
Der Glaube des Priesters heute 

Karl Rahner SJ, Münster i.W. 

Wir sind nicht Herren unserer Geschichte. Wir haben Zeit und Stunde 
entgegenzunehmen, wie sie uns zugeschickt werden. Nicht immer wird un- 
ser Leben nach demselben gefragt und vor dieselbe Bewährung gestellt. So 
werden wir Christen heute, die den Glauben der Kirche von Jesus Christus 
verkündigen, selber gefragt und fragen auch selber in ganz neuer und 
radikaler Weise, ob, wie und in welcher Weise wir selber die Glaubenden 
sind. Früher war das einfach die unreflektierte Voraussetzung unseres 
Amtes. Diese Voraussetzung, eben der Glaube, den wir früher fast wie 
selbstverständlich mit allen teilten, wird plötzlich so etwas wie die Mitte 
des Amtes, sogar dessen erste und entscheidende Tat. Eine solche radikale 
Herausforderung erschreckt. So ist das erste, was wir zu unserer Frage zu 
sagen haben, daß wir diese Situation unbefangen und gelassen annehmen 
müssen. Wir müssen lernen zu verstehen, daß es zu unserem Glauben nach 
seinem ureigensten Wesen und nicht als wesenswidrige, nur von außen 
erzwungene Zufälligkeit gehört, der bedrohte und angefochtene, der täg- 
lich neu zu empfangende und zu leistende Glaube zu sein. Was uns und 
unserem Glauben von außen als Situation zugeschickt ist, ruft uns nur in 
das Gedächtnis und in das helle Bewußtsein, was der Glaube von sich aus 
ist. Dies muß nun deutlicher und im einzelnen entfaltet werden1. 

I. 

Wie war es früher? Man wurde Priester, weil man glaubte, unangefoch- 
ten und selbstverständlich glaubte. Das mag bei uns Älteren noch deut- 
licher gegeben gewesen sein. Es charakterisiert aber noch heute, von den 
jüngsten Mitbrüdern vielleicht abgesehen, im allgemeinen die Genesis 
unseres Priestertums. Was war aber diese Selbstverständlichkeit, die ge- 
schwunden ist oder langsam schwindet? Es war nicht jene geheimnisvolle 
•Selbstverständlichkeit", die dem Glauben von seinem gnadenhaften We- 
sen her eigen ist und sogar noch seiner Angefochtenheit einwohnt, sondern 
die Selbstverständlichkeit, die aus der früheren geistessoziologischen Situa- 

1 Der folgende Beitrag ist die stark überarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Ver- 
fasser am 4. 7. und am 6. 7. in Kevelaer und in Münster vor einer jeweils größeren 
Gemeinschaft von Priestern der Diözese Münster gehalten hat, die zur Wahl des Priester- 
rats versammelt war. Der Aufsatz erscheint in einem Sammelband, •Knechte Christi. 
Meditationen zum Priestertum", den der Verfasser im Verlag Herder, Freiburg, ver- 
öffentlichen wird (Herbst 1967). 



Karl Rahner 270 

tion erwuchs, aus einer Situation, die immer mehr schwindet, in der •man" 
glaubte, wenigstens an das letzte Tragende, an Gott, und in der man eine 
gemeinsame Sprache führte, selbst wenn man sich stritt. Wir konnten uns, 
ohne daß wir es merkten, entlasten und das Gewicht des Glaubens zu 
einem Teil der Gesellschaft auflasten. Wir vertraten gegen die Wenigen 
die Vielen - und das war leicht. Wir brauchten nur - das war schön und 
bestärkte eigentlich nur unser eigenes Selbstverständnis - durch die prak- 
tischen Entschiedenheiten, mit denen wir glaubten, unserem Glauben ein 
Gewicht zu geben. Der Glaube war •leicht", und wir merkten es nicht, 
brauchten es auch nicht zu merken. Aber er selber will schwer sein. Und er 
ist es heute. 

Heute?! Das ist die Welt der tausend, gesellschaftlich gleichberechtigten 
Meinungen, die Welt, in der es auch ohne Gott zu gehen scheint und in der 
man nicht mehr so leicht sieht, daß es mit ihm besser ginge; die Welt, in 
der wir wenigstens keinen Wundern begegnen, von denen die alten heili- 
gen Bücher voll sind; die Welt, in der jedes Wort einen eindeutigen, nicht 
mehr hinterfragbaren Sinn zu verlieren scheint, sobald Worte und nicht 
nur die Chiffren der Naturwissenschaft verwendet werden. Wir sind aus 
der bergenden Selbstverständlichkeit des Gemeinsamen hinausverwiesen 
in die Einsamkeit einer uns allein zugelasteten Entscheidung. Und wenn 
wir diese Entscheidung in unserer Verkündigung verständlich machen wol- 
len, dann stoßen wir auf taube Ohren und Herzen, die nichts begreifen, 
außer dort, wo noch Restbestände gesellschaftlicher Selbstverständlichkei- 
ten aus früherer Zeit gegeben sind - bis auch diese aufgebraucht und ver- 
schwunden sein werden. So scheint die Lage zu sein, und sie bringt nicht 
wenige zur Unruhe und Verzweiflung. 

Aber eigentlich will doch der wahre Glaube diese neue Situation. Seine 
frühere epochale Situation, mag sie abendländisch auch gut tausend Jahre 
gedauert haben, ist gar nicht die Situation, die er als die wirklich ihm zu- 
geordnete sieht. Wir machen nicht aus der Not eine Tugend, sondern die 
Tugend des Glaubens selbst sucht ihre Not, als deren Not-Wendigkeit, 
und findet sie so heute. Oder ist unser Glaube nicht die •Torheit des Kreu- 
zes", den Juden, das heißt den Planern Gottes - der heute andere Namen 
trägt - ein •Skandal", den Hellenen, das heißt rationalen und ästhetischen 
•Philosophen" (im weitesten Sinn) eine •Dummheit"? Hat der Glaube der 
Christen nicht von vornherein mit dem Martyrium zu tun, in dem das 
Selbstverständnis des Glaubens auf seine letzte Probe gestellt wird, eben 
zu glauben, obwohl der Un- oder Widerglaube der •normalen" Gesell- 
schaft sich so selbstverständlich empfindet, daß er - in der Überzeugung, 
•Gott einen Dienst zu erweisen" - den Glaubenden kühl aus der Welt 
schafft? Ist es gegen das Wesen des Glaubens, wenn sein Feind im eigenen 



Der Glaube des Priesters heute 271 

Herzen mit ihm zusammenlebt? Nein. Warum sollte es heute bezüglich 
des Glaubens nicht so sein dürfen, wie es bezüglich der Liebe immer war, 
die im selben Herzen immer die durch den •amor mundi" angefochtene 
ist? Warum sollte es, wenn es notwendig ein katholisches •Gerecht(fertigt) 
und Sünder zugleich" gibt, nicht notwendig ein katholisches, christliches 
•gläubig und ungläubig zugleich" geben? Warum sollten wir die Finster- 
nis der Welt nicht auch in unserem eigenen Herzen erfahren, wenn sie sich 
weigert, vom Licht Gottes in Jesus Christus sich erleuchten zu lassen? 
Glaube ist einfach das t/ranögliche, das die Gnade allein möglich macht; 
es ist die einsame Entscheidung, die im Widerspruch zur Welt außen und 
innen von uns geschieht; es ist das große Wagnis, an das wir unser Leben 
wagen. Und wenn die geistige Situation uns heute diesen Glauben abver- 
langt, dann haben wir keinen Grund, uns zu wundern und darum unsicher 
zu werden. Nehmen wir diese Situation an, dann sind wir die, die brüder- 
lich mit denen glauben, denen wir heute predigen müssen; dann geben 
wir nicht vom Ufer aus gute Ratschläge denen, die im reißenden Strom um 
ihr Leben kämpfen, sondern sind selbst im Strom, und haben selbst nicht 
minder Sorge, darin zu ertrinken. Man kann intellektuell redlich glauben, 
auch wenn man jene Sicherheit und Selbstverständlichkeit des Glaubens 
fahren läßt, die nicht die des Glaubens selbst, sondern die einer geistes- 
geschichtlichen und gesellschaftspolitischen Epoche war, deren Untergang 
wir erleben, auch wenn es viele unter uns, vielleicht auch manche, die hohe 
Ämter in der Kirche bekleiden, nicht gern wahrhaben. 

II. 

Die heutige Angefochtenheit des Glaubens meldet sich, bewußt hörbar, 
besonders in der Theologie; in der evangelischen Christenheit schon lange; 
bei uns, für alle vernehmbar, erst in jüngster Zeit, dafür aber um so aku- 
ter. Dazu ist nun einiges zu sagen. Dies ist unbedingt notwendig, kann 
aber nur in einigen Andeutungen versucht werden, in dem peinigenden 
Gefühl, daß die Wahrheit im Detail läge und daß selbst die ausgewählten 
Themen nicht der Willkür entbehren. 

Wo sollen wir anfangen? Sagen wir zunächst hart und eindeutig: Es 
gibt keinen Glauben des katholischen Priesters, der in einem ausdrück- 
lichen oder versteckten Widerspruch (des doppelten Bodens!) mit dem 
Glauben der Kirche leben dürfte, der sich formuliert durch das Lehramt 
der Kirche. Es ist klar, daß es Spannungen geben kann zwischen dem eige- 
nen Glaubensverständnis und den Sätzen des Lehramtes, daß ein Prie- 
ster und Theologe das Recht, ja sogar die Pflicht hat, in der Verbindlich- 
keit lehramtlicher Äußerungen Unterschiede zu machen, weil dieses Recht 



Karl Rahner 272 

und diese Pflicht selbst nochmals zum katholischen Glauben gehören und 
nicht eine liberale Methode sind, um der Anforderung des Lehramtes aus- 
zuweichen. Es ist klar, daß es - und das erschwert natürlich die Glaubens- 
situation heute - auch Fragen gibt, wo der Grad der vom Lehramt inten- 
dierten Verbindlichkeit selbst dunkel und kontrovers ist und die Antwort 
auf diese Frage nur langsam, im offenen Dialog der Theologie und des 
Lehramtes gefunden werden kann. Es ist wichtig, gerade dieses letztere 
deutlich zu sehen. Nicht zu jedem Satz, der in der Kirche amtlich gelehrt 
wird, wird die theologische Qualifikation mitgeliefert, und selbst wo eine 
solche deutlich besteht, kann der so qualifizierte Satz in Sinn und Trag- 
weite seines Inhalts noch zu weiteren offenen Fragen Anlaß geben - auch 
wenn das nicht jeder erkennt. Die Bedeutung der theologischen Qualifika- 
tion wird dadurch nochmals unvermeidbar relativiert; ein authentisch und 
amtlich gelehrter Satz, auch wenn er keine •Definition" darstellt, ist zwar 
nicht in das Belieben des einzelnen Theologen gestellt, darf aber ebenso- 
wenig praktisch so gelehrt und verteidigt werden, als ob er ein irrefor- 
mables Dogma wäre. So entstehen schwierige Fragen und Situationen, die 
echt katholisch nur mit Bescheidenheit, Takt und Geduld bewältigt werden 
können und die vor allem Zeit zu ihrer Lösung erfordern. 

Aber all dieses Wichtige und Richtige darf die fundamentale Wahrheit 
und Wirklichkeit nicht verdunkeln, daß wir glauben und verkündigen, 
was die Kirche glaubt und verkündigt. Die Kirche hat wirklich ein ver- 
bindliches Lehramt; sie ist kein bloßer Debattierklub; kein Priester vertritt 
bei sich selbst und anderen nur seine private Meinung, so sehr er die 
Wahrheit der Kirche nicht anders haben kann denn als vermittelt durch 
die Subjektivität seines eigenen Glaubensverständnisses • bloßes Nach- 
sagen von orthodoxen Glaubensformeln allein erfüllt nicht die Glaubens- 
und Verkündigungspflicht des Priesters. Es muß deutlich bleiben, daß wir 
nicht das Recht haben, die in menschlicher Begrifflichkeit mit all deren 
Unzulänglichkeit formulierte Lehre der Kirche zu relativieren in ein histo- 
risch bedingtes •Interpretament", durch das die früheren Zeiten der Kir- 
che ein im Grunde unbekanntes •X" des eigentlichen Glaubens ausgesagt 
hätten, das hinter den Glaubensformeln läge; dieses würde dann von 
jedem nach seinem theologischen •Gewissen" und so auch nach seiner eige- 
nen Willkür bestimmt und dann doch paradoxerweise, nein törichterweise 
von einem solchen •Interpreten" so vorgetragen, als sei jetzt in seinen 
Worten endlich die nackte Wahrheit erschienen. Wir glauben und ver- 
künden die formulierte Lehre der Kirche nicht als identisch mit der ge- 
meinten Wirklichkeit selbst, wir wissen, daß alle diese Formeln nur wahr 
sind, wenn sie dauernd aufgebrochen bleiben in das unsagbare Geheimnis, 
das wir Gott nennen. Aber der katholische Glaube bekennt, daß wir ge- 



Der Glaube des Priesters heule 273 

rade in dieser formulierten Lehre der Kirche, die uns auch gegenübersteht 
und von uns einzelnen nicht manipuliert wird, das für uns verfügte, über 
uns verfügende Dasein jener Wahrheit haben, die Gott selbst ist als unser 
Heil. Wo wir das nicht gegen uns selbst hart anerkennen, bleiben wir, ob 
wir es wissen oder nicht, die spät-liberalistischen Individualisten des Be- 
liebigen, die dem seltsamen Wahn huldigen, es sei von vornherein sicher, 
die Wahrheit habe ihren eigentlichsten Ort allein in der Subjektivität des 
genialen Theologen oder dessen, der sich für einen solchen hält. Wahrheit 
hat von ihrem ersten Wesen her etwas mit •Institution" zu tun, weil sie 
nur in Interkommunikation bestehen kann, und Interkommunikation selbst 
nicht etwas bloß vom einzelnen gestiftetes Privates, sondern immer ein 
auch konkret Gesellschaftlich-Institutionelles ist. Freiheit des Denkens 
wird nicht real, sondern utopisch, wenn das übersehen oder geleugnet 
wird, sei es in der Theorie oder in der Praxis. Es wäre doch schrecklich, 
wenn uns erst die soziologische •Metaphysik" des Marxismus oder seine 
Praxis diese Wahrheit wieder lehren müßte. Es gibt einen bleibenden 
Jakobskampf des individuellen Wahrheitsgewissens mit der Gesellschaft, 
auf die die betreffende Wahrheit bezogen ist, damit immer wieder beide 
gesegnet werden; aber es gibt keine Rettung der eigenen Wahrheit da- 
durch, daß man der Wahrheit der entsprechenden Gesellschaft in die 
•splendid isolation" des einsamen Subjekts davonläuft. 

Und weil die Schrift von ihrem Ursprung her Schrift der Kirche ist, dar- 
um ist die Schrift keine geeignete Waffe des einzelnen gegen das heutige 
Glaubensverständnis der konkreten, institutionellen Kirche, so sehr die 
Kirche sich selbst immer aufs neue unter das richtende Wort der Schrift 
stellen muß, weil sie sich dadurch unter das gottgesetzte Maß ihres eigenen 
und bleibenden Anfangs stellt. Es hat sich immer wieder gezeigt, daß, wo 
die Schrift zur Waffe des einzelnen gegen die Kirche und ihr Institutionel- 
les gemacht wurde, die Subjektivität des einzelnen sich auch zwangsläufig 
gegen die Schrift wendete. Nicht selten wurde dem Interpreten dieser Art 
die Schrift zu einem zufälligen Pluralismus religiöser Dokumente aus ver- 
flossenen Zeiten, die nur noch die Macht haben, die ihnen ihr Interpret 
selbst verleiht. 

•Daß ihr doch ein wenig Torheit von mir ertrüget" (2 Kor 11,1) und 
•ich spreche nach Menschen Art" (Gal 3,15) möchte ich erst ausrufen, be- 
vor ich einmal - fast brutal - sage: Mir ist die graue Durchschnittlichkeit 
eines dummen Bischofs - und die gibt es, wer will es leugnen - lieber und 
wichtiger, weil offener für die ganze Wahrheit, als der geniale Einfall 
eines Gelehrten, der - trunken von der neuentdeckten Perspektive - die 
Wahrheit zu seinem •System" verkürzt. Am liebsten sind mir freilich 
beide zusammen, wenn beide sich begreifen, jeder mit seinem partikulären 



Karl Rahner 274 

Auftrag, beide als notwendige Momente einer Geschichte des Glaubens 
der Kirche, die schließlich Gott allein - und keiner sonst - souverän 
steuert. Was oft als ein Kompromiß in kirchenamtlicher Lehre erscheint 
und in der reflexen Theorie als solcher allein auch nicht mehr sein mag, 
kann in einer tieferen Betrachtung eben doch die Verlautbarung einer 
Wahrheit sein, die umfassender ist als die partikuläre Neuentdeckung, 
von der der Entdecker meint, sie sei der Schlüssel zu allen Türen. Wir 
dürfen in unserer Theologie •einseitig" sein, wenn wir es, wie es oft sein 
wird, selbst nicht merken. Solche Einseitigkeit ist eine Weise, in der Gott 
die Geschichte des Geistes der Menschen weitertreibt. Aber wir haben kein 
Recht, fanatisch einer Einseitigkeit in der Theologie zu huldigen, wenn 
und wo wir diese bei ein bißchen Selbstkritik, die noch vor der Kritik an 
der kirchenamtlichen Lehre rangieren sollte, bemerken können. Das ist 
aber nur dann möglich, wenn wir bereit sind, uns loyal dieser kirchenamt- 
lichen Lehre zu stellen. Wir haben aber auf jeden Fall als katholische 
Christen und als ehrliche, anständige Menschen kein Recht, einer kirchen- 
amtlichen Lehre durch die eigene Theologie eine •Interpretation" zu ge- 
ben, von der wir von vornherein wissen, daß sie vom Lehramt der Kirche 
als •Verderbnis" des Glaubens verworfen ist, verworfen wird oder würde. 
Durch das Zweite Vatikanum ist ein unüberwindlicher, schuldloser Irrtum 
und somit ein Widerspruch gegen die kirchenamtliche Lehre bei einem 
Menschen als möglich anerkannt, ohne daß damit der Verlust des Heiles 
gegeben wäre. Aber gerade darum hat die Kirche heute weniger als je 
einen Grund, heterodoxe Lehren innerhalb der Kirche selbst zu dulden, 
bloß damit ein solcher Lehrer •gerettet" werde. Wer also nach dem Spruch 
seines eigenen Wahrheitsgewissens glaubt, in einem unüberwindlichen 
Widerspruch zu einer definitiven Lehre der Kirche verharren zu müssen, 
der soll nicht diese Kirchenlehre uminterpretieren, sondern in intellek- 
tueller Redlichkeit und Fairneß gegenüber der kirchlichen Gemeinschaft 
die alte Kirche, die nicht mehr seine ist, mutig verlassen, nicht aber sie in 
einer modernistischen Taktik zu unterwandern suchen. 

III. 

Der redliche Glaubensgehorsam auch gegenüber dem Lehramt ist aber nur 
ein Stück dessen, was der Glaube des Priesters heute zu leisten hat, um so 
zu sein, wie er heute sein muß. Er hat die Theologie in sich zu integrieren, 
so wie diese gerade als katholische heute sein muß. Die gegenwärtige Un- 
ruhe der katholischen Theologie mit ihren Unsicherheiten ist - aufs Ganze 
und in ihrem tiefsten Grund gesehen - nicht veranlaßt durch willkürliche 
Neuerungssucht von Leuten, die das Klare trüben und das Sichere nicht mehr 



Der Glaube des Priesters heute 275 

gelten lassen wollen. Was in ihr heute getrieben wird, ja noch viel mehr ge- 
trieben werden muß, ist der Versuch, die christliche Botschaft eindeutiger 
und mutiger mit dem ganzen Daseinsverständnis des Menschen von heute zu 
konfrontieren. Das ist in den letzten anderthalb Jahrhunderten zu einem 
beträchtlichen Teil einfach versäumt worden oder nur in einer negativ-ab- 
wehrenden Weise geschehen. Man lebte in seiner eigenen Welt, der Welt 
des Kirchenvolkes, das soziologisch als Volk der noch vorhandenen •Volks- 
kirche" sich von der übrigen Welt absetzte. Wenn aber die Kirche heute 
immer mehr •Gemeindekirche" der personal in eigenem Entschluß Glau- 
benden wird und wenn sie dabei, soziologisch gesehen, nicht eine kleine 
Sekte wie die der Adventisten werden will, dann muß sie einen dieser 
Aufgabe entsprechenden Glauben, eine für diese Situation lebendige Ver- 
kündigung und eine wirklich zeitgerechte Theologie haben: Bei aller kriti- 
schen Distanz zur vorgegebenen Welt, ihrem Selbstverständnis und bei 
aller Treue zum immer selben Evangelium muß in dieser Vermittlung der 
Botschaft die Welt präsent sein; diese Welt muß verstehen können, was in 
der Kirche gelehrt, gebetet und getan wird; die Welt muß einen inneren 
Bezug ihrer selbst zum Evangelium wahrnehmen können, gleichsam wie 
von Frage zur Antwort. Wenn die Welt sich wandelt, muß die Theologie 
sich ändern, gerade damit sie das alte •Evangelium" und •kein anderes" 
sagt. Jede einzelne Aussage steht immer im Ganzen eines menschlichen 
Selbstverständnisses; wandelt sich dieses Ganze, würde sich die alte For- 
mel der einzelnen Aussage in ihrem Sinn ändern, falls man sie einfach 
gleichbleibend bloß wiederholen wollte. Es wäre ein kapitales, furchtbares 
Mißverständnis und Versäumnis der verkündigenden Kirche, würde sie 
meinen, sie müsse die Formulierung ihrer Verkündigung zuerst und zu- 
letzt der Mentalität des sogenannten •braven", •gläubigen" Kirchenvol- 
kes anpassen, das als immer weiter abbröckelnder Restbestand von früher 
noch existiert. Wir müssen zuerst den Heiden unter uns predigen, dann 
predigen wir auch den Christen gut, denn auch diese sind Menschen von 
heute, deren wahre Eigentümlichkeit bloß überlagert ist durch Traditio- 
nalismen, Klischees und eingefahrene Gewohnheiten. 

Es ist, geistessoziologisch gesehen, gar kein böser Verdacht, sondern 
eigentlich eine harmlose Selbstverständlichkeit, anzunehmen, daß der 
hohe und niedere Klerus einer kirchlichen Gesellschaft die Denk- und Ver- 
haltensmuster einer früheren Zeit am zähesten bewahrt, daß er diese Re- 
aktion gar nicht ganz vermeiden kann und so selbst nur sehr schwer die 
neue Sprache findet, in der das ewige Evangelium verkündigt werden 
muß. Es muß also neu Theologie getrieben werden. Neue Formulierungen 
sind, soweit sich die Verstehenshorizonte durch den Wandel der Welt 
ändern, gerade die einzige Garantie, daß das früher Gemeinte bleibt und 



Karl Rahner 276 

heute verstanden wird. Weil sich die Welt heute schnell verändert, weil 
diese Veränderung nicht überall in allen Völkern und in allen geistes- 
soziologischen Gruppen sich in gleicher Weise und Geschwindigkeit voll- 
zieht, weil alte und neue Situationsmomente pluralistisch und unmanipu- 
lierbar vermischt sind, darum hat es heute die Theologie schwer. Darum 
ist auch ein sehr erheblicher Pluralismus von Theologien, theologischen 
Richtungen und Schulen gar nicht vermeidbar; vielmehr wäre das Gegen- 
teil noch gefährlicher, weil es ein Anzeichen dafür wäre, daß der Glaube 
der Kirche stirbt, indem er wie ein sterbendes Tier sich in einen stillen 
Winkel der Geschichte verkriecht. Diese Situation der Theologie, die frei- 
lich unseren Glauben anficht, ist einfach in Geduld und in der Hoffnung 
des Glaubens auszuhalten. Hat sie oft heute viele Fragen, für die keine 
eindeutige, sichere und für alle klar verbindliche Lösung bereit ist, so ist 
es aber doch nicht so, daß wir •nicht mehr wüßten, was wir glauben". Es 
ist einfach nicht wahr, daß aus den traditionellen Glaubensformeln kein 
versteh- und nachvollziehbarer Sinn mehr erhoben werden könnte und 
daß man auch bei einer wirklichen Glaubensbereitschaft und mit einer 
- allerdings unerläßlichen - theologischen Anstrengung nicht mehr wüßte, 
was man verkündigen und predigen könne. Gegenteilige Äußerungen, 
die man heute auch im Klerus hören kann, sind törichte oder ungeduldige 
Angst-Reaktionen auf eine Situation der Theologie, die schwierig ist, mit 
der man aber unter den genannten Voraussetzungen in genügendem Maße 
fertig werden kann. 

Es ist ja auch nicht so, daß jede theologische Problematik auf die Kan- 
zel gehört. Es ist auch nicht so, daß in jedem Fall, in dem wir tauben Ohren 
und verschlossenen Herzen begegnen - was auch Jesus, den Aposteln und 
allen heiligen Predigern geschah -, wir daraus allein schon schließen müß- 
ten, unsere Predigt sei schlecht oder hätte ihre heute erforderliche Gegen- 
wartsgestalt nicht in genügendem Maße erreicht. Wer sich durch solchen 
Mißerfolg nervös, ungeduldig und gegen Kirche und Theologie gereizt 
machen läßt, verschlechtert nur die Situation des Evangeliums und seiner 
eigenen Predigt. Wir müssen auch den Glaubensmut haben, unter Tränen 
zu säen, Mißerfolge zu haben, dennoch unsere Pflicht unverdrossen zu tun, 
und es dann hoffend Gott überlassen, wie er selbst jene retten will, deren 
Herz unsere Predigt nicht erreicht. Allen Mißerfolg in der Verkündigung 
der alten oder der neuen Theologie aufzubürden (die Jungen werden zum 
ersten, die Alten zum zweiten versucht sein), ist ebenso falsch, wie es ver- 
werflich wäre, wollte man sich den Mißerfolg nicht zum Stachel werden 
lassen, in immer erneutem und unverdrossenem Bemühen gute, orthodoxe 
und gerade darum und dazu neue Theologie zu treiben, so gut es Gott 
einem zu tun gewährt. 



Der Glaube des Priesters heule 277 

IV. 

Es ist begreiflich, daß hier von den Aufgaben und Nöten der heutigen 
•neuen Theologie" im einzelnen nur ganz wenig gesagt werden kann. Ein 
erstes bedrängendes Problem ist die sogenannte Entmythologisierung. 
Doch sollten wir dieses Wort nur vorsichtig gebrauchen. Es ist zu vieldeu- 
tig, als daß es ein gutes Programm für eine katholische Theologie sein 
könnte. Jede Theologie, die denkt, fragt und in anderen Worten auszu- 
drücken sucht, was eine Formel der Tradition wirklich sagt und eben nicht 
sagt, •entmythologisiert", wenn man diesen Vorgang partout so nennen 
will. Aber gerade darum hat es das immer schon gegeben und ist eigent- 
lich kein neues Programm, sondern bedeutet der dauernd zum Wesen des 
Geistes gehörende Vorgang gegenseitiger kritischer Konfrontation von 
Vorstellungsmodellen (im weitesten Sinne), die zwar immer notwendig 
sind, daher auch durch keine •Entmythologisierung" eliminiert werden 
können, aber auch nie einfachhin identisch sind mit der gemeinten Wirk- 
lichkeit selbst. Sie können den Blick auf die gemeinte Wirklichkeit sowohl 
verstellen wie echt eröffnen. 

Gewissermaßen •neu" an diesem immer vollzogenen und immer auf- 
gegebenen Vorgang in der Theologie, den wir mit dem ominösen Wort 
•Entmythologisierung" bezeichnen, ist die Tatsache, daß die Menschen 
von heute und auch die Glaubenden sich ermächtigt erfahren, das Wesen 
der Heilsgeschichte genauer zu deuten. Das muß nüchtern gesagt werden. 
Wir müssen die Dimensionen der Heilsgeschichte im allgemeinen und der 
Geschichte Jesu im besonderen bei aller wirklichen Einheit dieser Ge- 
schichte deutlicher voneinander abheben. Wir müssen das von Gott zu 
unserem Heil Gewirkte nicht auf der empirischen Oberfläche der Ge- 
schichte neben dem profanen Alltäglichen und dem unmittelbar Erblick- 
baren und Verfügbaren erkennen wollen, sondern das Gottgewirkte in der 
ihm eigenen Tiefe erkennen in eben dem Akt des Glaubens, der den Ein- 
satz des ganzen Menschen erfordert und nicht durch profane Erfahrung 
allein induziert werden kann. Frühere Zeiten holten gewissermaßen diese 
gottgewirkte Tiefe der Heilsgeschichte auf die Oberfläche der geschicht- 
lichen Erscheinung in einer Empirie, die sich für ihr Erleben kaum abhob 
von ihrer Alltagserfahrung, und sie erzählten diese wirkliche Geschichte 
in dieser einflächigen Weise. Für sie und ihre Berichterstattung waren die 
Wunder (deren wahres gültiges Wesen hier jetzt nicht analysiert werden 
kann) richtig gesehen und gleichzeitig in etwa •mirakulös" interpretiert: 
Ereignisse für eben dieselbe Alltagsempirie, die das Normale feststellt; 
die Auferstehung Jesu war fast wie ein Ereignis vorgestellt, das Jesus 
wieder in den Daseinsraum zurückführt, den er in Wahrheit durch den 



Karl Rahner 278 

Tod endgültig verlassen hat; Jesus selbst erschien als ein Mensch, dem 
man - schon bei ein klein bißchen gutem Willen - sofort seine himmlische 
Herkunft ansah. 

Für die Denkweise früherer Zeiten war es erstaunlicherweise nicht ver- 
wunderlich, daß die nachapostolische Lebenserfahrung keine neuen Bei- 
spiele lieferte für das Modell, nach dem man sich die früheren Ereignisse 
der alten Heilsgeschichte vorstellte. Wir aber müssen heute anders den- 
ken, gerade um das zu bewahren, was der alte christliche Glaube sah und 
glaubte - wenn auch in geschichtlich bedingter, eher hervorholender, statt 
in die Tiefe der Geschichte hinein eröffnender Weise. Wir müssen in 
einem differenzierten Sehraum sehen: Der Mensch ist zwar - und das be- 
zeugt auch unsere heutige totale Daseinserfahrung - das in die Unbegreif- 
lichkeit des absoluten Geheimnisses - Gott genannt - aufgebrochene 
Seiende, und darum sind Daten der wissenschaftlich experimentierenden 
und kritisch verifizierenden Alltagsempirie nicht einfach die Wirklichkeit 
und die Geschichte schlechthin; auch nicht, wenn man dieser Alltagsempi- 
rie allein die Worte •Historie" und •historisch" zuordnen mag. Ander- 
seits ist die göttliche, das heißt von Gottes heiligender, vergebender und 
offenbarender Selbstmitteilung in •Gnade" erfüllte religiöse Tiefen- 
dimension des Menschen und seiner wirklichen Geschichte nicht ein vom 
Ganzen seines geschichtlichen Daseins abgetrennter, hermetisch in sich 
verschlossener Raum, etwa der einer abstrakten •Existenz". Vielmehr 
drängt diese Selbstmitteilung Gottes und deren Erfahrung in den weiten 
Raum des geschichtlichen Daseins des Menschen und der Welt, gestaltet 
diesen um, •offenbart" sich in ihm, interpretiert ihn, objektiviert sich in 
Wort, Kult und religiöser Gesellschaft und kommt so •zu sich selbst", ohne 
freilich jemals adäquat sich mit diesen ihren Objektivationen in der 
Dimension der Alltagsempirie zu decken. Wo solche Objektivationen echt 
und rein gelingen, wie im Volk Israel und seinen großen Glaubenden, 
da ist Offenbarungs- und Heilsgeschichte im vollen Sinn des Wortes, und 
dort, wo diese Objektivation der göttlichen Selbstzusage in der Tiefe und 
Kontinuität der Geschichte sich so verlautbart, daß sie sich dem, der zu 
glauben bereit ist, als allen geltend, unüberholbar, irreversibel und end- 
gültig glaubwürdig erweist, da ist • Jesus der Gekreuzigte und Auferstan- 
dene, der Sohn des Vaters schlechthin, dem allein die vollkommene Hin- 
gabe an den Willen Gottes in der Tiefe seiner Existenz gelungen ist. Ge- 
rade darum dürfen wir auch hier - reflexer als früher - das alte Dogma 
vom wahren Menschsein Jesu radikal ernst nehmen und müssen der Heils- 
und Offenbarungsgeschichte bis zu Jesus die Einheit und die Differenz ihrer 
Dimensionen lassen. Man darf das Göttliche in ihr nicht dort identifizie- 
rend suchen, wo zunächst und vor allem Profanität, geschichtliche Endlich- 



Der Glaube des Priesters heute 279 

keit und mannigfache Bedingtheit, menschliches Wort und geschichtlich 
bedingte Verstehenshorizonte bzw. Vorstellungsmodelle sind und ihr 
Recht haben. Anderseits darf man dieses Göttliche nicht aus der einen 
Wirklichkeit, zu der auch die Dimension der Alltagsempirie gehört, her- 
austrennen und verbannen; man darf ihm nicht das Recht bestreiten, sich 
in dieser •empirischen" Geschichtlichkeit so zu verlautbaren, daß das 
•Auge des Glaubens" von der Tiefe der gnadenhaften und so angenom- 
menen Erfahrung her diese Artikulationen in der Dimension der •empiri- 
schen" Wirklichkeit sehen kann, wenn der Mensch glaubend sehen will. 

An der Herausstellung dieser Mehrdimensionalität (wenn man so sagen 
darf) der geoffenbarten Heilswirklichkeit im relativen Unterschied zu 
jener früher vorherrschenden Seh weise, die die gottgewirkte Tiefe der 
Geschichte an ihre alltägliche Oberfläche hervorholte, arbeitet die heutige 
Theologie. Alle kritischen Methoden der theologischen, historischen und 
besonders exegetisch-biblischen Hermeneutik (z. B. Formgeschichte), der 
kritischen Fundamentaltheologie und jener Dogmengeschichte, die wirk- 
lich Geschichte zu sehen lernt und lehrt, alle diese Methoden sind, soweit 
sie glaubensmäßig und theologisch relevant sind, nur die Mittel und die 
Weise, diese raeArdimensionale Wirklichkeit auch mehrdimensional sehen 
zu lernen. Zugleich haben diese Mittel und Weisen auch die Aufgabe zu 
zeigen, daß diese so verstandene Wirklichkeit immer schon so war und ist, 
auch wenn eine frühere, gewissermaßen fast nur zweidimensionale Seh- 
weise diese Tiefe der Wirklichkeit nur zu sehen vermochte, wenn sie in 
diese Fläche projiziert war, oder wenn diese Tiefenwirklichkeit im heuti- 
gen Kritiker, der seine neue Kunst nur halb versteht, einfach verschwindet, 
wenn er sie im Vordergrund des Bildes (mit Recht) nicht mehr sieht. 

So lernt die heutige Theologie mühsam zu unterscheiden: Wunder: ja, 
Mirakel: nein; hypostatische Union: ja, latenter Monophysitismus: nein; 
Sohn Gottes: ja, sich in die Livree menschlicher Erscheinung verkleiden- 
der Gott: nein, sondern ein echter Mensch in radikaler Kreatürlichkeit von 
Anbetung und Gehorsam, von Bedingtheit durch seine Umwelt mit der 
Sprache und dem theologischen Denken seiner Zeit, mit echt menschlichem 
Geschick von Finsternis und Tod, dessen letzte Wahrheit und Wirklichkeit 
aber •radikal" die Gottes selbst ist; Abstieg des Logos in das Fleisch: ja, 
aber so, daß dieser Abstieg für Jesus selbst und vor allem für unsere Er- 
fahrung von ihm die Geschichte des Auf- und Einstiegs in das unauslot- 
bare Geheimnis Gottes ist. Wir müssen heute die Geschichte der neutesta- 
mentlichen Christologie von ihren vorpaulinischen Anfängen über Mar- 
kus (einschließlich des älteren Traditionsgutes) und Paulus bis Johannes 
neu durchschreiten und dürfen nicht einfach da anfangen, wo Paulus und 
Johannes (jeder in seiner Weise) aufgehört haben. Dieser Anfang ist die 



Karl Rahner 280 

Geschichte des Menschen Jesus, die für uns anfing mit der Erfahrung: da 
war ein Mensch wie wir. Wirkliche göttliche Offenbarung: ja, telefonische 
Durchgabe von Sätzen aus dem Himmel herunter: nein, sondern das ge- 
schichtliche, objektivierende Zusichkommen der gnadenhaften Selbstmit- 
teilung Gottes im Grund des Menschen und seiner Geschichte in deren 
Steuerung durch Gott, den Herrn und die persönliche •Entelechie" dieser 
Geschichte. 

Es ist nicht verwunderlich, daß eine solche Umstrukturierung der Seh- 
weise Zeit braucht, nicht in allen gleichzeitig vor sich geht, zu partiellen 
oder totalen Blindheiten führen kann und Fragen hervorruft, ob wir alle, 
die in der Kirche glauben wollen, noch das gleiche sehen. Mit dieser Deu- 
tung der theologischen Situation ist kein Patentrezept gegeben, durch das 
sämtliche theologischen Einzelfragen mühelos gelöst werden können; es 
wird im Einzelfall immer noch oft mit Mühe und Geduld zu fragen sein, 
was bei einer Aussage von der gemeinten Sache selbst herkommt, was dar- 
an Resultat der SeAweise ist; oft wird sich dabei gar nicht in voller Deut- 
lichkeit eine Entscheidung treffen lassen. Der heutige Theologe kann 
durchaus der Gefahr erliegen, bei seiner grundsätzlich berechtigten Seh- 
weise faktisch im Einzelfall weniger zu sehen, als da ist und in der alten 
Sehweise gesehen wurde. Aber es bleibt dabei (noch allgemeiner als bis- 
her gesagt): Die Differenz, die zwischen dem gemeinten Aussageinhalt und 
der Seh- und Aussageweise immer obwaltet, ist heute deutlicher und refle- 
xer gegeben. Das gilt nicht nur für •transzendente" Glaubenswirklichkei- 
ten, sondern auch für Aussagen über geschichtliche Wirklichkeiten unserer 
Heilsgeschichte. Im tiefsten ist diese Einsicht auch über alle moderne kri- 
tische Wissenschaft hinweg einfach darum gültig, weil der Mensch unüber- 
holbar jenes Wesen ist, das in Sätzen immer zugleich weiß und fragt, was 
das Gewußte bedeutet. Diese Grundverfassung des wissend-fragenden 
und fragend-wissenden Menschen kommt aber mit Recht im Glauben zu 
ihrem radikalsten Vollzug, weil Glaubenssätze ihr eigenes Wesen verfeh- 
len würden, wenn sie - und durch sie der Mensch - nicht aufgebrochen 
wären in das namenlose Geheimnis Gottes, nicht jenen Augenblick be- 
zeichneten, in dem der Mensch anbetend zu verstummen beginnt vor der 
Unbegreiflichkeit, die Gott heißt. 

Wir dürfen uns heute als Christen und Priester nicht in eine neurotische 
Mentalität hineinführen lassen, als ob der christliche Glaube nur noch 
etwas wäre, was in verzweifelter Mühe gegen immer neue Schwierigkei- 
ten und Bedrohungen verteidigt werden müßte, die sich wie eine Drachen- 



Der Glaube des Priesters heute 281 

saat vermehrten. Es ist gar nicht so, und wir sollten uns von solchen Ge- 
danken nicht länger lähmen lassen. Unser Glaube ist zwar das von außen 
Bestrittene und das gesellschaftlich nicht mehr allgemein Anerkannte und 
Gültige. Aber diese äußere Situation des Menschen von heute ist unauf- 
hebbar. Sie würde auch nicht geändert durch eine Flucht in Skepsis und 
Agnostizismus, denn gerade dieser ist nicht nur steril und feige, sondern 
auch selbst nur eine (obzwar bodenlose) •Position", die auch nur ein Mo- 
ment im geistigen Pluralismus unserer Zeit ist. Er ist eine andere und 
schlechtere Last, keine wahre Erleichterung. Liebe, Treue und Verantwort- 
lichkeit sind auch Wirklichkeiten, die von vielen skeptisch belächelt oder 
brutal geschändet werden. Wer sie aber in Freiheit •realisiert", für den 
haben sie eine innere Helligkeit und Selbstverständlichkeit, die den Lie- 
benden, Treuen und Verantwortlichen selbst unabhängig machen von der 
flachen Meinung, die auf den Jahrmärkten des Lebens feilgeboten wird. 

Wenn wir aber uns gegen diese fast krankhafte Verschüchterung unse- 
res Glaubens wehren wollen, dann müssen wir ihn erkennen und leben, 
wie er in seiner objektiven und subjektiven Seite strukturiert ist in der 
•Hierarchie der Wahrheiten", wie das Konzil sagt. Dieser Glaube ist im 
letzten kein kompliziertes System von Einzelsätzen, so sehr er sich im Lauf 
seiner Geschichte in eine fast unübersehbare Fülle von Einzelheiten aus- 
differenziert hat, die subjektiv ausdrücklich gar nicht mehr voll vom ein- 
zelnen •realisiert" werden kann. In seinem Kern und seiner lebendigen 
Mitte ist er etwas ganz Einfaches: die Selbstverständlichkeit des Unbe- 
greiflichen, die im tiefsten die einzige Selbstverständlichkeit ist. Diese Un- 
begreiflichkeit, die kein noch nicht verarbeiteter Restbestand, sondern die 
blendend finstere Fülle, der unendliche gründende Abgrund, die unbe- 
grenzte absolute Zukunft ist, nirgends umgreifbar und überall da, heißt 
Gott. Er wird im Glauben angenommen, in die Freiheit eingelassen, bei 
seinem namenlosen Namen genannt, angebetet und zwar im christlichen 
Glauben als das Geheimnis, das nicht nur in unendlicher Ferne west, son- 
dern - jenseits aller Dialektik von nah und fern - in Gnade sich selbst 
uns mitteilt und uns unsere letzte Endlichkeit vergibt, die wir selbst durch 
unsere Schuld schaffen. Dieses so sich in Gnade gebende und im liebend- 
hoffenden Glauben angenommene Geheimnis ist nochmals so vor und 
•hinter" aller Dialektik von Transzendenz und Geschichte, von nahe und 
fern, von aller Einheit und Pluralität menschlicher Daseinsdimensionen, 
daß es - uns treffend - Leib und Geist, Gesellschaft und Individuum, 
Theorie und Praxis, Transzendenz und Geschichte umgreift, sich in allen 
Daseinsbereichen des Menschen, je nach ihrer Art, meldet und sie begna- 
digend an sich nimmt. So kommt es auch eben in die Geschichte. Und wo 
diese Hinkehr Gottes zu unserer Geschichte geschichtlich ihre höchste Radi- 



Karl Rahner 282 

kalität und Irreversibilität als reines, nicht mehr dialektisches Ja Gottes 
(2 Kor 1,19f.) zu uns erreicht, da ist Jesus Christus, der im Todesgehorsam 
absolut auf Gott hin aufgebrochene und in der Auferstehung absolut von 
Gott angenommene Mensch. 

Um diesen Jesus hat sich die Gemeinde derer versammelt, die an die 
radikale Hinkehr des Geheimnisses zu uns glauben und die gerade an ihm 
und an seinem Schicksal den Mut zu finden hoffen, daß diese Geschichte 
Gottes und des Menschen zu ihrem Ziel kommt. Sie glauben diesen Mut 
gerade an Jesus zu finden, weil wir vom Gnadengrund des Daseins diesen 
letzten Sinn erhoffen, ihn in der Geschichte suchen. Darin und nicht dane- 
ben leben wir auch das Letzte des Daseins, und kein anderer ist jemals ge- 
kommen, bei dem die Menschheit wirklich den Mut hatte, an die radikalste 
Nähe und Einheit mit Gott zu glauben, ohne diese Einheit sich als ihr 
•Recht" über alle Endlichkeit und tödliche Schuld hinweg eigenmächtig zu 
erschwindeln und erschwindeln zu müssen. Das ist die selbstverständliche 
Unbegreiflichkeit und unbegreifliche Selbstverständlichkeit des christlichen 
Glaubens. Dieser Glaube nagelt den Menschen an das Kreuz seines Da- 
seins, er blickt nicht verzweifelt am Tod vorbei; er macht die unendliche 
Frage, die der Mensch ist, selbst zur Antwort Gottes; er läßt die Unbe- 
greiflichkeit des Daseins in die größere Unbegreiflichkeit Gottes hineinfal- 
len und glaubt diese als Liebe; alle seine Sätze sind nichts als tausend 
Weisen des Verbotes, abschließen zu wollen, bevor die Unbegreiflichkeit 
Gottes selbst da ist, des Gebotes also des unendlichen Exodus, dieses aber 
mit der Hoffnung einer wirklichen Ankunft. Solcher Glaube kann getrost 
sein. Er ist nicht überholbar. Es mögen Zeiten kommen oder schon da sein, 
in denen viele Menschen in einer vielbeschäftigten Gesellschaft diese radi- 
kale Ekstase des Menschen, christlicher Glaube genannt, in der Tiefe des 
Daseins und zugleich in der reflektierten Objektivität eines kirchlichen Be- 
kenntnisses nicht zu vollbringen vermögen, vielleicht mit Schuld, vielleicht 
und hoffentlich ohne letzte Schuld; es mögen viele einfach bei den ihnen 
faktisch gegebenen existentiell religiösen Möglichkeiten nicht zu einem 
ausdrücklich kirchlichen Christentum von ihrer letzten gnadenhaft erwirk- 
ten Grundentscheidung her kommen können, und es mögen viele auch in 
einer geistig pluralistischen Gesellschaft nicht mehr im bürgerlichen Sinn 
ohne weiteres und im voraus zu ihrer personalen Entscheidung Christen 
werden oder sein. Muß das den Glauben des wirklichen Christen in einer 
letzten Weise anfechten und in Frage stellen? Darf dies einen Menschen 
erschüttern, der sich selbst eingeholt hat aus jener letzten Mitte heraus, die 
das Entscheidende ist: Gott als der sich selbst geheimnisvoll Mitteilende in 
der Einheit und Differenz der innersten Begnadung in seinem Geist und in 
deren endgültiger geschichtlicher Erscheinung in Jesus von Nazareth? 



Der Glaube des Priesters heute 283 

Wenn wir heute •evolutiv" und •geschichtlich" denken, braucht es uns 
dann zu wundern, daß die heilsgeschichtliche •Entwicklung" der Vergött- 
lichung der Welt durch Gott als der letzten Entelechie der personalen Ge- 
schichte der Welt nicht überall und in allem eine Phasengleichzeitigkeit 
hat? Sollten wir kirchliche Christen - der Absolutheitsanspruch unseres 
Glaubens ist unaufgebbar - den Glauben und die Kirche, ob wir Majorität 
oder Minorität sind, nicht eher verstehen als die geschichtliche Erschei- 
nung der Zukunft des Heiles, auf das sich eben doch die ganze Welt hin- 
bewegt, als •Sakrament des Heiles der Welt", nicht bloß der Glieder der 
Kirche, als sichtbare Gemeinschaft derer, die stellvertretend in Heilssoli- 
darität eintritt für jene, deren durch die Gnade Gottes in der Tiefe des 
Daseins gegebener Glaube sich noch nicht so gefunden hat, daß er auch 
kirchlich-gesellschaftlich, bekenntnishaft und kultisch in der öffentlichen 
Geschichte sich zur Erscheinung bringt? Wahrhaftig, wenn wir unseren 
christlich-kirchlichen Glauben von der Mitte seiner selbstverständlichen 
Unbegreiflichkeit her ergreifen, wenn wir ihn richtig in der Geschichte des 
Heils und der Offenbarung orten, dann haben die Christen und die Kün- 
der des Evangeliums heute keinen Grund, defaitistisch zu sein. Wir legen 
bei der Schätzung unserer Erfolge immer noch falsche Maßstäbe an. Wir 
haben den Maßstab einer äußerlich homogenen, allgemein christlichen 
Gesellschaft, die aus Gründen, die letztlich nichts mit dem Glauben zu tun 
haben, einmal war und langsam aufhört. Das ist ein Maßstab, der zwar 
den Erfolg oder Mißerfolg unserer Arbeit nach der Zahl der Kirchgänger 
und Kirchensteuerzahler abzuschätzen erlaubt, aber nicht nach der Zahl 
der wahrhaft aus der Tiefe des Herzens und der Gnade Glaubenden, die 
heute vermutlich relativ genau so zahlreich sind wie früher. Wir sind 
gewiß auch mit Recht an der Zahl der Kirchgänger interessiert, aber das 
doch im Grunde nur, damit dadurch die Chance der Zahl der wirklich 
Glaubenden größer sei und damit in der Welt das Zeichen für den viel- 
leicht verborgenen Glauben jener da sei, die Gott allein zählt. 

Wenn heute innerhalb der Kirche Fragen aufstehen über Sinn und 
Grenzen von einzelnen Sätzen, dann sollten alle •Parteien" immer von 
dieser innersten Mitte des Glaubens auf diese Einzelfragen hindenken: 
die einen, damit sie nicht voreilig diese innerste Mitte, die Glaube und 
Glaubenswirklichkeit in einem ist, begrenzen bei seiner Entfaltung in die 
Fülle der Glaubenswirklichkeit und Glaubenseinsicht; die anderen, damit 
sie nicht bei einer bloß formalen Verteidigung eines solchen einzelnen 
Satzes verkennen, daß er nur Glaubensbedeutung hat als lebendige Rück- 
bindung in diese ursprüngliche Mitte des Glaubens, und damit nicht zu 
schnell und lieblos von einem anderen verlangt werde, er müsse von seiner 
eigenen Glaubensmitte her sofort die an sich notwendige und mögliche 



Karl Rahner 284 

Entfaltung in diesen Einzelsatz selber immer mitvollziehen können. An 
diesem Punkt sind Fragen gegeben hinsichtlich der kircheneinenden oder 
kirchentrennenden Differenz theologischer Sätze, Fragen, die durch die 
bisherige Lehre darüber, so richtig sie ist, weder theoretisch noch pastoral 
ganz bewältigt sind. Aber davon kann jetzt nicht mehr gehandelt werden. 

VI. 

In unserer Zeit sind wir als Christen und als Priester nach unserem 
Glauben gefragt. Nach unserem eigenen. Nicht nach dem Glauben, der 
das soziologisch bedingte Echo der öffentlichen Meinung einer Gesellschaft 
ist, die einmal äußerlich und •mittelalterlich" christlich war, es aber nicht 
mehr ist. Wir müssen nach dem eigenen Glauben fragen, wie er aus seiner 
eigenen Kraft lebt. Wir sind nach unserem Glauben gefragt, der - weil er 
ein Stück reflektierender Theologie und institutioneller Kirchlichkeit als in- 
neres Moment schon in sich hat - bereit ist, unbedingt kirchlich zu sein, und 
zugleich mutig bereit ist, sich all den Fragen zu stellen, die der heutigen 
Theologie aufgegeben sind. Das muß in der Zuversicht geschehen, daß 
man, um orthodox sein zu können, sich nicht in der Mentalität einer verge- 
henden Zeit verschanzen muß, und in der Überzeugung, daß die Men- 
talität von heute zwar die zu akzeptierende Situation, aber nicht der letzte 
Maßstab der Theologie von heute ist. Wir sind gefragt, ob wir von der 
innersten Mitte des Glaubens, nämlich von der Erfahrung des Geistes her, 
der in das Geheimnis der Liebe hineinbefreit, glauben und nicht bloß 
rabbinische Verwalter orthodoxer Sätze sind. Wir sind als Priester ge- 
fragt, ob wir redlich, unpathetisch und brüderlich den Glauben der Kirche 
unseren Brüdern so bezeugen, wie er ist und sein muß: ein angefochtener 
Glaube des Sünders, der immer neu in der Gnade Gottes - •zugleich gläu- 
big und ungläubig" - zum Glauben kommt; ein Glaube, der die Finster- 
nis der Welt aushält und nicht wegdisputiert; ein Glaube, der Gott be- 
kennt und keine Machtpositionen der Kirche als gesellschaftliche Ideologie 
verteidigt; ein Glaube, der weiß, daß er nur rechtfertigt und gerechtfertigt 
wird vor der Welt, wenn er in der Liebe •energetisch" (Gal 5, 6) wird, die 
dem Nächsten dient; ein Glaube, der nicht bloß private Innerlichkeit be- 
deutet, sondern auch aktiv tätig wird als Hoffnung, Verantwortung und 
Tat in der Welt, der sich selbst aus der Unverbindlichkeit dialektischer 
Theorie übersetzt in die unableitbare, charismatisch-prophetische Entschei- 
dung der Praxis, der die Weite seiner Möglichkeiten nicht zur Flucht 
benützt vor der konkreten Tat, die hier und jetzt getan werden muß. 

Solcher Glaube, der die Gnade ist, die Gott selber ist, und die Tat des 
ganzen Menschen, die außerhalb ihrer nichts mehr hat, von woher er be- 



Der Glaube des Priesters heute 285 

stimmt und aufgebaut werden könnte, kann nur vom Betenden getan wer- 
den. Denn nur darin ist der ganze Mensch da und unmittelbar vor Gott. 
Der Glaube des Priesters von heute ist der Glaube des betenden, man 
könnte fast sagen des mystisch kontemplativen Priesters, oder er ist nicht. 
Dieses Gebet ist heute gewiß nicht möglich als privater Luxus einer pieti- 
stisch schönen Seele. Es muß uns vielmehr erpreßt werden von der grau- 
samen Härte des Lebens in seiner Tat und in seiner Qual. Aber der Prie- 
ster muß der betende Priester sein, wenn er der Glaubende und der Bote 
des Glaubens sein will. Wo seine Theologie nicht insofern wenigstens eine 
•kniende Theologie" wäre, als sie die Theologie eines Beters ist, wo sie 
stattdessen in einen intellektualistischen Betrieb entarten würde, dem es 
nur um die Probleme als solche geht, die man fast sadistisch der Kirche 
vorhält, statt sich selber ernsthaft um eine Lösung zu bemühen, da würde 
eine solche Theologie aufhören, Theologie zu sein und zu spätbourgeoiser 
unverbindlicher Wichtigtuerei entarten. Wir müssen Priester sein, die be- 
ten, die betend die Finsternis des Lebens aushalten, selbst wenn ihr Gebet 
Teilnahme an der ölbergangst Jesu und am Gebet des Gottverlassenen 
am Kreuz ist. 

Nur so werden die Glaubenden sein können, wie sie heute sein müs- 
sen, soll es sie überhaupt noch geben. Jesus hat auch seine Apostel gefragt 
- schreckliches Wort -: •Wollt auch ihr gehen?" Auch bei den Aposteln 
hat er mit dieser äußersten tödlichen Möglichkeit hart gerechnet. Wundert 
es uns, wenn auch wir Priester ernsthaft und nicht nur •pro forma" so ge- 
fragt werden, durch unsere Zeit und durch unseren Beruf, der uns nie er- 
laubt, diese äußerste Frage zu vertagen? Die Gnade Gottes hat damals ge- 
währt, daß auf diese Frage die Antwort gegeben wurde, die den ganzen 
Glauben des Christentums und auch die letzte Glaubensbegründung ent- 
hält: •Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte ewigen Lebens, und 
wir haben geglaubt und erkannt, daß Du der Heilige Gottes bist" (Joh 
6,68f.). 

Unser Leben als Christen und Priester ist in diesem Satz versammelt. 
Wenn Gott uns seine Gnade gibt, und wenn wir wollen. Gebe Gott uns 
diese Gnade. Jetzt und immer, damit wir treu erfunden werden. Er, der 
das Werk unseres priesterlichen Lebens begonnen hat, wird es auch voll- 
enden, denn er ist getreu und seine Gabe ohne Reue. 




