
Ignatianische Exerzitien in einer veränderten Welt 

Leo Bakker SJ, Maastricht (Niederlande) 

Seit einigen Jahren sind es nicht mehr nur eine Handvoll weitschauender 
Menschen, die die Notwendigkeit tiefgreifender Anpassung und Wand- 
lung kirchlicher Zustände und Glaubenspraktiken einsehen. Der Aufruf zu 
einem weitgehenden •aggiornamento" wird in breiten Kreisen verstanden 
und ist fast ein Gemeinplatz. Was dieses •Auf-die-Höhe-der-Zeit-brin- 
gen" jedoch eigentlich bedeuten soll, ist oft noch wenig klar. Wir stehen 
vor der Aufgabe des Hausvaters im Evangelium, der aus seinem Schatz 
Altes und Neues hervorholt (Mt 13,52). Es besteht die Gefahr, daß Altes 
und Neues unverbunden nebeneinander existiert, das Alte veraltet, das 
Neue im Bruch mit der Tradition. Wir wollen hier den Versuch wagen, 
die •alten" Geistlichen Übungen (G. Ü.) des hl. Ignatius auf ihre Aktua- 
lität zu befragen, und ihre •Erneuerung", ihr •aggiornamento", zu beden- 
ken. Die Wandlungen seit Ignatius betreffen schließlich nicht nur Äußer- 
lichkeiten. Wir stehen nicht nur in einem technischen Zeitalter, sondern der 
Mensch selber erlebt sich anders (III.) als vor 400 Jahren. Das bedeutet 
auch eine Wandlung unseres Glaubensbewußtseins (II.) und unseres Chri- 
stusverständnisses (I.). Wollen wir eine schädliche Zweigleisigkeit • auf 
der Spur der Tradition und zugleich auf der der neuen Zeit - vermeiden, 
dann müssen wir die Folgerungen aus diesen Wandlungen ziehen, auch 
und gerade bei den G. Ü. Hier ist die Gefahr der Zweigleisigkeit vielleicht 
größer als anderswo. Wegen ihres großen Erfolgs hielt man allzu lange 
an bestimmten Formen fest, die durch die Tradition geheiligt und im 
Feuer der Zeit erprobt schienen. Vielleicht hat man auch umgekehrt sich 
ohne vorhergehende Reflexion den Zeitumständen angepaßt und dabei 
wertvolles, unaufgebbares Traditionsgut einer Tagesmode geopfert. Nur 
eine gründliche Besinnung kann den rechten Weg in die Zukunft finden. 

I. Das gewandelte Christusbild 

a) Wir haben es heute zunächst mit einer neuen Exegese zu tun: die Ge- 
schichte Jesu Christi hat neues Licht empfangen. Ignatius las die Hl. Schrift 
anders, als wir dies heute tun. Für ihn war es selbstverständlich, daß alles, 
was im NeuenTestament über Jesus berichtet wird, auch •buchstäblich" so 
geschehen war. Das ist für ihn die •historia", deren tiefen Sinn, das •My- 
sterium", der Übende durch •meditatio", •contemplatio" zu entdecken 
und auf den darin für ihn enthaltenen Ruf abzuhören hatte. 



1gnatianische Exerzitien in einer veränderten Welt 287 

Das heißt nicht, daß durch die neue Exegese eine Betrachtung des Evan- 
geliums unmöglich geworden sei. Im Gegenteil: sie hilft uns - wenn sie 
gut ist - gerade dazu, den wirklichen Sinn, der ja immer ein Glaubensge- 
heimnis ist, richtig zu verstehen. Und um diesen wirklichen Sinn, um das 
Mysterium, ging es auch Ignatius. Was bedeutet aber das Neuverständnis 
der Heiligen Schrift, das uns durch die moderne Exegese geschenkt wird, 
für die konkrete Betrachtung? 

Nehmen wir z. B. die Auferstehungsberichte, und darunter das geeignet- 
ste Beispiel, das Ereignis der Himmelfahrt. Wir wissen, daß die Himmel- 
fahrtsberichte ein Glaubenszeugnis der jungen Kirche von ihrem Herrn 
sind, der zu Gottes Macht erhoben ist, der unsichtbar und •himmlisch" 
(durch eine Wolke unseren Augen entzogen), dennoch in unserer Mitte 
lebt1. Für Ignatius vollzog sich jedoch die Himmelfahrt - schlicht und 
völlig unproblematisch - in der Vorstellung des überkommenen antiken 
Weltbildes. Als er z. B. bei seiner Palästinafahrt in Jerusalem gezwungen 
wurde abzureisen, ging er nochmals zum ölberg, um dort den Felsen an- 
zusehen, •von dem aus unser Herr gen Himmel auffuhr, und kehrte - trotz 
großer Gefahr - ein zweites Mal zurück, weil er nicht genau hingeschaut 
hatte, an welcher Stelle der rechte Fußabdruck, und wo der linke war"2. 
Zweifellos läßt Ignatius über das Geheimnis der Himmelfahrt betrachten, 
und damit auch über den Sinn, den sie noch heute für uns hat, aber ist der 
•historisierende" Zugang zum Geheimnis heute noch möglich?3 Für ihn 
waren diese Berichte gewiß •Mysterien", und damit Symbole mit tiefem 
Sinngehalt, aber um mit Paul Tillich zu sprechen: Ignatius lebte in einer 
Zeit, in der die Symbole noch nicht •gebrochen", sondern noch ungeschie- 
den und unproblematisch mit der äußeren und objektivierbaren Wirklich- 

1 Im vierten Evangelium sieht der Glaubende Jesu Erhöhung und Verherrlichung - die 
theologische Bedeutung der Himmelfahrt - sich in Jesu Erniedrigung ereignen (vgl. Jo 3, 
14; 12, 32; 12, 23 f. 27 f. usf.; vgl. auch Jo 13 die Schilderung der Fußwaschung mit dem 
sich 14, 1 ff. anschließenden •Wegbereiten zum Himmel", worin die Einheit des demütigen 
Dienstes und der glorreichen Erhebung und zugleich deren soteriologische Bedeutung uns 
thematisch dargelegt wird), so daß in diesem Evangelium ein eigener Bericht über die 
Himmelfahrt sich erübrigte: Jesus wird ans Kreuz •erhoben", in Schmach und Glorie 
zugleich. - S. dazu vor allem P. Benoit •L'ascension" in Revue Biblique 56 (1949) 161-203; 
weiter auch Heinrich Schlier, •Jesu Himmelfahrt nach den lukanisdien Schriften" in GuL 
34 (1961) 91-99, und F. J. Schlierse, Art, •Himmelfahrt Christi" in LThK2 V 358-360. 
2 Der Bericht des Pilgers, Nr. 47. 
3 Vgl. auch die Erscheinung des auferstandenen Herrn vor seiner Mutter (G. Ü. 299). Es 
wurde viel über die dort gemachte Bemerkung des hl. Ignatius, es bedürfe nur ein wenig 
Einsicht, um zu erkennen, daß Jesus tatsächlich (zuerst) Maria erschienen sei, diskutiert. 
Es geht hier nicht um die Richtigkeit dieser Überlegung, sondern darum, daß sie über- 
haupt gemacht wurde. Ignatius legte offensichtlich großen Wert darauf, daß diese Er- 
scheinung historisch wirklich stattfand. Die •historische Wirklichkeit" ist für ihn Vor- 
bedingung, Ausgangspunkt und Anlaß für die Betrachtung des Mysteriums, wenn auch 
sein ganzes Interesse dessen eigentlicher Bedeutung galt. 



Leo Bakker 288 

keit verwoben waren4. Der Unterschied zwischen Ignatius und uns macht 
die Betrachtung nicht unmöglich, ändert jedoch ihre Perspektive. 

Die Himmelfahrt ist kein isoliertes Problem. Keinen einzigen Bericht in 
den Evangelien können wir heute noch schlicht und einfach als historisches 
Geschehen auffassen. Es gibt zweifellos eine Anzahl von Ereignissen, von 
denen auch bei kritischem Bibelstudium feststeht, daß sie auf •echter" Ge- 
schichte beruhen; doch wir wären recht arm daran, wollten wir nur noch 
diese Berichte zu Ausgangspunkten für die Exerzitienbetrachtung nehmen. 
Damit würden wir viel Wertvolles aufgeben und zugleich ein falsches Kri- 
terium anlegen. Wer an Jesus als den Christus glaubt, tut dies aufgrund 
des Glaubenszeugnisses der jungen Kirche5. Dies galt schon zu Ignatius' 
Zeiten und durch alle Jahrhunderte des Christentums. Aber erst heute 
sind wir uns dessen durch die kritische Bibelforschung reflex geworden. 
Und damit vollzieht sich eine Verlagerung des Akzents. Der historische 
Jesus ist für uns heute nicht mehr so genau erkennbar. Er ist nicht mehr 
ein so selbstverständlicher Ausgangspunkt wie zu Ignatius' Zeiten. Unser 
•primum cognitum", unser Ersterkanntes, ist - so wie es für die Urkirche 
war - der Auferstehungsglaube der Kirche: der Glaube an den auferstan- 
denen Herrn, der unter uns lebt. Das ist kein Neuansatz, sondern eine 
Vertiefung des traditionellen Glaubens; der Auferstandene ist selbstver- 
ständlich nur dadurch Wirklichkeit, also nicht nur bloße Idee oder Mythos, 
weil er einst unter uns als Mensch aus Fleisch und Blut, als historischer 
Jesus vor 2000 Jahren lebte. 

Die alte Unterscheidung zwischen der göttlichen und der menschlichen 
Natur in Jesus mit ihrer paradoxen Einheit wandelte sich in der modernen 
Theologie in den irdischen Jesus und den Christus des Glaubens: auch sie 
sind •inconfuse", unvermischt, und •indivise", untrennbar, eins. Der Jesus 
der Vergangenheit ist für uns viel wirklicher Mensch, als er dies vielleicht 
für frühere Geschlechter war, die zu schnell die Herrlichkeit des Aufer- 
standenen schon in seiner irdischen Existenz fanden. Der historische Jesus 

1 Mit dem Ausdruck •gebrochener Mythos" oder •gebrochenes Symbol" setzt sich Tillich 
einerseits gegen das ab, was er den •Buchstaben-glauben" nennt, aber zugleich auch gegen 
Bultmanns •Entmythologisierung", in der die Kritik an Mythen und Symbolen zur Preis- 
gabe der Symbole führt. S. z. B. •Wesen und Wandel des Glaubens", Verlag Ullstein, 
Frankfurt 1963, vor allem S. 60-67 (•Symbol und Mythos"). 
5 Die Weise, in der die junge Kirche über Jesus spricht, ist das Gegenteil von Geschichts- 
verfälschung. Sie hat gerade die tiefere Bedeutung der Ereignisse des irdischen Lebens 
Jesu für uns herausgestellt, wie ein expressionistischer Maler durch Neugestaltung des 
äußerlich Wahrnehmbaren tiefer zur wahren Bedeutung dessen, was er malt, vordringt. 
•Echte Geschichte" darf nicht einfach mit den •nackten Tatsachen" gleichgestellt werden, 
wie dies noch allzuoft geschieht, wenn auch diese Auffassung in der Geschichtswissenschaft 
korrigiert und überwunden wird. Dies ändert jedoch nichts daran, daß sich unsere Ge- 
schichtsauffassung tiefgreifend und unumkehrbar seit der Zeit, da in der Bibel •Ge- 
schichte" geschrieben wurde, und seit Ignatius diese-noch vorkritisch-las, gewandelt hat. 



Ignatianische Exerzitien in einer veränderten Welt 289 

in sich betrachtet ist wie jeder Mensch •relativ". Das will doch wohl das 
rätselvolle Wort Jesu im Johannesevangelium besagen: •Es ist gut für 
euch, daß ich - der irdische Jesus - hinweggehe". In Tod und Auferste- 
hung geschieht etwas Fundamentales. Besagen Ausdrücke wie •Erhöhung" 
und •Erhebung" und •Sitzen zur Rechten Gottes" nicht, daß er - der bis 
jetzt wie jeder Mensch an Ort und Zeit gebunden war - nun un-begrenzt 
ist und gerade deswegen mit uns sein kann, bis ans Ende der Zeiten? 

Daß die Evangelien kein naives Leben Jesu, sondern ein reflexes Ver- 
ständnis des Herrn berichten, ist bei Ignatius verdeckt. Jesus ist in den 
G. Ü. das Modell schlechthin. Das Ideal des christlichen Lebens scheint 
eine möglichst getreue Nachahmung Jesu zu sein - gemäß der je eigenen 
Zeit und Lebenssituation. Betrachten wir nur die Wahl in den G. Ü. Es 
geht dabei nicht darum, daß der Übende aus einer unbegrenzten Fülle von 
Möglichkeiten das Beste für sich selbst herausfindet. Die Möglichkeiten, 
vor die er gestellt wird, sind scharf umgrenzt und wertmäßig qualifiziert. 
Letztlich geht es nicht einmal um die Frage •Räte, oder nur die Gebote" 
(G. Ü. 135), sondern darum, ob der Übende das Leben, das Jesus lebte, 
tatsächlich, oder nur in gewisser Abschwächung nachleben solle. Mit die- 
sem Gedanken beginnt die Zweite Woche im •Ruf des Königs". Das 
Leben mit Jesus teilen, wird hierbei sehr konkret verstanden: eine Nach- 
ahmung bis in äußere Formen, d. h. das öffentliche Leben hinein, in wel- 
chem Jesus, ohne festen Wohnsitz, predigend umherzieht (91). Deshalb 
verknüpft Ignatius die Zeit der Erwählung mit der Kontemplation der 
Mysterien aus dieser Periode des irdischen Lebens Jesu: •Der Stoff der Er- 
wählungen beginnt nach der Betrachtung (vom Weggang des Herrn) von 
Nazareth an den Jordan. . ." (163). Nach dem Bild dieser Periode des 
irdischen Lebens Jesu gestaltete er auch seinen Orden: •diversa loca pera- 
grare" - die verschiedenen Länder durchziehen, um das •ministerium 
verbi", die Wortverkündigung, usw. auszuüben. 

Das ist gewiß eine gute Wahl. Darf man aber diese Wahl - wenigstens 
in der heutigen Zeit - so sehr als die einzige ideale Möglichkeit heraus- 
stellen, wie dies Ingnatius in den G. Ü. zweifellos tat? Denken wir nur an 
eine Laienspiritualität unserer Zeit. Welch ein Wandel hat sich hier voll- 
zogen! Für Ignatius mußten die Laien, um echt christlich zu leben, inner- 
halb ihres Lebensstandes so weit nur möglich den Ordensleuten ähnlich 
sein, also innerhalb ihres Besitzstandes und Wohnorts vom Armutsideal 
und von apostolischer Gesinnung bewegt werden (G. Ü. 189; 344)6. Es 
geht hier aber nicht nur um eine Ausweitung der Wahlmöglichkeiten im 
Sinne der modernen Ständetheologie und -Spiritualität. Der theologische 

6 Der vermögende Laie der oberen Gesellschaftsschicht, an den Ignatius in erster Linie 
denkt (wie später auch Franz von Sales), ist natürlich ein anderer als der Laie von heute. 



Leo Bakker 290 

Ansatz läßt sich noch grundsätzlicher formulieren. Erwächst die Betonung 
dieser einen Wahl als der idealen nicht aus einer Auffassung von Christus- 
Nachfolge, die nicht mehr die unsere sein kann, nämlich aus einer Über- 
betonung des irdischen Lebens Jesu, bis hinein in dessen äußere Form? 

b) Nachfolgen und Nachahmen. Was oben gesagt wurde, kann leicht 
mißverstanden werden. Es ist wohl gut, noch weiter darauf einzugehen. 
Der Begriff der Nachfolge ist in der Bibel von sehr zentraler Natur. Er 
findet sich zunächst dort, wo von den Jüngern und ihrer Berufung, Jesus zu 
folgen, die Rede ist. In einem erweiterten, alle Christen angehenden Sinn 
bezieht er sich auf Jesu Geisteshaltung, auf seinen Willen zu dienen, auf 
seine Hingabebereitschaft bis in den Tod, aus Liebe und in Gehorsam. Die- 
sem •Nachfolgen" liegt auch die paulinische •Nachahmung" Christi zu- 
grunde, wie das berühmte Wort aus dem Philipperbrief zeigt: •Auf das 
sinnet in euch, was auch in Christus Jesus sich fand: da er in Gestalt Gottes 
war, . . . sondern er entäußerte sich selbst, nahm Knechtsgestalt an . . ." 
(Phil 2, 5f). Diese Geisteshaltung ist auch das Zentrum der Exerzitien; 
Ignatius beschreibt sie auf seine Weise am Schluß der Betrachtung vom 
Königsruf (97-98) und im dritten Grad der Demut (167). Sie bildet das 
Herzstück der G. Ü., wie sie das Herzstück allen Christ-seins darstellt. 
Aber außer dieser •Kernhaltung" des •Nachfolgern" (sequi) finden wir in 
den G. Ü. auch jene •Nachahmung" (imitari), wie sie die mittelalterlichen 
Frommen übten; sie reicht bis in die äußeren Formen des Lebens Jesu und 
meint bei Ignatius vor allem das predigend Umherziehen Jesu während 
seines irdischen Lebens. Diese besondere Weise der Nachahmung färbt 
auch auf das •Nachfolgen" ab7. 

Vielleicht bestand diese Verbindung von •Nachfolgen" und •Nach- 
ahmen" in der Zeit von Ignatius zu Recht. Vielleicht benötigte die Kirche 
und die Menschheit damals in Armut umherziehende Apostel. Vielleicht 
war nach dem ersten Durchbruch von Franziskus und Dominikus in der 
Tat die konsequente Verwirklichung des apostolischen Ideals die vor- 
dringlichste Aufgabe. Aber, vorausgesetzt, daß dies zutrifft, sind dies 
nicht zeitbedingte Vorstellungen? Darf man heute, im 20. Jahrhundert, 
die aufs Wesentliche zielende •Nachfolge" und die äußere •Nachah- 
mung" des Lebens Jesu so miteinander verknüpfen, wie dies Ignatius tat? 
7 S. das Büchlein von G. Bouwmann SVD, •Folgen und Nachfolgen" in der Reihe •Im 
Zeugnis der Heiligen Schrift"; O. Müller, Salzburg. Bouwman nennt •Folgen" das, was 
wir hier •Nachahmen" nannten. Er zeigt, daß z.B. Franz von Assisi als Ideal hatte, Chri- 
stus so viel wie möglich bis in die kleinsten Lebensumstände hinein nachzuahmen. Der 
Soldat •folgt" seinem König in den Kampf und teilt in allem dessen Schicksal; •Nach- 
folge" kann aber auch dort vorhanden sein, wo die äußeren Umstände völlig verschieden 
sind, falls nur die innere Gesinnung dieselbe ist. (Von der bekannten exegetischen Kon- 
troverse kann hier abstrahiert werden; dort ist •Nachfolgen" vom personalen Ruf, •Nach- 
ahmen" vom •Abbilden" her gedacht.) 



Ignatianisdie Exerzitien in einer veränderten Welt 291 

Vielleicht wendet jemand ein, daß doch nicht wenige Menschen, die zu 
Ignatius' Zeiten die G. Ü. machten, das beschauliche Leben erwählten oder 
sogar Laien blieben. Das hebt jedoch nicht auf, daß Ignatius das Leben 
eines Laien mit Besitz - wie christlich es auch geführt sein mag - offensicht- 
lich als Wahl zweiter Ordnung betrachtet, und daß in den G. Ü. die Ten- 
denz nicht auf das stille, zurückgezogene Leben der kontemplativen Orden 
gerichtet ist, sondern auf ein Leben, wie er es selbst in seinem Orden ge- 
stalten wollte, d. h. auf ein Leben, das nach der öffentlichen Wirksamkeit 
Jesu geformt ist. Ignatius hat es übrigens selbst ausdrücklich in seinem 
eigenen Direktorium ausgesprochen8. 

Es ist nicht unsere Absicht, eine Diskussion über das Problem •Leben 
nach den evangelischen Räten" oder •Leben nach den Geboten" heraus- 
zufordern - wenngleich darüber einiges zu sagen wäre. Man muß sich dar- 
über klar sein, daß Ignatius noch keinen Blick für das hatte, was man ge- 
genwärtig mit dem umstrittenen Wort •Laienspiritualität" bezeichnet. 
Aber mit diesen Fragen würden wir uns noch an der Oberfläche bewegen. 
Was herauszustellen wäre, liegt tiefer: Es geht um dieses Ins-Zentrum- 
Stellen des irdischen Lebens Jesu, wie dies Ignatius in den G. Ü. unzwei- 
felhaft tut. Es geht also auch nicht um die Frage, ob etwa eine Betrachtung 
des irdischen Lebens Jesu aufgrund einer modernen Exegese - also auf- 
grund der Erkenntnis, daß die Evangelien vom Osterglauben her geschrie- 
ben sind, und eigentlich mehr vom lebendigen Herrn, als vom historischen 
Jesus handeln - zu Ignatius' Zeiten vielleicht zu den grundsätzlich glei- 
chen Ergebnissen geführt hätte, zu denen auch der Ordensstifter selbst ge- 
langte. Es geht um die Frage, ob eine Schriftbetrachtung heute, in unserer 
Situation, zu denselben Resultaten kommt. Es gab im Lauf der Kirchen- 
geschichte verschiedene einander sich ablösende Christusbilder, die je der 
eigenen Zeit und Situation entsprachen. Der •Knecht Jahves" der jungen 
Kirche, der •Pantokrator" der byzantinischen Zeit, der •leidende Jesus am 
Kreuz" mit seiner Liebe für alle Menschen gegen Ende des Mittelalters, und 
so eben auch das ignatianische Jesusbild. Alle zeigen sie in ihrer Bedeu- 
tung für uns wesentliche Aspekte, aber alle haben ihre Einseitigkeit und 
Bindung an die Zeit und an die Situation, in der sie entstanden. Hat sich 
in der heutigen Zeit nicht ein neues Christusbild entwickelt? Wir können 
hier z. B. an Teilhard de Chardin denken, der das Werden der Welt und 
die Evolution, die ja immer noch in Gang ist, mit einer Christusschau ver- 
bindet, die anders als das Jesusbild des Ignatius und dennoch biblisch be- 
gründet ist: nicht so sehr nach den Evangelien, eher nach der Offenbarung 

8 •Y quanto mäs apto fuere para el instituto de la religion y para la Compania, simple- 
mente hablando, es mäs apto para encerrarse a hazer los Exercicios"- Dir diet nr 1- 
MH. Dir. S. 90-91. '    ' 



Leo Bakker 292 

des Johannes, vor allem aber nach den Briefen an die Epheser und Kolos- 
ser des Paulus9. Falls dies zutrifft, müssen wir den Mut haben, uns ehrlich 
zu fragen, welche Folgen dies für den Aufbau der G. Ü. hat. Auf jeden 
Fall aber ist der irdische Jesus - besonders in seinen äußeren Lebensfor- 
men - für uns nicht nur viel ungreifbarer, sondern auch viel relativer 
geworden, als er es für Ignatius war. 

II. Die gewandelte Glaubenssituation 

a) Wir haben heute keinen unbestrittenen Glaubensuntergrund mehr. 
Ignatius' Zeit war durch Glaubensunsicherheit, gepaart mit einer sehr 
lebendig gewordenen Aufmerksamkeit für Glaubensprobleme, gekenn- 
zeichnet. In dieser Hinsicht haben seine und unsere Zeit vieles gemein. 
Doch besteht ein großer Unterschied: Es ging damals nicht um eine grund- 
sätzliche Bestreitung des Christentums, sondern nur um das •wie" der 
Auslegung seiner Botschaft. Es ging nicht um das •to be or not to be" des 
Christentums und des Glaubens an Christus, höchstens um •Sein oder 
Nichtsein" der hierarchischen Kirche, im übrigen jedoch um Fragen, die 
uns heute in vielem fast als nebensächlich erscheinen. 

Was tat nun Ignatius in den G. Ü.? Er hielt sich sozusagen aus allem 
Streit heraus und zog sich auf unumstritten gemeinsamen Bereich zurück: 
auf die Texte der Evangelien über das Leben Jesu. Das war der feste 
Ausgangspunkt; die Exerzitien sollten zeigen und erleben lassen, was der 
Herr für das eigene Leben bedeute. Was man bis dahin in traditionellem 
Glauben äußerlich angenommen hatte, sollte vom Übenden für sein per- 
sönliches Leben verwirklicht werden. Aus der Wahrheit, die ein jeder an- 
nahm, mußte eine Kraft werden, von der das eigene Leben getragen 
wurde. Ignatius entwarf in den G. Ü. eine Methode, die Bibel zu •existen- 
tialisieren": darin lag die Kraft der G. Ü.; darin liegt auch ihre Bedeutung 
für uns und für die Zukunft. Hier ist Ignatius, so darf man sagen, ein Vor- 
läufer der neuen Zeit gewesen, die mit dem Ende des Mittelalters an- 

9 Zum Christusbild von Teilhard de Chardin, siehe z. B. Pierre Smulders, Theologie und 
Evolution, Essen 1963, bes. Kap. X (•Der Aufbau des Leibes Christi") und Kap. XI 
(•Menschwerdung, Kirche, Eucharistie"). Ebenso: Christopher F. Mooney, Teilhard de 
Chardin and the Mystery of Christ, London 1966. Teilhards Christusbild ist vor allem 
durch den Gedanken gekennzeichnet, daß in Jesus Christus sich die •anakephalaiosis" 
alles dessen, was existiert, vollzieht; in Christus ist alles geschaffen, vor allem aber: in ihm 
kommt alles zur Vollendung, weil er das •Zentrum" aller •Zentren" (der einzelnen 
menschlichen •Bewußtseine", mit ihrer Erkenntnis und Liebe) ist. Es geht hier nicht 
darum, ob Teilhard sein Christusbild in seinen Werken zu ausgereifter Darstellung bringt. 
sondern darum, woher es kommt, daß dieses sein Bild auf so viele moderne Menschen 
solche Anziehungskraft hat, während doch Teilhard wenig über Jesu irdisches Leben sagt. 
Sind wir also auf der Suche nach einem neuen Christusbild, das unserer Zeit mehr ent- 
spricht, und ist dieses dann verschieden von dem des hl. Ignatius? 



lgnatianische Exerzitien in einer veränderten Welt 293 

brach. In den Dienst dieser Aufgabe stellte er auch - mit dieser methodi- 
schen Konsequenz als erster in der Geschichte - die traditionelle Lehre von 
der •discretio spirituum", der Unterscheidung der Geister, die zwar der 
Form nach veraltet, ihrem Wesen nach jedoch immer noch unersetzlich ist. 

Ist aber der Glaubensuntergrund, der zu Ignatius' Zeiten unumstritten 
gemeinsamer Bereich war, noch vorhanden? Glaubt die heutige •christ- 
liche" Generation noch so unproblematisch an den Kern der christlichen 
Botschaft und an das Zeugnis der Schrift? Geht es auch ihr nur noch 
um den Übergang aus einem traditionellen Glauben und Für-wahr-Hal- 
ten zu einem existentiellen Erleben? Offensichtlich nicht. In unserer Zeit 
kann man nicht mehr von einem übernommenen Glauben ausgehen, den 
man zu •existentialisieren" hat. Wir stehen heute, viel mehr als je zuvor, 
vor dem Dilemma: entweder ein persönlich-existentieller Glaube, oder 
überhaupt kein Bekennen des christlichen Glaubens mehr. Ein Bekenntnis 
mit Mund und Verstand allein, aber nicht mit Herz und Seele, wird immer 
unmöglicher. In dieser Hinsicht ist unsere Zeit den ersten christlichen Jahr- 
hunderten ähnlicher als der Zeit des Ignatius. Was sich daraus für das 
Geben der G. Ü. ergeben wird, weiß noch niemand; aber man kann ver- 
muten, daß es tiefgreifend sein wird. 

Die Situation ist in dieser Hinsicht natürlich nicht in allen Ländern 
gleich. Vielleicht ist sie in den Niederlanden - in gewisser Hinsicht wenig- 
stens - besonders kritisch"'. Die Niederlande haben nämlich in Nordwest- 
europa die zweifelhafte Ehre, den höchsten Prozentsatz von Unkirchlichen 
zu haben. Nach glaubwürdigen Unterlagen gehören im ganzen Land 23 
Prozent, in Amsterdam sogar mehr als 50 Prozent keiner kirchlichen Ge- 
meinschaft mehr an. In einer derartigen Situation kann der Glaube • vor 
allem bei dem engen Kontakt zwischen den verschiedensten weltanschau- 
lichen Kreisen - immer weniger vom Milieu getragen werden. Bloß tradi- 
tioneller Glaube ist - in unserem Land, aber auch in ganz Nordwest- 
europa - am Verschwinden. Man verlangt also einerseits gerade das, wor- 
um es Ignatius ging: den persönlich erlebten Glauben; andererseits ist der 
ignatianische Ausgangspunkt nicht mehr vorhanden. 

Das eine oder andere soll noch konkreter gesagt werden. Ignatius konnte 
als selbstverständliches Glaubensgut voraussetzen, daß Jesus Christus mit 
einer bestimmten Sendung vom Vater in die Welt kam (•vocatio regis"), 
und daß Gott mit jedem von uns einen besonderen Plan hat. Das einzig 
Neue, das der Exerzitant erkennen sollte - intellektuell und zugleich exi- 
stentiell - war: Was bedeutet dieser Wille Gottes nun inhaltlich genau 
für mich persönlich? Für viele heutige Christen ist es keineswegs selbst- 
verständlich, daß für sie ein •Wille Gottes" besteht, ja selbst der Gottes- 

* Anm. d. Schriftl.: Der Autor ist Theologieprof. an einer niederländischen Hochschule. 



Leo Bakker 294 

glaube ist nicht unproblematisch; man ist verwirrt worden durch Schlag- 
worte wie •Gott ist tot", in denen man das Wahre und Falsche nicht unter- 
scheiden kann; kurz: nirgendwo mehr gibt es eine sichere Insel, auf die 
sich der Gläubige, problem- und sorg-los, zurückziehen kann. 

Müssen wir nun sagen, daß dieser moderne Mensch für die G. Ü. des 
Ignatius noch nicht reif ist? Daß derjenige, der sich mit solchen Problemen 
das Leben schwer macht, nicht zu der Elite gehört, für die Ignatius die 
G. Ü. vorsah? Oder muß er, wenn er doch die G. Ü. machen will, erst 
lange Zeit darauf vorbereitet werden? Sollen wir für ihn den vier Wochen 
der G. Ü. nicht nur ein Fundament vorausstellen, sondern eine ganze 
•nullte Woche", die vielleicht ein oder mehrere Jahre dauern kann, bis er 
in seinem Glauben sicher ruht? 

Ist es wirklich so, daß die Elite ruhig und sicher im Glauben steht und 
nur jene, die weniger christlich leben, unruhig und angefochten im Glau- 
ben sind? Wahrscheinlich ist es eher umgekehrt, daß es auch heute noch 
Menschen gibt, die sehr fest und ruhig im Glauben leben, und daß daneben 
aber viele, vielleicht die besten und wachsten, die ihr Christ-Sein sehr 
ernst nehmen, in einer Glaubensunruhe stehen, geprüft und angefochten 
sind. Das Milieu trägt nicht mehr, der Glaube aus Tradition verschwindet. 

Ignatius sagt in seinem Direktorium10, daß nach seiner Meinung zur 
idealen Disposition des Übenden gehört, daß er •ambiguo", im Zweifel, 
sei, ja sogar, daß es gut sei, wenn er dadurch •angustiado", •in die Enge 
getrieben", ist. Er denkt dabei an den konkreten Inhalt des Willens Got- 
tes. Dürfen wir dies aber heute nicht ausweiten auf den Glauben an Gott 
und Christus selbst? Daß es also eine gute Haltung ist, wenn jemand 
•angustiado" ist, falls er nur zugleich alles tun will, um den Glauben zu 
vertiefen und aus ihm zu leben? Und dies will doch schließlich jeder, der 
G. Ü. machen möchte. 

Eine ähnliche Verschiebung von Detail- zu Grundsatzfragen erleben wir 
in der Theologie. Hier geht es nicht mehr um Einzelheiten, um dieses oder 
jenes Dogma - selbst nicht mehr um die Eucharistie. Die Problematik in 
der Theologie ist im Augenblick die Hermeneutik, die ein Problem der 
Interpretatoin unseres gesamten Glaubens ist. Es geht nicht mehr so sehr 
um dogmatische Spezialfragen, sondern immer mehr um fundamentale 
Probleme, um das •to be" des christlichen Glaubens selbst. 

Müssen wir dann heute suchende Menschen abweisen mit der Aus- 
rede, daß die G. Ü. offensichtlich nicht für sie verfaßt seien? Dann 
gelten die Exerzitien immer mehr einer kleinen und aussterbenden Min- 
derheit, die überdies weit davon entfernt ist, Elite, und noch weniger die 
Christenheit der Zukunft, zu sein. Besteht hier nicht die Möglichkeit eines 

10 Dir. dictatum nr. 1: MH Dir. S. 90. 



Ignatianische Exerzitien in einer veränderte?! Welt 295 

•aggiornamento" der G. Ü.? Sollten sie nicht heute den Menschen - uns 
selbst - zur Gestaltung eines wahrhaft christlichen Lebens verhelfen? 

b) Gewandeltes Verhältnis zwischen Glaube und Welt, zwischen Christ- 
Sein und Mensch-Sein. Es müßte weiter die Einheit von Christ-Sein und 
Mensch-Sein sichtbar werden. Die •hominisierende" Kraft des christlichen 
Glaubens müßte herausgestellt und •eingeübt" werden. 

Ignatius wählt in den G. Ü. bei der Betrachtung vom Ruf des Königs, 
den Erobererwillen eines christlichen Fürsten, der sich die Welt unterwer- 
fen will, zum Ausgangspunkt. Dieser Fürst wird als sehr edel dargestellt 
- er teilt alle Mühsale seiner Soldaten; für uns heute hat dieser Ausgangs- 
punkt einen unguten Beigeschmack: Wir wittern etwas von Imperialismus. 
Aber auch das Kreuzzugsideal und die mittelalterliche Ritterromantik ge- 
hören endgültig der Vergangenheit an. Wofür jedoch die moderne Elite 
sich einsetzen möchte, ist die Mitarbeit am Aufbau einer besseren Welt. 
Jeder, der hier nicht mittun will, ist in der Tat •wert, von der ganzen 
Welt gerügt und für einen entarteten Menschen (Ritter!) angesehen zu 
werden" (94). Der Aufruf zur •Populorum Progressio" ergeht an uns nicht 
nur von außen her, von einer übergeordneten Autorität, sondern ist Ge- 
wissensauftrag eines jeden, genau wie der Ruf des Königs bei Ignatius. 

Soll es sich nun allein darum handeln, eine veraltete Parabel durch eine 
neue zu ersetzen? Sicherlich nicht! Hier zeigt sich deutlich ein zweiter Un- 
terschied zwischen der Glaubenssituation heute und der zur Zeit von 
Ignatius. Nicht nur, daß es heute keinen unumstrittenen und unproblema- 
tischen Glaubensbereich mehr gibt; auch das Verhältnis zwischen Glaube 
und Existenz in der Welt, zwischen Mensch-Sein und Christ-Sein, wird 
ganz anders gesehen. Für Ignatius ist der Ausgangspunkt ein Vergleich: 
•Der Ruf des irdischen Königs dient dazu, das Leben des Ewigen Königs 
zu betrachten" (91). Es geht uns nicht darum, daß dies ein psychologischer 
Ansatz ist, für den ein Mensch des 16. Jahrhunderts sich wohl erwärmen 
konnte, falls er nur etwas vom Blut echter •conquistadores" in sich hatte, 
während er uns heute völlig kalt läßt. Nein, der grundsätzlichere Unter- 
schied ist vielmehr der, daß Ignatius diesen Welt-elan des •conquista- 
dor" zum Ausgangspunkt für etwas anderes wählt. Er überschreitet sei- 
nen Ausgangspunkt, er sublimiert den Elan, den er erweckt, auf eine 
höhere Ebene. Der Übende soll kein •gewöhnlicher" conquistador, son- 
dern einer von höherer Art werden, ein •geistlicher Eroberer". Es geht um 
zwei Ebenen, soviele Parallelen diese auch haben mögen, um eine natür- 
liche und eine übernatürliche Ebene, wobei wir zwei theologische Aus- 
drücke verwenden, die gerade zu jener Zeit üblich wurden. 

Derartiges ist nun heute, wie uns scheint, unmöglich geworden. Wir le- 
ben nicht mehr in zwei verschiedenen Wirklichkeiten, einer weltlich-natür- 



Leo Bakker 296 

liehen oder profanen, und einer übernatürlichen oder christlichen. Man 
muß wohl, wie dies auch Ignatius tat, an den edlen Schwung, der im Exer- 
zitanten lebendig ist, anknüpfen - aber man braucht diesen Elan nicht 
mehr zu transponieren und auf einer anderen Ebene zu sublimieren. Das 
Engagement für eine bessere, lebenswertere Welt ist nicht nur Vergleich 
und Ausgangspunkt, sondern in sich selbst ernst zu nehmen und in seinen 
Dimensionen zu entfalten. Seine tiefsten Beweggründe, die ja gerade die 
eigentlich christlichen sind, müßten aufscheinen und •eingeübt" werden. 

Es war der geschichtliche Auftrag an Ignatius' Zeit, zunächst die Eigen- 
ständigkeit eines jeden Bereichs zu ihrem Recht kommen zu lassen. Es ist 
die Zeit des Aufkommens der Einzelwissenschaften, die sich aus dem Bann 
der Theologie lösten: es ist die Zeit der Entstehung der Nationalstaaten, 
die sich aus der mittelalterlichen Einheit im Heiligen Römischen Reich 
lösten; damals begann die ausdrückliche Scheidung zwischen Kirche und 
Staat; der Staat wurde profan. Diese Entwicklung ging so weit, daß wir 
heute eine Trennung von Kirche und Welt, von Christsein und Mensch- 
sein haben, mit der wir Christen uns nicht abfinden dürfen. Was wir heute 
suchen, ist eine neue Einheit, jedoch ohne unbegründete Hegemonie vom 
Glauben her. Also keine zwei Stockwerke, sondern ein Kirche-Sein in 
aller Dienstbarkeit und Menschlichkeit, ein Christ-Sein in voller Entfal- 
tung des Menschlichen, also nicht etwas anderes als Menschlichkeit. 

Wir können daher nicht mehr aus dem profanen Leben heraus- und in 
eine Welt des Glaubens hinüber-treten, um von da aus weiter aufzubauen, 
wie es Ignatius tat. Für uns ist die Gläubigkeit viel weniger Ausgangs- 
punkt als vielmehr das tiefste und tragendste Motiv unseres Handelns. 
Wir nehmen nicht mehr den Ausgang •von oben her", von einem tradi- 
tionellen und deutlich umrissenen Glauben. Bei vielen Menschen wird auch 
die Schrift als das Bleibende fraglich. Wir beginnen mehr und mehr •von 
unten her", von unserer menschlichen Wirklichkeit her, worin jedoch der 
Glaube schon als wirksame Kraft vorhanden sein muß. Das Ziel ist für 
uns dasselbe wie für Ignatius: persönlich erlebter und gelebter Glaube. 
Die Verschiedenheit im Ausgangspunkt aber wird mancherlei Folgen für 
die Exerzitien haben. 

III. Die Wandlung in den anthropologischen Voraussetzungen 

Zur Wandlung der anthropologischen Voraussetzungen, des Selbstver- 
ständnisses des Menschen, soll nur ein Punkt herausgestellt werden: das 
Verhältnis zwischen Individuum und Gemeinschaft. Auch hier läßt sich 
- wenn wir ehrlich sind - ein großer Unterschied zwischen heute und da- 
mals feststellen, zwischen Ignatius und uns. 



Ignatianische Exerzitien in einer veränderten Welt 297 

Das 16. Jahrhundert durchbrach endgültig und für immer die Einheit 
des Mittelalters. Es war die Zeit des Bewußtwerdens des Wertes der un- 
wiederholbaren und einmaligen menschlichen Person. Eine mittelalterliche 
Kathedrale wurde durch eine Gemeinschaft erbaut, der einzelne Künstler 
blieb ungenannt. Im 16. Jahrhundert kennen wir die Künstler mit Vor- 
und Zunamen. Michelangelo schließt sich eine Nacht in St. Peter ein, um 
seinen Namen in die Schärpe einzumeißeln, die die Madonna seiner be- 
rühmten Pietä trägt: Man wollte nicht glauben, daß er dieses Werk schuf. 
Die Maler beginnen zu porträtieren. Mit der Betonung der eigenen, un- 
wiederholbaren Individualität zerfällt die alte Einheit auf fast allen Ge- 
bieten. Im staatlichen wie im religiösen Bereich bricht die Zeit der Spal- 
tung an. Im Denken zeigt sich der Bruch im Einheitsdenken schon prä- 
gnant im Nominalismus an: allgemeine Wesensaussagen sind nur •flatus 
vocis", •Wortgeräusch", Gedankenkonstruktionen, aber keine Realität. 
Luther sucht den •gnädigen Gott" für sich persönlich. Wo trotzdem Ein- 
heit zustandekommt, dort unter dem Druck der Obrigkeit, durch Strafen 
oder Polizeigewalt: Die absoluten Monarchien entstehen, in Spanien, Por- 
tugal und Frankreich. In der katholischen Kirche beginnt die Zeit der straf- 
fen Organisation, als Reaktion auf allzu starke zentrifugale Kräfte. 

Diese unwiederholbare Eigenständigkeit besonderer Gruppen und vor 
allem jeder einzelnen menschlichen Person ist ein unersetzlicher Gewinn, 
den wir niemals verlieren dürfen. Ignatius hat sie in den G. Ü. sozusagen 
•getauft"11. Inzwischen aber ist eine neue Strömung aufgebrochen, ein Su- 
chen nach Integration, nach einer neuen Form von Einheit in der Vielfalt. 
Europa sucht - noch sehr mühsam - nach dem Zusammenschluß. Die Kir- 
chen sind der Trennung müde, suchen Begegnung in ökumenischem Geist. 
Die zentrifugalen Kräfte brachten ja nicht nur Gewinn, sie führten auch zu 
Zersplitterung und arteten in Individualismus aus. Gewiß, auch in unserer 
Zeit sind Kollektivismus und Vermassung eine große Gefahr - vielleicht 
mehr denn je. Man könnte aus der Literatur eine große Zahl von Beispie- 
len anführen. Man denke z. B. an die Bücher Kafkas, oder an den Kampf 
gegen die Bürokratie in einem Buch wie •Die 25ste Stunde". Aber ebenso 
negativ sind der Individualismus und das Unvermögen zur Gemeinschaft 
in Einheit und Liebe. Auch dies ist eine Krankheit unserer Zeit. Man denke 
etwa an Sartres •Huis clos" (•Bei geschlossenen Türen"). Wir müssen 
ebenso aus der Vermassung, wie auch aus der •Vereinzelung" befreit wer- 
den. Und dieses letztere ist etwas Neues gegenüber der Zeit des Ignatius. 

Könnte es nicht gefährlich werden, wollten wir in den G. U. unter allen 
Umständen, überall und immer, den Nachdruck auf Einsamkeit legen? Ist 

11 Dies hat Walter Dirks sehr gut in •Die Antwort der Mönche" gesehen, wo er als 
typisch eigene Aufgabe der Jesuiten das Eintreten für die Freiheit aufweist. 



Leo Bakker 298 

es heute noch so ohne weiteres richtig, was Ignatius in der 20. Vorbemer- 
kung sagt: •Je mehr unsere Seele sich allein und abseits abgeschieden fin- 
det, um so geeigneter macht sie sich, ihrem Schöpfer und Herrn zu nahen"? 
Ignatius stellte damit einen hohen Wert heraus, und es wäre ein Unglück, 
würden wir ihn verlieren. Besteht aber heute nicht auch die Gefahr, daß 
dadurch Menschen in eine unfruchtbare Einsamkeit abgedrängt werden, 
obgleich sie gerade zur Gemeinschaft erlöst werden müßten? Müssen wir 
uns nicht davor hüten, Einsamkeit zu sehr zu betonen? 

Andererseits: Verfehlt man nicht das Wesentliche der Exerzitien, wenn 
man sie nicht mehr unbedingt auf Einsamkeit aufbaut? Sie zielen doch auf 
Entscheidung und Wahl ab, und wenn auch die materiale Inhaltlichkeit 
der Wahl sehr wohl zur Weltbegegnung heranreifen kann, dann ändert 
dies doch nichts an dem formalen Charakter einer einsamen Entscheidung. 
Demnach wären die Exerzitien vom Wesen her Einzelexerzitien und for- 
dern die Einsamkeit des Gebets. 

Man kann dem weitgehend zustimmen. Es geht in den G. Ü. darum, 
daß der Mensch frei über sich selbst vor Gott verfügt, in einer streng per- 
sönlichen Wahl. Gruppen•exerzitien", bei denen nicht ein eigenes, unwie- 
derholbares, religiöses Individualgeschehen im einzelnen Teilnehmer 
möglich ist, können daher recht fruchtbar sein, aber sie fallen nicht mehr 
unter •die G. Ü." des Ignatius. 

Schließen sich aber Person und Gemeinschaft gegenseitig aus? Gibt es 
nicht Situationen, in denen dem Einzelnen gerade durch andere zu einer 
persönlichen Wahl verholfen wird? In denen erst durch die Gemeinschaft 
mit anderen eine fruchtbare persönliche Wahl ermöglicht wird? Man kann 
hierbei an die •deliberatio" der ersten Jesuiten denken. Betraf die Wahl, 
die sie damals gemeinsam vornahmen, nämlich eine Gemeinschaft zu 
gründen, nicht auch ganz und gar das Leben jedes Einzelnen von ihnen? 
War dies nicht für sie alle ein gemeinsames Geschehen und zugleich •reli- 
giöse Individualgeschichte", da ja die gemeinsame Wahl für jeden von 
ihnen entscheidend war, und zwar auf je besondere, individuelle Weise? 

Vielleicht darf hier ein Beispiel aus unserer eigenen, unmittelbaren 
Situation angeführt werden. Wir, die theologische Fakultät der Jesuiten 
von Maastricht, sind dabei, nach Amsterdam zu ziehen, wo unser Leben 
- auch in religiöser Hinsicht - beträchtlich anders sein wird, als bisher. 
Wir werden z. B. dort in sieben verschiedenen Häusern wohnen. Deshalb 
wurde vor einiger Zeit ein kleiner Kongreß abgehalten. In gemeinsamen 
Gesprächen fragten wir uns, was •Jesuit-sein" heute bedeutet, worin wir 
versagten, wie wir es in Amsterdam so einrichten könnten, daß dort ein 
echt religiöser Geist sich entwickeln könne. Nicht nur für mich, auch für 
viele andere, wurde dieses Gespräch in manchen Augenblicken zu einer 



Ignatianische Exerzitien in einer veränderten Welt 299 

Wahl im Sinne der Exerzitien, und zwar intensiver und bewußter als in 
vielen eigenen Exerzitien. Zuweilen erreichte das Gespräch eine solche 
Ehrlichkeit, daß wir nachher mit den EmmausJüngern sagen konnten: 
•Brannte nicht unser Herz in uns", d. h. war der Herr jetzt nicht ganz deut- 
lich unter uns? Ein solches Erlebnis kann zu einer persönlichen Bekehrung 
werden, die für lange Zeit entscheidend ist. Würde es sich nicht lohnen zu 
untersuchen, wie und nach welchen Methoden eine derartige gemein- 
schaftliche Erwägung zu gemeinschaftlichen - und dennoch wirklich igna- 
tianischen - G. Ü. zu vertiefen wäre? 

Vielleicht wird jemand einwerfen: eine solche Möglichkeit ist zwar nicht 
a priori ausgeschlossen, wohl aber de facto eine seltene Ausnahme. Denn, 
sind wir wirklich zu echter Gemeinschaft fähig? Stellen wir nicht überall 
fest, daß das Verlangen nach Begegnung und Vereinigung ohnmächtig 
bleibt oder scheitert? Man spricht heute zwar viel von •Mit-menschlichkeit", 
aber sind wir wirklich • mitmenschlicher" als frühere Generationen? Lau- 
fen wir nicht Gefahr - wenn wir zu etwas wie •gemeinschaftlichen" G. U. 
kommen wollen - ein Kind der Hybris zu zeugen, das aus Verlangen und 
. .. Ohnmacht geboren wird? Flüchten nicht gerade heute viele Menschen 
in die Betäubung durch die Masse und deren Medien wie Presse, Radio, 
Fernsehen? Zerschellen wir nicht an der Skylla der Kollektivität, wenn 
wir die Charybdis des Individualismus vermeiden wollen? Müssen wir 
nicht Ausdrücken wie •Sakrament des Bruders" mißtrauen? Verbirgt sich 
dahinter nicht oft ein ungesundes, egoistisches Bestreben, das den Andern 
nicht in reifer Liebe will, sondern (wie dies die sexuelle Überbetonung 
heute deutlich zeigt) um ihn zur Rettung aus der eigenen Vereinsamung 
zu •gebrauchen", also zu •mißbrauchen"? Zeigt sich nicht überall, daß die 
Berufe •dienender Liebe" zurückgehen und nicht mehr gesucht sind? Ist 
das Verhalten zum •Nächsten" nicht vielleicht mehr als früher gestört? 

Dieser Einwand zwingt uns aber nur noch mehr dazu, das Verlangen 
nach Einheit tatsächlich zu taufen, d. h. zu befreien und wirksam werden 
zu lassen, gerade so wie Ignatius das Verlangen nach unwiederholbarem 
Eigensein in den G. Ü. taufte. Auch dieser •Personalismus" äußerte sich 
zu Ignatius' Zeiten und noch später in vielen, auch fehlerhaften Weisen, 
aber es war die Leistung des Heiligen, ihn in die richtigen Bahnen ge- 
leitet und nicht wegen der möglichen Gefahren verfremdet und verdrängt 
zu haben. So sollte man auch heute das Verlangen nach Einheit und Ge- 
meinschaft in die rechte Bahn bringen und ihm tragfähige Grundlagen 
geben. Man muß es einüben; nur so kann man durch kritische Kontrolle 
aus gemachten Fehlern lernen, diese künftig zu vermeiden. Man wird dabei 
mit großer •discretio", ja sogar •discretio spirituum", zu Werke gehen. 
Es ist in der Tat nicht alles Gold, was glänzt. 



Leo Bakker 300 

Der Wandel der anthropologischen Voraussetzungen, des Selbstver- 
ständnisses und Selbsterlebens seit Ignatius verlangt eine größere Beto- 
nung der Gemeinschaft. Die gleiche Forderung erhebt sich auch aus der 
gewandelten Glaubenssituation. Wir sahen, daß im Gegensatz zu Igna- 
tius' Zeit auch der Kern unseres Glaubens für viele nicht unangefochten 
ist, daß das traditionnelle, durch das Milieu getragene und noch unter- 
persönliche Glauben in unserer Zeit am Verschwinden ist. Daraus er- 
wächst das Bedürfnis, miteinander über den Glauben zu sprechen. Glau- 
ben - auch persönlicher Glaube - ist ohne Gemeinschaft, ohne Kirche un- 
möglich. Das Glaubenszeugnis soll sogar nach den Gesetzen der Heils- 
ökonomie Stütze und Erleuchtung werden, auch wenn ich in anderer Weise 
glaube als der, der mir Zeugnis von seinem Glaubenserleben gibt. 

Wenn dies alles zutrifft, wenn auch unsere Glaubenssituation sich tief- 
greifend wandelt, wenn der Inhalt und die Bedeutung des Glaubens auch 
für überzeugte Christen, auch für viele von denen, die von Amts wegen 
Zeugnis geben müssen für den Glauben - nicht mehr so klar und selbst- 
verständlich sind, sondern eher etwas, dem man entgegenwächst, wobei 
man durch Gespräche mit anderen Hilfe finden kann -, und wenn es wahr 
ist, daß dieses Wachsen untrennbar mit einer eigenen Lebenswahl aus 
dem Glauben, mit meiner eigenen •Bekehrung", der Mitte der G. Ü., ver- 
bunden ist, müssen sich dann nicht die Exerzitien öffnen für einen Rhyth- 
mus von gemeinschaftlicher Begegnung und von Stille und Einsamkeit, 
anstatt das eine vom andern ohne überzeugende Gründe künstlich zu 
trennen? Es geht nicht darum, die Einsamkeit und das persönliche Gebet 
zu verdrängen und eine Art •Flucht in die Masse" zu propagieren. Im 
Gegenteil, es geht gerade um die •religiöse Individualgeschichte", die zum 
Wesen der ignatianischen G. Ü. gehört. •Religiöse Individualgeschichte" 
mit ihrem Höhepunkt der Entscheidung, der Wahl, ist ohne die Grund- 
lage der Gemeinschaft eigentlich gar nicht möglich. Zu uns als Individuen 
gehört nun einmal wesentlich das Stehen in der Gemeinschaft. 

Es wurden im vorhergehenden mehr Fragen gestellt als Antworten ge- 
geben, und dies war Absicht. Zuerst geschah dies auf einer Tagung der 
germanischen Assistenz des Jesuitenordens im Mai 1967 zu Schönbrunn1. 
Es galt dort ein Gespräch in Gang zu bringen. Wir hoffen, daß dies in 
noch weiteren Kreisen geschehen möge, damit im Hin und Her der Mei- 
nungen die für uns heute gültige Wahrheit - auch hinsichtlich eines so 
kostbaren Erbes der Tradition, wie es die G. Ü. sind - erkennbar werde. 

Vgl. diese Ztschr. 40 (1967) 218-223. 




