
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ist das Zölibatsgesetz heute noch angebracht? 

Zum Echo auf die Enzyklika •Sacerdotalis caelibatus" 

Woher kommt es, daß die Zölibatsenzyklika des Papstes in Presse, Rundfunk 
und Fernsehen, nicht einmal in erster Linie in der nicht-katholischen Welt, son- 
dern vor allem bei Katholiken, Priestern und Laien, ein so scharfes, ablehnendes, 
oft sogar despektierliches und für die Person des Papstes beleidigendes Echo ge- 
funden hat? Auch wenn man in Rechnung stellt, daß die positiven Stimmen im 
allgemeinen weniger zu Gehör kommen als die negativen, ist die feststellbare 
Bilanz schon schockierend genug. Überschaut man einmal die große Zahl der 
innerkatholischen kritischen Äußerungen zur Enzyklika, so bekunden sie trotz 
der Vielfalt ihrer Beanstandungen doch in einem Punkt eine bemerkenswerte 
Einmütigkeit: Sie alle geben unverhohlen ihrer Enttäuschung und ihrem Unmut 
Ausdruck, daß Papst Paul unverändert und sehr betont an dem geltenden Zöli- 
batsgesetz festhält und jede Hoffnung auf eine Änderung von vornherein ab- 
schneidet. Das läßt darauf schließen - und nach den jüngsten Umfragen in eini- 
gen europäischen und amerikanischen Ländern, unter Klerikern und Laien, 
mußte es jeder wissen -, daß eine solche Hoffnung bestand. Man war und ist in 
manchen Kreisen von der Notwendigkeit einer Lockerung der Zölibatsverpflich- 
tung so stark überzeugt, daß sie ihnen unausweichlich schien und nach ihrer Mei- 
nung auch vom Papst nicht mehr aufgehalten werden könne. Unabhängig von 
dem aufgeworfenen Sachproblem, dessen Gewicht von niemandem bestritten 
werden kann, muß doch die Frage gestellt werden, worauf sich die obige Hoff- 
nung gründete. Auf dem Konzil hätte sich, trotz der öffentlich oder schriftlich 
oder in den •Wandelgängen" vorgetragenen Bedenken gegen die feste Bindung 
von Priestertum und Ehelosigkeit in der lateinischen Kirche, ganz sicher keine 
Mehrheit für eine Änderung des geltenden Zölibatsgesetzes gefunden. Der Ein- 
spruch des Papstes gegen eine öffentliche Debatte über die Frage hat damit gar 
nichts zu tun. Man braucht nur daran zu denken, daß nicht einmal der letzte Ab- 
satz über die Neuordnung des Diakonats, der es einem jungen Menschen er- 
möglicht hätte, Amt und Ehe zugleich anzustreben, eine Mehrheit gefunden hat, 
und daß selbst manche, die für die Annahme des betreffenden Absatzes gestimmt 
hatten, nachträglich ganz froh über den negativen Ausgang der Abstimmung 
waren. Es scheint uns daher unrealistisch, wenn ein deutscher Theologe jüngst 
vorgeschlagen hat, die Frage auf der bevorstehenden Bischofssynode in Rom von 
neuem zur Diskussion zu stellen. Diese Diskussion mag in der Kirche weitergehen. 
Aber bei nüchterner Beurteilung der Lage haben wir vorerst keine Veranlassung, 
in absehbarer Zeit mit einer Änderung der geltenden Ordnung zu rechnen. Mit 
der Kritik darüber kommen wir nicht weiter. 



Im Spiegel der Zeit 302 

Nützlicher scheint es uns dagegen, die Enzyklika, die ja das Wort des Papstes 
an uns ist, einmal genauer anzuschauen und sie auf die gestellten Probleme hin zu 
befragen. (Leider ist die erste deutsche Übersetzung an vielen und wichtigen Stel- 
len so mangelhaft, daß sie zu einem detaillierten Urteil nicht ausreicht!) Ist sie 
wirklich so schlecht, wie sie im allgemeinen hingestellt worden ist? Nun, wir 
geben unumwunden zu (wir haben sie mehrfach gelesen), daß sie manche und 
nicht unerhebliche Schwächen hat. Wenn wir im folgenden diese zunächst heraus- 
stellen, so nicht deshalb, um mit der Kritik zu beginnen, sondern weil wir erst so 
der Intention des Papstes gerechter werden zu können glauben. 

Um mit der redaktionellen Seite der Enzyklika zu beginnen: Sie ist nicht ein- 
heitlich, weder stilistisch noch inhaltlich. Es haben ganz offensichtlich zu viele die 
Vorarbeiten für sie geliefert. Das ist zwar verständlich. Denn die Frage des Zöli- 
bats überhaupt, wie auch des Zölibatsgesetzes ist sehr komplex. Sie hat theolo- 
gische, anthropologische, pädagogische und historische Aspekte. Aber die ein- 
zelnen Teile hätten redaktionell viel stärker überarbeitet, koordiniert und damit 
ganz anders gestrafft werden müssen. Schon die Terminologie ist uneinheitlich. 
Der Bearbeiter der Nummern 5 bis 16 verwendet dreimal (6, 7, 13,) den Aus- 
druck •vollkommene Keuschheit" (castitas perfecta) - gemeint ist die •vollkom- 
mene Enthaltsamkeit" (continentia perfecta) - für die charismatisch begründete 
Ehelosigkeit; danach kommt er nicht ein einziges Mal mehr vor. Man hat auf 
dem Konzil mit Erfolg diesen zwar alten, aber belasteten und mißverständli- 
chen Terminus (müssen die Eheleute etwa nicht die vollkommene Keuschheit, in 
der Weise ihres Standes, beobachten?) aus den meisten Texten, so wie sie vor- 
bereitet waren, herausgebracht; nun kehrt er durch eine andere Tür wieder in 
die offizielle Sprache der Kirche zurück. (Leider ist das nicht der einzige Fall in 
den römischen Dokumenten der nachkonziliaren Zeit!) Mögen solche Einzelhei- 
ten nur bei sorgfältigem Studium ans Licht kommen, so kann die in den einzel- 
nen Teilen der Enzyklika spürbar unterschiedliche Einschätzung des Humanen 
im Leben des Priesters niemandem verborgen bleiben. Der Bearbeiter des theo- 
logischen Teils (nn. 19-34, z. T. auch nn. 35-49) erweckt in seiner überschwenglich 
frommen Sprache den Eindruck, als könne der Priester, der sich seiner Berufung 
bewußt ist, gar kein •normaler" Mensch mehr sein, weil nur noch in den höchsten 
Höhen des Glaubens und in ständiger Verbundenheit mit seinem Vorbild, Chri- 
stus, leben - ganz unglücklich ist in dieser Beziehung das Chrysostomus-Zitat (n. 
39), nach dem •das persönliche Leben des Dieners des Altares und jene Würde, 
die ihn um der Ausübung so heiliger Handlungen willen auszeichnet, aufs engste 
miteinander verbunden werden müssen, so daß es sich für den, der zum Prie- 
stertum hinzutritt, geziemt, keusch zu sein, als sei er im Himmel" -, während 
später (n. 60) offen zugestanden wird, daß die bisherige Vorbereitung auf den 
zölibatären Stand des Priesters ungenügend gewesen sei, doch ohne Zweifel we- 
gen ihrer mangelnden anthropologischen und einseitig moralisch-religiösen Aus- 
richtung. Und noch ein Letztes: Die gleichen Gedankengänge kehren in den ver- 
schiedenen Teilen der Enzyklika in ähnlicher Form mehrfach wieder, so daß das 
Interesse des Lesers (die Enzyklika ist ohnedies zu lang) immer mehr erlahmt. 

Aber das alles mögen im Hinblick auf die Sache, um die es geht, letztlich Ne- 



Im Spiegel der Zeit 303 

bensächlichkeiten sein. Schwerer wiegen einige theologische und anthropologische 
Mängel, die dem Rundschreiben des Papstes für den heutigen Menschen, der kri- 
tischer und nüchterner ist als frühere Generationen (was noch nichts mit Mangel 
an Glauben zu tun hat), viel von ihrer Glaubwürdigkeit und Überzeugungskraft 
nehmen. Im ersten Teil, dem theologischen Kernstück der Enzyklika, ist von der 
christologischen, ekklesiologischen und eschatologischen Bedeutung des Zölibats 
die Rede (diese Zwischentitel der deutschen Übersetzung sind dem italienischen 
Text des Osservatore Romano entnommen). Die Einteilung ist bekannt und be- 
rechtigt; es gibt diese Aspekte, die darum auch gesondert betrachtet werden kön- 
nen. Aber im Grund beinhalten diese Aspekte ein und die gleiche Wirklichkeit: 
Christus, der in der Kirche für uns präsent ist und mit dem das Eschaton, das 
Endgültige und die Vollendung, schon da ist und im Glauben ergriffen, ja er- 
fahren werden kann. Diese Einheit hätte aufgezeigt werden und in den drei Ab- 
schnitten gleicherweise aufscheinen müssen. Tatsächlich fehlt aber die ekklesiolo- 
gische Verklammerung. Was im zweiten Punkt an Ekklesiologie geboten wird, ist 
u. E. für die Erhellung und Begründung des priesterlichen Zölibats zu einseitig. Es 
beschränkt sich auf die Erwähnung des Geheimnisses der jungfräulichen Liebe 
Christi zu seiner Kirche. Was folgt, ist nur noch die Anwendung dieses Geheim- 
nisses auf den Priester. Wie Christus sich gänzlich der Kirche geweiht und sein 
Leben für sie dahingegeben hat, so muß es auch derjenige tun, der an Christi 
Priestertum teilnimmt, und er kann es am vollkommensten, wenn er nach Christi 
Vorbild ehelos bleibt. Ganz abgesehen davon, daß die Jungfräulichkeit Christi 
theologisch anders begründet ist als die charismatische Ehelosigkeit und darum 
als solche gar nicht nachgeahmt werden kann, wird hier in dem Geheimnis Chri- 
stus-Kirche der Priester ausschließlich auf Seiten Christi gesehen, als dessen Stell- 
vertreter und Repräsentant, als einer also, der der Kirche, dem Volk Gottes, den 
Gläubigen gegenübersteht. Nun aber ist der Priester nicht nur Diener Christi, 
sondern auch der Kirche. Unbeschadet der unmittelbaren Einsetzung des neu- 
testamentlichen Amtes durch Christus, nimmt er an Christi Priestertum nur 
durch die Vermittlung der Kirche teil. Sie, nicht der einzelne Priester (oder Bi- 
schof) ist der erste Adressat der gnadenhaften Anteilgabe am Priestertum Chri- 
sti. •Priester", so kann man in einem gewissen Sinn sagen, ist in erster Linie die 
Kirche als ganze, das Volk Gottes als ganzes, in Vereinigung mit ihrem Herrn, 
dem einzigen Hohenpriester. Wie in den übrigen Sakramenten, so vermittelt die 
Kirche auch in der Priesterweihe nicht nur einem einzelnen ihrer Glieder Gnade, 
in diesem Fall die Gnade einer besonderen Berufung, sondern vollzieht eben 
darin auch ihr eigenes Leben, stellt sich in ihrem innersten Wesen, hier als prie- 
sterliches Volk Gottes dar. Von daher bleibt der Priester als solcher, bei aller un- 
mittelbaren Beauftragung durch Christus, immer auch ein Glied und Beauftrag- 
ter der Kirche, in ihrem Namen handelnd und sie, das ganze Gottesvolk, vertre- 
tend. Wo dies beachtet wird, ist jene mystische Identifikation zwischen dem Prie- 
ster und Christus, wie sie im Abschnitt über die christologische Bedeutung des 
Zölibats hervortritt und wie sie einer gewissen theologischen Überlieferung ent- 
spricht, kaum mehr aufrecht zu erhalten. Dann darf aber auch die Pflicht des 
Priesters zur Nachahmung Christi, als seines unvergleichlichen Modells, nicht 



Im Spiegel der Zeit 304 

mehr so überbetont werden, wie es in der Enzyklika geschieht, nach der es 
dem Priester •aufs höchste angemessen ist, in allen Dingen sein (Christi) Vor- 
bild zum Ausdruck zu bringen und seine Beispiele im einzelnen (!) nachzuahmen, 
sowohl im ganz persönlichen Innenleben (in via sua intima) wie im priesterlichen 
Dienst" (n. 31). Ein von solchen Vorstellungen geprägtes Bewußtsein macht den 
Priester - entgegen den Intentionen des Zweiten Vatikanums - wieder zum Aus- 
nahmemenschen (worauf die heutige Laiengeneration äußerst allergisch reagiert) 
und bringt die große Gefahr mit sich, die menschliche Bewältigung des Zölibats 
zu verfehlen. - Zusammenfassend läßt sich sagen, daß Priestertum und Zölibat 
aufgrund eines einseitigen Priesterbildes zu eng miteinander verknüpft sind, so 
eng, daß es danach eigentlich kaum noch legitim verheiratete Priester geben dürfte. 

Wenn wir uns nun den mit dem Zölibat verbundenen anthropologischen Fra- 
gen zuwenden, dann sei vorweg mit Genugtuung festgestellt, daß es in der Ge- 
schichte des priesterlichen Zölibats wohl noch kein offizielles kirchliches Doku- 
ment, vor allem nicht von höchster Warte aus, gegeben hat, in dem so ausführ- 
lich und mit solchem Nachdruck von diesen Fragen gesprochen worden ist. Den 
hier sich zeigenden Fortschritt kann man vielleicht erst dann ganz ermessen, wenn 
man einmal die päpstlichen Exhortationen und Rundschreiben des letzten halben 
Jahrhunderts über das Priestertum und den Zölibat mit der jetzigen Enzyklika 
vergleicht. Dennoch hätte man sich auch hier einige Ergänzungen gewünscht. 
Wohl wird auf die schwere Aufgabe hingewiesen, die sich einer personalen An- 
eignung des Zölibats stellt, werden die menschlichen Schwierigkeiten aufgeführt, 
die sich für den ehelos lebenden Priester ergeben können; und oftmals wird be- 
tont, daß die Forderung des Zölibats für den Priester der lateinischen Kirche in 
keiner Weise eine Abwertung der Ehe oder des Geschlechtlichen bedeute; Mani- 
chäismus kann man der Enzyklika wirklich nicht nachsagen1 (man darf das schon 
erwähnte Chrysostomus-Zitat nicht aus dem Zusammenhang reißen). Aber es 
wird nicht genügend ersichtlich, welches Gewicht das Leibliche und Geschlechtliche 
für den Menschen, für seine Selbstwerdung, seine Entfaltung und Reifung über- 
haupt (nicht nur in der Ehe) hat. Auch der •um des Himmelreiches willen" Ehe- 
lose muß ganzheitlich in seinem Leib leben, in seinem Denken und Empfinden, 
Sich-Geben und Handeln von seiner Geschlechtlichkeit geprägt sein; anders wird 
er weder in echter, das Herz in der Tiefe berührender Weise lieben noch Zeichen 
und Zeugnis für andere sein können. Nur bei einer wachen Annahme und per- 

1 Man hat vor allem in n. 53 einen Dualismus zwischen Geist und Fleisch zu entdecken 
geglaubt, zu Unrecht; vielleicht hing der Irrtum mit der unkorrekten deutschen Erstüber- 
setzung zusammen; wir geben hier darum den entspr. Abschnitt in eigener Übersetzung 
wieder: •Man kann heute nach dem, was die Fachleute ausgemacht haben, nicht mehr 
weiter behaupten, der Zölibat widerstreite der Natur, als stünde er den legitimen Erfor- 
dernissen des Leibes, der ,Seele' (animi) und des Gefühlslebens, deren Erfüllung zur vol- 
len Entfaltung und Vollendung des Menschen notwendig sei, entgegen. Denn der Mensch 
... ist nicht nur Fleisch, und der Geschlechtstrieb ist nicht der einzige und höchste. Er ist 
auch und sogar vornehmlich Erkenntnis, Wille und Freiheit, und kraft dieser Fähigkeiten 
ist er Herr des Alls und soll sich als solchen wissen; wenn er von ihnen Gebrauch macht, 
dann hat er auch gelernt, die leiblichen, seelischen und gefühlsmäßigen Aufwallungen zu 
beherrschen." 



Im Spiegel der Zeit 305 

sonalen Durchdringung der geschlechtsdifferenzierten Leiblichkeit werden die mit 
der frei gewählten Ehelosigkeit übernommenen Verzichte der humanen, geistig- 
religiösen Entfaltung des Menschen nicht hindernd im Weg stehen, sondern neue 
Kräfte entbinden und den priesterlichen Dienst befruchten. Die Betonung des 
frei dargebrachten Opfers und der Triebbeherrschung-durch-den-Geist allein, 
wie es in der Enzyklika geschieht, genügt dafür nicht, und ebensowenig dürfte man 
beim Vergleich der Liebe des Priesters mit der ehelichen Liebe zu schnell und un- 
vermittelt von der immer auch leiblich bedingten menschlichen zu einer rein reli- 
giös begründeten (sogenannten •übernatürlichen") Liebe hinüberwechseln (vgl. 
n. 56). Die Caritas des Priesters muß, soll sie wirksam werden, immer auch eine 
humane, ganzheitliche Liebe sein und bleiben. Dieses Problem wird in der En- 
zyklika kaum berührt. 

Es bleibt dann noch die Kernfrage: das ZöYibaisgesetz. Sie wird von der En- 
zyklika relativ kurz und entschieden beantwortet, und eben diese Antwort be- 
friedigt viele nicht. Der Papst argumentiert so: Wenn feststeht, daß der Zölibat, 
der von Gott der Kirche als hohes Gut geschenkt wurde, dem Priestertum aufs 
höchste angemessen ist, ihm zum großen Nutzen gereicht, dann ist die Kirche, 
der die Ordnung und Verwaltung des priesterlichen Dienstes obliegt, auch be- 
fugt, nur diejenigen zum Priestertum zuzulassen, denen Gott die Gabe der Ehe- 
losigkeit schenkt (daß es sich um eine charismatische Gabe handelt, wird noch 
einmal bekräftigt). Wenn die Kirche diesen Weg jahrhundertelang gegangen ist, 
so fährt der Papst fort, dann kann sie dies nicht ohne den Antrieb des Heiligen 
Geistes getan haben, und so vertraut sie auch weiter darauf, daß Gott immer ge- 
nügend Menschen diese Gabe schenken wird (vgl. Priesterdekret des Konzils, 
Art. 16). Ein Argument, das weithin auf dem Glauben beruht und darum kaum 
mit natürlichen Gründen widerlegt werden kann. Man versteht diese Argumen- 
tation vielleicht um so eher, wenn man das Charisma der Ehelosigkeit, auch 
wenn es nur einigen gegeben wird (vgl. Dogmat. Konstitution über die Kirche, 
Art. 42), nicht als etwas so Außergewöhnliches, sondern im Rahmen der gött- 
lichen Gnadenführung als etwas durchaus Normales ansieht. Denn die ganze 
Kirche ist charismatischer Natur, und es gibt viele Charismen; sie finden sich 
in jedem Christenleben. Weiterhin darf man sich die Gabe der Ehelosigkeit nicht 
als etwas auf einmal Gegebenes und in sich Abgeschlossenes vorstellen - ent- 
weder hat man sie oder hat sie nicht. Sie wird von Gott vielmehr in die konkrete 
geschichtliche (anthropologische und psychologische) Situation des Menschen hin- 
eingegeben und hat darum auch selbst ihre Geschichte, bedeutet ein Abenteuer, 
das Abenteuer des Glaubenden. Im Auf und Ab des Lebens bringt sie dem im- 
mer wieder von neuem Gerufenen die beglückende Erfahrung Gottes und Christi, 
wird ihm aber auch zur Prüfung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Wer 
sich zum Priestertum berufen fühlt, muß sich darum mit seiner ganzen Existenz 
auf Gottes Ruf einlassen, in allem Ernst das Experiment des Glaubens machen, 
mehr Gott als sich vertrauen, ihn zum Partner seines Lebens haben. Das Cha- 
risma der Ehelosigkeit ist bei allen Voraussetzungen der Natur, die gegeben sein 
müssen, im tiefsten eine Sache des Glaubens und wird nur auf dem abenteuer- 
lichen Weg des Glaubens erfahren. Das ist der Tenor der ganzen Enzyklika. 



Im Spiegel der Zeit 306 

Damit kommen wir zur einheitlichen Intention des Papstes. Er sieht gerade 
den Glauben aufgrund der hektischen Entwicklung der modernen Welt, die von 
den Menschen nicht bewältigt wird, in bedrohlicher Weise angefochten und in 
Frage gestellt. Er sieht andererseits das hohe Gut der priesterlichen Ehelosigkeit. 
Unsere Zeit ist diesem Gut nicht hold, weder von der glaubensmäßigen noch von 
der leiblich-seelischen Verfassung des Menschen her gesehen; sie ist ihm gegen- 
über im Gegenteil aggressiv und ablehnend. Es wäre darum, so möchten wir die 
Neigung des Papstes deuten, jetzt, wo Welt und Kirche in Bewegung geraten 
sind und der Blick für die wahren Wertmaßstäbe getrübt ist, nicht der Augen- 
blick, in einer Sache, in der die Beteiligten, Priester und Laien, so engagiert sind, 
für sie oder gegen sie Partei ergreifen, grundlegende Änderungen zu treffen. 
Was zur Zeit vielmehr nottut, ist der eindringliche Hinweis auf etwas überaus 
Kostbares und Gefährdetes, das der Kirche nicht verloren gehen darf, und die 
Sorge, ihm einen neuen Raum des Wachstums zu schaffen. Für den, der dieser 
Ansicht ist - und wer dürfte ihr ihr Recht streitig machen? -, auch für den Papst, 
gehörte Mut dazu, sich einem Trend entgegenzustellen und sogar die aus einem 
echten Anliegen kommenden Erwartungen vieler zu enttäuschen. Es gehört auch 
zum Wesen der Kirche Christi, ein Zeichen des Widerspruchs zu sein. Der Papst 
hat es für gut befunden, ein solches Zeichen zu setzen. 

Und noch ein Letztes, vielleicht sogar Entscheidendes: Fragen, die tief in das 
Leben der Kirche eingreifen - und dazu gehört der Zölibat - werden nicht durch 
disziplinäre Entscheidungen von oben gelöst (auch das Zölibatsgesetz ist im 
Grund nicht auf diese Weise entstanden), sondern bedürfen einer geschichtlichen 
Entwicklung, und dazu scheint uns der Papst - was meist übersehen wird - einige 
Türen geöffnet zu haben. Wir meinen hier nicht die nun offiziell dokumentierte 
Möglichkeit der Laisierung eines Priesters, der seinen Zölibat nicht mehr halten 
zu können glaubt (nn. 87-88), sondern die ebenso zum ersten Male dokumentierte 
Möglichkeit, daß Geistliche aus anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften, 
die die volle Gemeinschaft mit der katholischen Kirche wünschen und ihr geist- 
liches Amt auch als Verheiratete weiterhin ausüben möchten, zu den Weihen zu- 
gelassen werden können (n. 42). Daß hier keiner Proselytenmacherei das Wort 
geredet wird, versteht sich in unserer Zeit so vieler aufrichtiger ökumenischer Be- 
mühungen von selbst. Daß damit aber eine neue Entwicklung eingeleitet ist, deren 
Ende wir noch gar nicht absehen können, dürfte sicher sein. Diese Entwicklung 
wird um so ruhiger und selbstverständlicher verlaufen, je mehr die priesterliche 
Ehelosigkeit als hohes und von allen, die auf das Priestertum zugehen, zu er- 
bittendes Gut sichergestellt ist. Hat damit Papst Paul den notwendigen Dialog 
über den Zölibat abgebrochen, wie kürzlich ein deutscher Moraltheologe meinte? 
Wir glauben nicht. Er hat ihn nur auf eine andere Weise fortgesetzt, als es 
viele erwartet hatten. Wir sollten uns darum nicht in der Kritik erschöpfen, son- 
dern dem positiven Anruf zuwenden, den die Enzyklika für uns enthält. 

Friedrich Wulf SJ 




