
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Sorge in dieser Welt • Sorglosigkeit in Gott 

Meditationsgedanken zu Mt 6, 24-34 

Niernand kann zwei Herren dienen; denn entweder wird er den einen 
hassen und den andern lieben; oder er wird sich dem einen zuneigen und 
den andern verachten. Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon. 
Darum sage ich euch: Macht euch nicht Sorge für euer Leben, was ihr essen 
oder trinken, noch für euren Leib, was ihr anziehen werdet. Ist nicht das 
Leben mehr als die Kleidung? Seht auf die Vögel des Himmels! Sie säen 
nicht, sie ernten nicht, sie sammeln nicht in die Scheunen, und euer himm- 
lischer Vater ernährt sie. Seid ihr nicht viel wertvoller als sie? Wer unter 
euch vermag mit seinen Sorgen seinem Lebensweg eine einzige Elle hinzu- 
zufügen? Und was macht ihr euch Sorge um die Kleidung? Betrachtet die 
Lilien des Feldes, wie sie wachsen! Sie arbeiten nicht und spinnen nicht, 
und doch sage ich euch: Selbst Salomon in all seiner Pracht war nicht geklei- 
det wie eine von ihnen. Wenn nun Gott das Gras des Feldes, das heute 
steht und morgen in den Ofen geworfen wird, so kleidet, wieviel mehr 
euch, ihr Kleingläubigen! Macht euch nicht Sorge und saget nicht: Was 
werden wir essen, was werden wir trinken, womit werden wir uns beklei- 
den? Denn nach all dem trachten die Heiden. Es weiß ja euer Vater im 
Himmel, daß ihr all dessen bedürft. Suchet zuerst sein Reich und seine 
Gerechtigkeit, und dies alles wird euch dazugegeben werden. Macht euch 
daher nicht Sorge für den morgigen Tag; denn der morgige Tag wird für 
sich selber sorgen. Jedem Tag genügt seine Plage. 

Unser Text ist ein Stück der Bergpredigt. Der Spruch vom Gottes- und vom 
Mammonsdienst (6, 24) ist vom Evangelisten mit zwei anderen Logien (6, 9-21; 
22-23) mit Bedacht an diese Stelle gesetzt worden. Er gibt gleichsam das Motto 
für das Thema von der irdischen Sorge an. Mit Recht ist er daher auch in der 
Liturgie dem Evangelium des 14. Sonntags nach Pfingsten vorausgestellt. Die 
ganze Spruchgruppe Mt 6, 19-34 steht unter dem Gedanken der irdischen Sorge 
des Menschen in dieser Weltzeit und der durch Christus verkündeten •neuen 
Gerechtigkeit". 

1. Das ist die Botschaft Jesu: Gott, der •Vater im Himmel", fordert den Men- 
schen radikal an. Er will seinen ungeteilten Dienst, den schuldigen Dienst des 
Knechtes, in der Gesinnung der Gnade der Kindschaft, mit der er den Knecht 
beschenkt hat. Der Mensch, so wie er sich vorfindet, hat aber noch andere Herren 



Einübung und Weisung 308 

- im Grund ist es nur ein einziger -: die Mächte dieser Welt, die ihm sein Leben 
zu sichern und zu vollenden vorgeben. Während er glaubt, sich ihrer bemächtigen 
zu können - denn sie sind ja greifbar: im Reichtum, in der Macht und im An- 
sehen; man kann sie sich vor Augen halten, sich von ihrem Besitz überzeugen -, 
bemächtigen sie sich seiner, nehmen von ihm, seinem Herzen, Besitz; während er, 
verleitet durch ihren Besitz, glaubt, Herr zu sein, ist er in Wirklichkeit Knecht, 
von ihnen besessen. 

So sieht der Mensch sich zwischen zwei Herren gestellt, von beiden ganz gefor- 
dert. Es gibt nur eine Alternative: Gott oder der Mammon, der •Vater im Him- 
mel" (Mt 6, 32) oder die •Schätze auf Erden" (Mt 6, 19). Nur einer von ihnen 
kann des Menschen Herr sein, sein Herz besitzen. Es gibt keinen Kompromiß, der 
sich mit beiden aushandeln ließe, kein Niemandsland, das von der Auseinander- 
setzung ausgenommen wäre, keinen neutralen Boden, auf den man sich zurück- 
ziehen könnte. Zwar leben die meisten Menschen von Kompromissen, halten sich 
im Niemandsland auf, das vor Belästigungen schützt, suchen sich neutral zu 
halten, um es mit keinem zu verderben und die Vorteile beider einzuhandeln. 
Aber sie täuschen sich. Man kann im Vordergründigen leben, sich an letzten 
Entscheidungen vorbeidrücken, die von allen geforderte Wahl vor sich herschie- 
ben, die Augen schließen. Aber mit all dem deckt man nur den Abgrund zu, läßt 
die Tiefe des Herzens nicht ans Licht kommen, schlüpft in eine Rolle hinein, in 
der man auf der Bühne dieses Lebens sein Stück spielt und sich glauben macht, es 
sei die Wirklichkeit. Doch hin und wieder bricht der Boden durch, ruft die anonyme 
Tiefe ihren Namen herauf, stellt der Mensch erschrocken fest, wer er ist und wo 
er steht, wem sein Herz gehört und wessen Knecht er ist. 

Das ist die letzte Wahrheit über unser Leben: Wir sind keine Herren, sondern 
Knechte, Knechte des einen oder des anderen Herrn. 

2. Von dieser Warte aus darf man wohl auch die Herrenworte über die Sorge 
interpretieren. Der Mensch, der an Gott als den Alleinigen und Einzigartigen, 
den unvergleichlichen, liebenden Vater glaubt - wir haben nicht unser Vaterbild 
auf Gott übertragen, sondern Gottes geoffenbartes Vaterbild steht als unerreich- 
bares Ideal über aller irdischen Vaterschaft - und sich ihm anheimgegeben hat, 
darf keine irdischen Sorgen mehr haben. Damit ist nicht nur die ungeordnete, 
hektische Sorge gemeint, die ihn hinter den Glück und Leben verheißenden Gü- 
tern, nach dem Geld, der Karriere, dem Besitz eines anderen Menschen, herrennen 
läßt und ihm alle Ruhe raubt; auch die ganz gewöhnliche Sorge des Alltags ist 
irgendwie davon betroffen: die Sorge um den Unterhalt und das Auskommen und 
um den morgigen Tag. Der Gläubige soll es den Vögeln des Himmels und den 
Lilien des Feldes abschauen, wie man unter Gottes Sonne, in der Wärme seiner 
Vorsorge, in der Geborgenheit seines Wissens um jede Not, leben darf. Nur eine 
einzige Sorge darf sein Herz gefangen nehmen: die Sorge um die Zugehörigkeit 
zum Gottesreich, in dem die Herrlichkeit und Liebe des Vaters alles durchdringt, 
erhellt und in dem es keine Sorge und kein Sich-Sorgen mehr gibt, weil die Fülle 
und Vollendung da ist und keine Gefahr mehr droht: •Der Tod wird nicht mehr 
sein, und nicht Trauer und Klage und Mühsal; denn das Frühere ist vergangen" 



Einübung und Weisung 309 

(Offb. 21,4). An all dem wird der Gläubige teilnehmen, wenn er sich um die 
Gerechtigkeit dieses Reiches müht, und eben diese Gerechtigkeit hat zu ihrem 
Kern das Sich-nicht-Sorgen um die irdische Existenz und Wohlfahrt, um das 
Morgen, die Zukunft, die unbekannt und drohend vor ihm liegt und den Aus- 
blickverwehrt. •Nichts mache euch Sorge, sondern lasset in allem durch Gebet und 
Flehen eure Anliegen unter Danksagung kundwerden vor Gott" (Phil 4, 6). •All 
eure Sorge werfet auf ihn; denn er sorgt sich um euch" (1 Pt 5, 7). 

Kann man das verstehen? Widerspricht das nicht aller Erfahrung, auch des 
gläubigen Menschen, der tieferen Einsicht in das, was der Mensch ist. Unter- 
scheidet ihn nicht gerade das vom Tier (den Vögeln des Himmels) und noch mehr 
von der Pflanze (den Lilien auf dem Feld), daß er ein sorgendes Wesen ist, sich 
selbst um sein Leben sorgen, es in die Hand nehmen muß? Die Vogelmutter wirft 
ihr Junges schon bald aus dem Nest, und es fühlt sich nach den ersten unbehol- 
fenen Versuchen frei und wohl, in der Sorglosigkeit seines Daseins. Aber das 
Kind muß zuerst und für Jahre umsorgt werden, bis es allmählich lernt, für sich 
selbst zu sorgen, unabhängig von der Hilfe der Mutter zu sein. Ist nicht die Sorge 
der unerläßliche Anteil des Menschen sein Leben lang, kennzeichnet sie nicht sein 
Los? Ach, und es ist nicht nur die Sorge um hohe Dinge, schon das tägliche Brot 
gehört zu seiner Sorge. Millionen von Müttern verzehren sich in der Sorge um 
ihre hungernden Kinder, wer Verantwortung trägt in Kirche und Staat, sorgt sich 
um den Hunger in der Welt. Den reichen Nationen der westlichen Welt geht es 
hinsichtlich der Sorge nicht besser als den armen. Die Berufsarbeit in der auto- 
matisierten Wirtschaft und der arbeitsteiligen Gesellschaft von heute fordert den 
Menschen immer härter an und zehrt an seiner Gesundheit; wer ein hohes Amt in 
Politik und Wirtschaft inne hat, kommt aus der Sorge gar nicht mehr heraus: 
niemand vermag heute zu sagen, was morgen sein wird. Ja, der Mensch ist ein 
sorgendes und sich-sorgendes Wesen; man könnte ihn fast so definieren. Die 
Sorge ist darum für ihn etwas Legitimes und gar nicht Abzuschüttelndes. Es wäre 
fromme Romantik, würde man das Gleichnisbild von den Vögeln des Himmels 
und den Lilien auf dem Feld wörtlich verstehen und auf die unmittelbare Erfah- 
rung anwenden. Eine Krise des Glaubens wäre unvermeidlich, heute schon gar, 
wo es selbst vielen Christen schwer fällt, an eine Wirksamkeit Gottes in dieser 
Welt zu glauben, ihn als realen Faktor unserer Geschichte anzusehen. 

Und dennoch steht das Herrenwort von der Sorglosigkeit da. Man darf es nicht 
aufweichen, ihm nichts von seiner Radikalität nehmen. Wie soll man es also ver- 
stehen? Unmittelbar und ausdrücklich richtet es sich gegen die Sorge der •Hei- 
den", derjenigen, die im letzten niemand über sich haben, bewußt oder unbewußt 
autonom denken und die Welt, die Zukunft von sich aus zu entwerfen suchen. 
Hier besteht zwischen der Sorglosigkeit und der Sorge der gleiche, unüberbrück- 
bare Gegensatz wie zwischen dem Gottesdienst und dem Mammonsdienst. Aber 
irgendwie droht bei jeder, auch der legitimen Sorge, sich immer wieder die Sorge 
der •Heiden" einzuschleichen. Wer wäre schon frei davon? So gilt es also die vom 
Evangelium gemeinte, von Christus verkündete und geforderte Sorglosigkeit ein- 
zuüben, mitten in der unausweichlichen Sorge dieser Zeit und gegen sie. Der 
Grund des Herzens muß von der Sorglosigkeit geprägt sein. Sie ist eine Frucht 



Buchbesprechungen 310 

des Glaubens, ein Zeichen dafür, daß der Mensch allein auf Gott baut und von 
ihm alles erwartet. Aus dieser Sorglosigkeit muß der Christ im tiefsten leben; sie 
muß seine Nahrung sein und ihn halten in der verzehrenden Sorge seines Lebens, 
das auf seinen Tod zueilt. Solche Sorglosigkeit entspringt nicht einer frommen 
Romantik, sondern dem gläubigen Wissen, daß Gott alle unsere Sorge, die ihren 
Höhepunkt in der Heilssorge hat, in seine Sorge hineingenommen hat, greifbar 
in der Hingabe seines Sohnes, der mitten in der Todesangst sich in die Sorge des 
Vaters hineingibt. Gott hat uns in Christus alle Sorge abgenommen, schon die 
entscheidende Arbeit getan, so daß uns nur noch übrig bleibt, ihm zu vertrauen 
gegen allen Schein. Es mag wohl sein und ist nicht zu vermeiden, daß ein Mensch 
vor Sorge krank wird - Ehegatten in der Sorge füreinander, Eltern in der Sorge 
für ihre Kinder, die vielen, die im Kampf des Lebens aufgerieben werden - und 
dennoch in der Tiefe seines Herzens sorglos ist, von einem ungreifbaren Frieden 
erfüllt, in dem sicheren Wissen, daß ihm gar nichts passieren kann. Hungernd 
kann er noch fröhlich, dahinsiechend voller Dankbarkeit sein, sterbend das Te- 
deum anstimmen. Zu den Früchten des Geistes müßte man auch die Sorglosigkeit 
zählen. Sie bezeugt in untrüglicher Weise, daß einer aus dem Geist lebt und ein 
Kind seines himmlischen Vaters geworden ist. Friedrich Wulf SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Mönchtum und Ordensleben im Wandel der Zeit 

Dekret über die zeitgemäße Erneuerung terungen durch Fachleute (meist Bischöfe 
des Ordenslebens mit den Ausführungs- und Konzilstheologen)  und nicht zuletzt 
.,.                    T   i •   •   i         jT-.ii. durch   ihr   Format   und   ihr  vorzügliches 
Bestimmungen. Lateinisch und Deutsch Drudb;ld Def vf der Einführung fn das 

Mit  einer  Einfuhrung von  Friedrich Ordensdekret hat versucht, zu zeigen, daß 
Wulf SJ. Münster, Verlag Aschendorff es trotz mancher Kompromisse und Unein- 
1967. 71 S.  geh. DM 4,50. heitlichkeiten, die das Dekret aufweist, zu 

einem vertieften theologisch-spirituellen 
Die Aschendorffsche lateinisch-deutsche Selbstverständnis des Ordensstandes ge- 
Ausgabe der Konzilstexte ist fast abge- kommen ist und daß auch für die institu- 
schlossen. Sie empfiehlt sich durch die über- tionelle Erneuerung der Orden und ihre 
sichtliche Anordnung des lateinischen und Anpassung an die Erfordernisse der Zeit 
des deutschen Textes auf den jeweils gegen- genügend Wegweisungen gegeben worden 
überstehenden Seiten, die einen leichten sind. Er berichtet von der Vorgeschichte 
Vergleich ermöglicht, durch die Hinzu- sowohl des Dekrets wie auch der Ausfüh- 
fügung der nachkonziliaren Ausführungs- rungsbestimmungen und charakterisiert 
bestimmungen in den entsprechenden De- letztere in ihren wesentlichen Punkten 
kreten, durch die Einleitungen und Erläu- und ihren Tendenzen.                F. Wulf SJ 




