EINUBUNG UND WEISUNG

Sorge in dieser Welt — Sorglosigkeit in Gott

Meditationsgedanken zu Mt 6, 24-34

Niemand kann zwei Herren dienen; denn entweder wird er den einen
hassen und den andern lieben; oder er wird sich dem einen zuneigen und
den andern verachien. Ihr kénnt nicht Goté dienen und dem Mammon.
Darum sage ich euch: Macht euch nicht Sorge fiir euer Leben, was ihr essen
oder trinken, nodh fiir euren Leib, was thr anziehen werdet. Ist nicht das
Leben mehr als die Kleidung? Secht auf die Vigel des Himmels! Sie sden
nicht, sie ernten nicht, sie sammeln nicht in die Scheunen, und euer himm-
lischer Vater ernihrt sie. Seid ihr nicht viel wertvoller als sie? Wer unter
euch vermag mit seinen Sorgen seinem Lebensweg eine einzige Elle hinzu-
zufiigen? Und was macht ihr euch Sorge um die Kleidung? Betrachtet die
Lilien des Feldes, wie sie wachsen! Sie arbeiten nicht und spinnen nicht,
und dodch sage ich euch: Selbst Salomon in all seiner Pracht war nicht geklei-
det wie eine von ihnen. Wenn nun Gott das Gras des Feldes, das heute
steht und morgen in den Ofen geworfen wird, so kleidet, wieviel mehr
euch, thr Kleingldubigen! Macht euch nicht Sorge und saget nicht: Was
werden wir essen, was werden wir trinken, womit werden wir uns beklei-
den? Denn nach all dem trachten die Heiden. Es weifl ja euer Vater im
Himmel, daf3 ihr all dessen bediirft. Suchet zuerst sein Reich und seine
Gerechtigkeit, und dies alles wird euch dazugegeben werden. Macht euch
daher nicht Sorge fiir den morgigen Tag; denn der morgige Tag wird fiir
sich selber sorgen. Jedem Tag geniigt seine Plage.

Unser Text ist ein Stiick der Bergpredigt. Der Spruch vom Gottes- und vom
Mammonsdienst (6, 24) ist vom Evangelisten mit zwei anderen Logien (6, 9-21;
22-23) mit Bedacht an diese Stelle gesetzt worden. Er gibt gleichsam das Motto
fur das Thema von der irdischen Sorge an. Mit Recht ist er daher auch in der
Liturgie dem Evangelium des 14. Sonntags nach Pfingsten vorausgestellt. Die
ganze Spruchgruppe Mt 6, 19-34 steht unter dem Gedanken der irdischen Sorge
des Menschen in dieser Weltzeit und der durch Christus verkiindeten ,neuen
Gerechtigkeit®.

1. Das ist die Botschaft Jesu: Gott, der ,Vater im Himmel®, fordert den Men-
schen radikal an. Er will seinen ungeteilten Dienst, den schuldigen Dienst des
Knechtes, in der Gesinnung der Gnade der Kindschaft, mit der er den Knecht
beschenkt hat. Der Mensch, so wie er sich vorfindet, hat aber noch andere Herren



Einiibung und Weisung 308

—im Grund ist es nur ein einziger —: die Machte dieser Welt, die ihm sein Leben
zu sichern und zu vollenden vorgeben. Wihrend er glaubt, sich ihrer beméchtigen
zu konnen — denn sie sind ja greifbar: im Reichtum, in der Macht und im An-
sehen; man kann sie sich vor Augen halten, sich von ihrem Besitz tiberzeugen —,
bemachtigen sie sich seiner, nehmen von ihm, seinem Herzen, Besitz; wahrend er,
verleitet durch ihren Besitz, glaubt, Herr zu sein, ist er in Wirklichkeit Knecht,
von ihnen besessen.

So sieht der Mensch sich zwischen zwei Herren gestellt, von beiden ganz gefor-
dert. Es gibt nur eine Alternative: Gott oder der Mammon, der ,Vater im Him-
mel“ (Mt 6, 32) oder die ,Schitze auf Erden® (Mt 6, 19). Nur einer von ihnen
kann des Menschen Herr sein, sein Herz besitzen. Es gibt keinen Kompromif}, der
sich mit beiden aushandeln liefie, kein Niemandsland, das von der Auseinander-
setzung ausgenommen wire, keinen neutralen Boden, auf den man sich zuriick-
ziehen konnte. Zwar leben die meisten Menschen von Kompromissen, halten sich
im Niemandsland auf, das vor Belidstigungen schitzt, suchen sich neutral zu
halten, um es mit keinem zu verderben und die Vorteile beider einzuhandeln.
Aber sie tiuschen sich. Man kann im Vordergrindigen leben, sich an letzten
Entscheidungen vorbeidriicken, die von allen geforderte Wahl vor sich herschie-
ben, die Augen schliefen. Aber mit all dem deckt man nur den Abgrund zu, 1afit
die Tiefe des Herzens nicht ans Licht kommen, schliipft in eine Rolle hinein, in
der man auf der Biihne dieses Lebens sein Stiick spielt und sich glauben macht, es
sei die Wirklichkeit. Doch hin und wieder bricht der Boden durch, ruft die anonyme
Tiefe ihren Namen herauf, stellt der Mensch erschrocken fest, wer er ist und wo
er steht, wem sein Herz gehort und wessen Knecht er ist.

Das ist die letzte Wahrheit iiber unser Leben: Wir sind keine Herren, sondern
Knechte, Knechte des einen oder des anderen Herrn.

2. Von dieser Warte aus darf man wohl auch die Herrenworte iiber die Sorge
interpretieren. Der Mensch, der an Gott als den Alleinigen und Einzigartigen,
den unvergleichlichen, liebenden Vater glaubt — wir haben nicht unser Vaterbild
auf Gott iibertragen, sondern Gottes geoffenbartes Vaterbild steht als unerreich-
bares Ideal iiber aller irdischen Vaterschaft — und sich ihm anheimgegeben hat,
darf keine irdischen Sorgen mehr haben. Damit ist nicht nur die ungeordnete,
hektische Sorge gemeint, die ihn hinter den Gliick und Leben verheifienden G-
tern, nach dem Geld, der Karriere, dem Besitz eines anderen Menschen, herrennen
148t und ihm alle Ruhe raubt; auch die ganz gewdhnliche Sorge des Alltags ist
irgendwie davon betroffen: die Sorge um den Unterhalt und das Auskommen und
um den morgigen Tag. Der Gliubige soll es den Vigeln des Himmels und den
Lilien des Feldes abschauen, wie man unter Gottes Sonne, in der Warme seiner
Vorsorge, in der Geborgenheit seines Wissens um jede Not, leben darf. Nur eine
einzige Sorge darf sein Herz gefangen nehmen: die Sorge um die Zugehorigkeit
zum Gottesreich, in dem die Herrlichkeit und Liebe des Vaters alles durchdringt,
erhellt und in dem es keine Sorge und kein Sich-Sorgen mehr gibt, weil die Fiille
und Vollendung da ist und keine Gefahr mehr droht: ,Der Tod wird nicht mehr
sein, und nicht Traver und Klage und Miihsal; denn das Friihere ist vergangen®



Einiibung und Weisung 309

(Offb. 21, 4). An all dem wird der Glidubige teilnehmen, wenn er sich um die
Gerechtigkeit dieses Reiches miitht, und eben diese Gerechtigkeit hat zu ihrem
Kern das Sich-nicht-Sorgen um die irdische Existenz und Wohlfahrt, um das
Morgen, die Zukunft, die unbekannt und drohend vor ihm liegt und den Aus-
blick verwehrt. , Nichts mache euch Sorge, sondern lasset in allem durch Gebet und
Flehen eure Anliegen unter Danksagung kundwerden vor Gott* (Phil 4, 6). ,All
eure Sorge werfet auf ihn; denn er sorgt sich um euch® (1 Pt 5, 7).

Kann man das verstehen? Widerspricht das nicht aller Erfahrung, auch des
gldubigen Menschen, der tieferen Einsicht in das, was der Mensch ist. Unter-
scheidet ihn nicht gerade das vom Tier (den Végeln des Himmels) und noch mehr
von der Pflanze (den Lilien auf dem Feld), daf er ein sorgendes Wesen ist, sich
seibst um sein Leben sorgen, es in die Hand nehmen muf8? Die Vogelmutter wirft
ihr Junges schon bald aus dem Nest, und es fiihlt sich nach den ersten unbehol-
fenen Versuchen frei und wohl, in der Sorglosigkeit seines Daseins. Aber das
Kind muf} zuerst und fiir Jahre umsorgt werden, bis es allmahlich lernt, fiir sich
selbst zu sorgen, unabhingig von der Hilfe der Mutter zu sein. Ist nicht die Sorge
der unerlafiliche Anteil des Menschen sein Leben lang, kennzeichnet sie nicht sein
Los? Ach, und es ist nicht nur die Sorge um hohe Dinge, schon das tigliche Brot
gehért zu seiner Sorge. Millionen von Miittern verzehren sich in der Sorge um
ihre hungernden Kinder, wer Verantwortung tragt in Kirche und Staat, sorgt sich
um den Hunger in der Welt. Den reichen Nationen der westlichen Welt geht es
hinsichtlich der Sorge nicht besser als den armen. Die Berufsarbeit in der auto-
matisierten Wirtschaft und der arbeitsteiligen Gesellschaft von heute fordert den
Menschen immer hérter an und zehrt an seiner Gesundheit; wer ein hohes Amt in
Politik und Wirtschaft inne hat, kommt aus der Sorge gar nicht mehr heraus:
niemand vermag heute zu sagen, was morgen sein wird. Ja, der Mensch ist ein
sorgendes und sich-sorgendes Wesen; man koénnte ithn fast so definieren. Die
Sorge ist darum fiir ihn etwas Legitimes und gar nicht Abzuschiittelndes. Es wire
fromme Romantik, wiirde man das Gleichnisbild von den Vigeln des Himmels
und den Lilien auf dem Feld wortlich verstehen und auf die unmittelbare Erfah-
rung anwenden. Eine Krise des Glaubens wire unvermeidlich, heute schon gar,
wo es selbst vielen Christen schwer fillt, an eine Wirksamkeit Gottes in dieser
Welt zu glauben, ihn als realen Faktor unserer Geschichte anzusehen.

Und dennoch steht das Herrenwort von der Sorglosigkeit da. Man darf es nicht
aufweichen, ihm nichts von seiner Radikalitdt nehmen. Wie soll man es also ver-
stechen? Unmittelbar und ausdriicklich richtet es sich gegen die Sorge der ,Hei-
den®, derjenigen, die im letzten niemand iiber sich haben, bewuf$t oder unbewufit
autonom denken und die Welt, die Zukunft von sich aus zu entwerfen suchen.
Hier besteht zwischen der Sorglosigkeit und der Sorge der gleiche, uniiberbriick-
bare Gegensatz wie zwischen dem Gottesdienst und dem Mammonsdienst. Aber
irgendwie droht bei jeder, auch der legitimen Sorge, sich immer wieder die Sorge
der ,Heiden® einzuschleichen. Wer wire schon frei davon? So gilt es also die vom
Evangelium gemeinte, von Christus verkiindete und geforderte Sorglosigkeit ein-
zuiiben, mitten in der unausweichlichen Sorge dieser Zeit und gegen sie. Der
Grund des Herzens mufl von der Sorglosigkeit geprigt sein. Sie ist eine Frucht



Buchbesprechungen 310

des Glaubens, ein Zeichen dafiir, dafl der Mensch allein auf Gott baut und von
ihm alles erwartet. Aus dieser Sorglosigkeit mufl der Christ im tiefsten leben; sie
muf} seine Nahrung sein und ihn halten in der verzehrenden Sorge seines Lebens,
das auf seinen Tod zueilt. Solche Sorglosigkeit entspringt nicht einer frommen
Romantik, sondern dem glidubigen Wissen, dafl Gott alle unsere Sorge, die ihren
Hohepunkt in der Heilssorge hat, in seine Sorge hineingenommen hat, greifbar
in der Hingabe seines Sohnes, der mitten in der Todesangst sich in die Sorge des
Vaters hineingibt. Gott hat uns in Christus alle Sorge abgenommen, schon die
entscheidende Arbeit getan, so dafl uns nur noch iibrig bleibt, ihm zu vertrauen
gegen allen Schein. Es mag wohl sein und ist nicht zu vermeiden, dafl ein Mensch
vor Sorge krank wird — Ehegatten in der Sorge fireinander, Eltern in der Sorge
fiir ihre Kinder, die vielen, die im Kampf des Lebens aufgerieben werden — und
dennoch in der Tiefe seines Herzens sorglos ist, von einem ungreifbaren Frieden
erfiillt, in dem sicheren Wissen, daf} ithm gar nichts passieren kann, Hungernd
kann er noch frohlich, dahinsiechend voller Dankbarkeit sein, sterbend das Te-
deum anstimmen. Zu den Friichten des Geistes miifite man auch die Sorglosigkeit
zéhlen. Sie bezeugt in untriglicher Weise, dafl einer aus dem Geist lebt und ein
Kind seines himmlischen Vaters geworden ist. Friedrich Wulf §]

BUCHBESPRECHUNGEN

Monchtum und Ordensleben im Wandel der Zeit

Dekret iiber die zeitgemidfie Ernenerung
des Ordenslebens mit den Ausfithrungs-
bestimmungen. Lateinisch und Deutsch.
Mit einer Einfilhrung von Friedrich
Wulf SJ. Miinster, Verlag Aschendorff
1967. 71 S., geh. DM 4,50.

Die Aschendorffsche lateinisch-deutsche
Ausgabe der Konzilstexte ist fast abge-
schlossen. Sie empfiehlt sich durch die diber-
sichtliche Anordnung des lateinischen und
des deuntschen Textes anf den jeweils gegen-
iiberstehenden Seiten, die einen leichten
Vergleich erméglicht, durch die Hinzu-
figung der nachkonziliaren Ausfithrungs-
bestimmungen in den entsprechenden De-
kreten, durch die Einleitungen und Erldn-

terungen durch Fachleute (meist Bischofe
und Konzilstheologen) und nicht zuletzt
durch ihr Format und ihr vorziigliches
Drudkbild. Der Vf. der Einfihrung in das
Ordensdekret hat versucht, zu zeigen, dafl
es trotz mancher Kompromisse und Unein-
heitlichkeiten, die das Dekret aufweist, zn
einem vertieften theologisch-spirituellen
Selbstverstindnis des Ordensstandes ge-
kommen ist und daf auch fiir die institu-
tionelle Erneverung der Orden und ihre
Anpassung an die Erfordernisse der Zeit
geniigend Wegweisungen gegeben worden
sind, Er berichtet von der Vorgeschichte
sowohl des Dekrets wie auch der Ausfiih-
rungshestimmungen und  charakterisiert
letztere in ihren wesentlichen Punkten
und ihren Tendenzen. F.Wulf§]





