
Buchbesprechungen 310 

des Glaubens, ein Zeichen dafür, daß der Mensch allein auf Gott baut und von 
ihm alles erwartet. Aus dieser Sorglosigkeit muß der Christ im tiefsten leben; sie 
muß seine Nahrung sein und ihn halten in der verzehrenden Sorge seines Lebens, 
das auf seinen Tod zueilt. Solche Sorglosigkeit entspringt nicht einer frommen 
Romantik, sondern dem gläubigen Wissen, daß Gott alle unsere Sorge, die ihren 
Höhepunkt in der Heilssorge hat, in seine Sorge hineingenommen hat, greifbar 
in der Hingabe seines Sohnes, der mitten in der Todesangst sich in die Sorge des 
Vaters hineingibt. Gott hat uns in Christus alle Sorge abgenommen, schon die 
entscheidende Arbeit getan, so daß uns nur noch übrig bleibt, ihm zu vertrauen 
gegen allen Schein. Es mag wohl sein und ist nicht zu vermeiden, daß ein Mensch 
vor Sorge krank wird - Ehegatten in der Sorge füreinander, Eltern in der Sorge 
für ihre Kinder, die vielen, die im Kampf des Lebens aufgerieben werden - und 
dennoch in der Tiefe seines Herzens sorglos ist, von einem ungreifbaren Frieden 
erfüllt, in dem sicheren Wissen, daß ihm gar nichts passieren kann. Hungernd 
kann er noch fröhlich, dahinsiechend voller Dankbarkeit sein, sterbend das Te- 
deum anstimmen. Zu den Früchten des Geistes müßte man auch die Sorglosigkeit 
zählen. Sie bezeugt in untrüglicher Weise, daß einer aus dem Geist lebt und ein 
Kind seines himmlischen Vaters geworden ist. Friedrich Wulf SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Mönchtum und Ordensleben im Wandel der Zeit 

Dekret über die zeitgemäße Erneuerung terungen durch Fachleute (meist Bischöfe 
des Ordenslebens mit den Ausführungs- und Konzilstheologen)  und nicht zuletzt 
.,.                    T   i •   •   i         jT-.ii. durch   ihr   Format   und   ihr  vorzügliches 
Bestimmungen. Lateinisch und Deutsch Drudb;ld Def vf der Einführung fn das 

Mit  einer  Einfuhrung von  Friedrich Ordensdekret hat versucht, zu zeigen, daß 
Wulf SJ. Münster, Verlag Aschendorff es trotz mancher Kompromisse und Unein- 
1967. 71 S.  geh. DM 4,50. heitlichkeiten, die das Dekret aufweist, zu 

einem vertieften theologisch-spirituellen 
Die Aschendorffsche lateinisch-deutsche Selbstverständnis des Ordensstandes ge- 
Ausgabe der Konzilstexte ist fast abge- kommen ist und daß auch für die institu- 
schlossen. Sie empfiehlt sich durch die über- tionelle Erneuerung der Orden und ihre 
sichtliche Anordnung des lateinischen und Anpassung an die Erfordernisse der Zeit 
des deutschen Textes auf den jeweils gegen- genügend Wegweisungen gegeben worden 
überstehenden Seiten, die einen leichten sind. Er berichtet von der Vorgeschichte 
Vergleich ermöglicht, durch die Hinzu- sowohl des Dekrets wie auch der Ausfüh- 
fügung der nachkonziliaren Ausführungs- rungsbestimmungen und charakterisiert 
bestimmungen in den entsprechenden De- letztere in ihren wesentlichen Punkten 
kreten, durch die Einleitungen und Erläu- und ihren Tendenzen.                F. Wulf SJ 



Buchbesprechungen 311 

Onate, Antonio Jimenez: El Origen de 
la Compania de Jesus. Carisma funda- 
cional y genesis historica (Bibl. Inst. 
Hist. SJ vol. XXV). Roma, Institutum 
Hist. SJ 1966. 193 S., Lit 2,500. 

Im Konzilsdekret über die zeitgemäße Er- 
neuerung des Ordenslebens werden die 
Ordensgemeinschaften u. a. darauf hinge- 
wiesen, im Hinblick auf ihre Anpassung an 
die veränderten Zeitverhältnisse auch den 
•Geist und die eigentlichen Absichten der 
Gründer... treu zu erforschen und zu be- 
wahren" (Artikel 2). Echte Reform stammt 
also immer auch aus einem erneuerten und 
vertieften Verständnis des Ursprungs. 

Dieser Aufgabe dient die Arbeit des Vf. 
Sie greift eine Frage auf, die in der ersten 
Hälfte des 17. Jh. zu den hitzigsten Diskus- 
sionen zwischen Jesuiten und Theatinern 
Anlaß gegeben hatte und erst durch ein 
päpstliches Machtwort der öffentlichen Po- 
lemik entzogen worden war. Zu Beginn 
unseres Jh. war sie dann aufs neue aufge- 
brochen, diesmal innerhalb des Jesuiten- 
ordens selbst. Es geht dabei um die Rolle, 
die die mystischen Erleuchtungen des hl. 
Ignatius in Manresa für die spezifische 
Eigenart der Gesellschaft Jesu gespielt ha- 
ben. Wiederholt hatte sich Ignatius zu der 
Zeit, da er in Rom die Ordenskonstitutio- 
nen schrieb, auf Manresa berufen, wenn es 
darum ging, die neuen Elemente, die er in 
das Ordensleben eingebracht hatte, zu 
rechtfertigen. Infolgedessen war bei den 
ersten Generationen der nachignatianischen 
Ära die Überzeugung entstanden, Ignatius 
sei in Manresa, vor allem in dem berühm- 
ten mystischen Erlebnis am Cardonerfluß, 
seine Rolle als Ordensgründer wie auch 
das Grundgesetz des zu gründenden Or- 
dens von Gott geoffenbart worden. Diese 
Auffassung mag in der Notwendigkeit des 
jungen Ordens, seine Eigenart gegenüber 
seinen Vorgängern zu verteidigen und zu 
begründen, eine gewisse psychologische Er- 
klärung finden, hält aber in dieser globa- 
len Form einer kritischen Konfrontierung 
mit den historischen Tatsachen nicht stand. 
Die Folge davon war, daß sie im Lauf der 
Zeit manche abgeschwächte Lesart entwik- 
kelte. Auf der anderen Seite ginge man 
jedoch an der Wirklichkeit vorbei, wenn 
man behaupten wollte, die Jesuiten seien 

zeitweilig dem Mythos vom Stifter zum 
Opfer gefallen. Tatsächlich enthält nämlich 
jene Überzeugung, daß zwischen dem Car- 
doner-Erlebnis und der Gründung des 
Jesuitenordens ein tiefer Zusammenhang 
besteht, einen überaus wahren Kern, der 
sich im Lauf der Diskussion immer deut- 
licher herausschälte. 

Die Grundstruktur des Ordens läßt sich 
durch die geniale Begabung und die außer- 
gewöhnliche Klugheit seines Stifters, im 
Verein mit den Erfahrungen der voraus- 
gegangenen Jahrhunderte, allein nicht er- 
klären. Die innere Einung der Persönlich- 
keit, die Ignatius in der mystischen Begeg- 
nung mit Gott zuteil wurde und die so 
tiefgreifend war, daß es ihm vorkam, als 
habe er einen neuen Verstand bekommen, 
hat den Heiligen in entscheidender Weise 
dazu befähigt, anderthalb Jahrzehnte spä- 
ter den Orden zu gründen, ohne daß damit 
behauptet werden soll, Ignatius sei sich 
seit Manresa seines Weges vollkommen 
sicher gewesen und habe nur den günsti- 
gen Augenblick abwarten müssen, um ins 
Werk zu setzen, was er schon längst klar 
und deutlich vor sich sah. Richtig verstan- 
den war das Suchen und Tasten des durch 
das Cardoner-Erlebnis Gewandelten, von 
Manresa über die vielen Etappen bis hin 
nach Rom, für die Gründung des Ordens 
ebenso wichtig wie die verwandelnde Gna- 
de des Ursprungs, ohne die Ignatius' Leben 
diesen Weg in der Folgezeit gar nicht ge- 
nommen hätte. 

Der Vf. ist ein gründlicher Kenner der 
Fragestellung. In einem ersten geschicht- 
lichen Teil legt er die Diskussion um das 
Für und Wider des •göttlichen" Ursprungs 
des Jesuitenordens dar (11-84). Das Haupt- 
gewicht seiner Studie liegt jedoch im zwei- 
ten Teil, in dem er die Methoden einer 
spirituellen Theologie zur Erhellung des 
Problems heranzieht. In einem ersten Kapi- 
tel (85-117) erweist er das Cardoner-Erleb- 
nis als intellektuelle Vision der höchsten 
Stufe, die dem Menschen erfahrungsgemäß 
zugänglich ist. In einem weiteren Kapitel 
sucht er die •ilustracion eximia" in die Ge- 
samtheit der geistlichen Genese des Igna- 
tius einzuordnen. Dabei macht er interes- 
sante Ausführungen über die geistliche 
Genese selbst sowie über ihre einzelnen 
Etappen. Es fällt auch manches klärende 
Licht  auf  die Beziehungen  zwischen  der 



Buchbesprechungen 

Geistigkeit der Exerzitien und der der 
Ordenskonstitutionen, und auch auf deren 
Verschiedenheit (besonders im abschließen- 
den Kapitel). Das Schlußkapitel betrachtet 
im Licht der gewonnenen Erkenntnisse die 
Beziehung zwischen dem Cardoner-Erleb- 
nis und dem Institut der Gesellschaft Jesu. 
Das Ergebnis der Arbeit des Vf. läßt sich 
am besten in den folgenden Worten aus- 
drücken: •In Manresa kannte er (Ignatius) 
die Gesellschaft genauso wenig, wie die 
Furche, die den Samen empfängt, die 
Pflanze kennt. Aber in Rom, als General 
des Ordens, muß er zurückschauend erken- 
nen, daß der Baum, der nun in der Kirche 
sich entfaltet, bereits ganz in der dynami- 
schen Berufungsgnade des Cardoner-Erleb- 
nisses enthalten war, und ebenso damals, 
als er den Inhalt der Vision in die Kern- 
Symbole des Königsrufs und der Fahnen- 
betrachtung übersetzte" (161). 

Studien wie die vorliegende scheinen zu- 
nächst nur historisch-wissenschaftliche Be- 
deutung zu haben. Tatsächlich aber gelingt 
es dem Vf. in einem Anhang zu zeigen, 
daß die verschiedene Beurteilung der Be- 
rufungsgnade des Heiligen auch verschie- 
dene Haltungen gegenüber der geschicht- 
lichen Wirklichkeit des Ordens selbst zur 
Folge hat. Wer z. B. der Meinung ist, Igna- 
tius habe bereits in Manresa alles über den 
zu gründenden Orden gewußt, und was er 
so durch göttliche Offenbarung gewußt ha- 
be, das sei auch für alle Zukunft unumstöß- 
lich, der wird einer zeitgemäßen Anpas- 
sung des Ordens an je neue Anforderun- 
gen recht hilflos gegenüberstehen. Wer 
umgekehrt im Cardoner-Erlebnis nur eine 
rein persönliche Begnadung sähe, würde 
Traditionen allzu leichten Herzens preis- 
geben. Die Lösung des Vf. dürfte der 
Wirklichkeit am nächsten kommen, wenig- 
stens theoretisch. Denn gerade hier erweist 
die logische Schärfe des Vf. ihre Grenzen, 
übrigens auch z. B. in der Beurteilung der 
Position H. Rahners bezüglich des Cardo- 
ner-Erlebnisses. Es ist gewiß richtig, daß 
Rahner die Verbindungslinien zwischen 
diesem Erlebnis und den Exerzitien sowie 
den Ordenskonstitutionen allzu eng zieht; 
anderseits dürfte aber der Vf. dem genus 
litterarium der Darstellung Rahners zu 
wenig Aufmerksamkeit zugewendet haben. 

N. Mulde SJ 

312 

Brüder der Welt. Orden und Kommu- 
nitäten unserer Zeit. Dargestellt von 
Gerd Heinz-Mohr und Hans-Eckehard 
Bahr. Mit 96 Aufnahmen von Toni 
Schneiders. Gemeinschaftsausgabe: Fur- 
che-Verlag Hamburg - Herder Frei- 
burg - Zwingli-Verlag Zürich (1965). 
75 S., Ln. DM 28,-. 

•Ein ökumenisches Phänomen ersten Ran- 
ges, das die letzten Jahrzehnte charakteri- 
siert, ist die Entstehung von Orden, Kom- 
munitäten und Bruderschaften völlig neuen 
Stils in allen Konfessionen der Christen- 
heit" (7). Das Erstaunliche und Aufsehen- 
erregende dieses Vorganges kommt so recht 
zum Ausdruck, wenn es von einer dieser 
Gruppen (Taize) heißt: •Ein stiller Auf- 
stand hat sich in der evangelischen Kirche 
kalvinistischer Tradition vollzogen" (37). 
Unabhängig voneinander und von verschie- 
denen Voraussetzungen glaubensmäßig und 
regional bedingter Art ausgehend, kommen 
die neu entstandenen Gemeinschaften den- 
noch in wesentlichen Stücken überein, die 
darum einer Forderung unserer Zeit und 
damit zugleich einem Anruf Gottes zu ent- 
sprechen scheinen. Sie alle haben sich an 
der Botschaft Jesu von der neuen Bruder- 
schaft der Menschen entzündet. Ihre Grün- 
dungsmitglieder haben sich als Brüder zu- 
sammengefunden; sie wollten brüderlich 
miteinander leben, beten und arbeiten und 
auch andere Menschen an ihrer Gemein- 
schaft teilnehmen lassen, Brüder unter Brü- 
dern sein. Sie haben darum die Form einer 
offenen, auch für andere zugänglichen Ge- 
meinschaft angenommen. Ihr Ziel ist nicht 
auf diesen oder jenen Lebens- und Arbeits- 
bereich begrenzt, wie es meist in den Orden 
und diakonischen Gemeinschaften der Neu- 
zeit der Fall war. Sie haben zunächst kein 
anderes Ziel als das der •simple presence 
au monde", der schlichten Gegenwart mit- 
ten in der Welt, unter den Menschen, im 
wortlosen Zeugnis christlicher Brüderlich- 
keit und Hilfsbereitschaft. Sie wollen christ- 
liches Leben, im Rhythmus von Gebet (vom 
liturgischen Gottesdienst der Gemeinde bis 
zur schweigenden Kontemplation) und Ar- 
beit (wobei keine Arbeit und keine Auf- 
gabe in der Welt ausgeschlossen wird) 
glaubhaft bezeugen. •Diese neuen Bruder- 
schaften bedeuten mit ihrem Experimental- 
charakter zugleich Zeichen für die Kirche 



Buchbesprechungen 313 

und Zeichen in der Welt. Sie sind eine 
positive Antwort auf die oft bloß kultur- 
pessimistische Forderung der Zivilisations- 
askese, eine glaubwürdige Glaubensbezeu- 
gung und vielleicht Vorform christlicher 
Existenz in einer ,nachmodernen Welt'" (7). 

Als besonders typische und geprägte For- 
men solcher Gemeinschaften werden in dem 
typographisch und bildmäßig vorbildlichen 
Buch die •Kleinen Brüder Jesu", die •Com- 
munaute deTaize" und die schottische •Iona 
Community" dem Leser vorgestellt. Nach 
einer gedrängten Darstellung ihrer Entste- 
hung und einer Kennzeichnung ihrer Le- 
bensformen und Ziele durch die oben ge- 
nannten Autoren folgen Selbstdarstellun- 
gen der Gemeinschaften in sorgfältig aus- 
gewählten, prägnanten Texten und jeweils 
eine Serie von erläuternden, ganzseitigen 
Bildern. Aus allem erhält man eine erste, 
aber doch sehr eindringliche Vorstellung 
von den neuen Impulsen, die sich allent- 
halben in der heutigen Christenheit zeigen 
und die sich schon heute von weittragender 
Bedeutung erweisen. Das eindrucksvolle 
Buch kann nicht zuletzt auch die traditio- 
nellen Orden und religiösen Gemeinschaf- 
ten anregen und bei der Überprüfung ihres 
Lebensstiles und ihrer Ziele behilflich sein. 

F.Wulf SJ 

Hausherr, Irenee SJ: L'obeissance reli- 
gieuse. Toulouse, Ed. Priere et Vie 
1966. 112 S., kart. F 7,50. 

Diese Überlegungen über den Gehorsam, 
denen zwei Aufsätze der Revue d'Ascetique 
et de Mystique zugrunde liegen, verdienen 
das Prädikat •weise". Das Verständnis- 
schema für den Gehorsam ist das überlie- 
ferte; innerhalb seiner aber gibt uns Haus- 
herr eine Fülle von praktischen Ratschlä- 
gen, die man gern auch auf deutsch lesen 
möchte. Die wichtigste Einsicht ist wohl 
die scharfe Unterscheidung von •geistlicher 
Führung" - die nur auf freiwilliger Basis 
möglich ist - und •apostolischem Gehor- 
sam", der andere Gesetze hat. Für Haus- 
herr hängt Glücken und Mißglücken des 
Gehorsams von den Obern ab, denen auch 
die zentralen Mahnungen über Menschen- 
führung, Sprechen mit den Untergebenen, 
Offenstehen für fremde Sorgen und von 
außen kommende Anregungen usw. gel- 
ten. Das eine ist sicher: alle Reformen und 
Neubesinnungen nutzen nichts, wenn die 

Menschen nicht vom rechten Geist ergriffen 
sind. Ob aber nicht doch das theologische 
Verständnis des Ordensgehorsams sich 
ändern müßte, damit dieser •rechte Geist" 
leichter gepflegt werden und ersprießlicher 
wachsen kann? /. Sudbrack SJ 

Gerhartz, Johannes Günter SJ: •Insu- 
per promitto ...". Die feierlichen Son- 
dergelübde katholischer Orden. Rom, 
Gregoriana 1966. XXXI, 331 S, kart. 
Lit. 4000. 

Vorliegende kirchenrechtliche Arbeit ge- 
hört zu jenen, leider seltenen Grundlagen- 
forschungen, die für eine zukunftsträchtige 
Erneuerung des Ordenslebens unabdingbar 
sind. Der Untertitel umschreibt den Stoff- 
bereich der Untersuchung. Sondergelübde: 
also im Zusammenhang mit der religiösen 
Profeß, als echte Gelübdeb'mdung und in- 
haltlich über die Trias von Armut, Keusch- 
heit und Gehorsam hinausgehend. Aus 
stofflicher Überfülle beschränkt sich Ger- 
hartz auf die Behandlung der feierlichen 
Gelübde - im Sinne des geltenden Kirchen- 
rechts. Auf Hervorhebung von Einzelergeb- 
nissen, Berichtigungen und Neuentdeckun- 
gen gegenüber der bisherigen Forschung 
kann verzichtet werden. Eine Skizzierung 
der Gliederung soll die Breite des ver- 
arbeiteten Materials zeigen. •Sondergelüb- 
de zum Schütze des Ordenszieles": gegen 
Amts- und Würdenehrgeiz; gegen den 
Übertritt in den geistlichen Stand; zum 
Schutz des besonderen Ordensziels; das 
Gelübde der Beharrlichkeit. •Eigentliche 
Sondergelübde" als Ausdruck des spezifi- 
schen Ordensziels: besondere soziale Tätig- 
keiten, wie Dienst am Pilger, Befreiung 
von Gefangenen, Krankenpflege, Jugend- 
erziehung, Schutz gefährdeter Mädchen; 
ordensdisziplinäre Auflagen, wie Buße, 
Klausur (bei dem Exkurs über die •con- 
versatio morum" sollten auch die nach Steid- 
les Arbeit von 1959 erschienenen Unter- 
suchungen berücksichtigt werden: Winandy 
1960, Lottin 1961. 1963, Hoppenbrouwers 
1965, Merton 1966), besondere Andachts- 
formen. Unter diesen •eigentlichen Son- 
dergelübden" interessiert am meisten das 
Gelübde des besonderen Papstgehorsams 
bei den Jesuiten und anderen Orden; auf- 
schlußreich ist dabei der Vergleich mit den 
Intentionen des heiligen Franziskus. 



Buchbesprechungen 314 

Daß Gerhartz am Schluß der Arbeit aus- 
drücklich die rein kanonistische Betrach- 
tungsweise übersteigt - implizit geschah 
es natürlich immer schon -, verdient beson- 
ders hervorgehoben zu werden. Er stellt 
sich die Frage nach dem theologischen Sinn 
der Sondergelübde. Hierbei kann der Autor 
auf eine •veränderte Haltung der Reli- 
giosen-Kongregation heute" aufmerksam 
machen. Nach einer langen Periode der Ab- 
lehnung von Sondergelübden durch die ent- 
scheidenden römischen Behörden scheint 
langsam eine neue, freundlichere Richtung 
stark zu werden. Ihr schließt sich Gerhartz 
an und arbeitet heraus, daß in den Sonder- 
gelübden sich die spezifische Eigenart der 
einzelnen Ordensgemeinschaften niederge- 
schlagen habe. Es spricht in der Tat sehr 
vieles dafür, daß in das Gelübde nicht nur 
die gleichbleibende klassische Trias von 
Armut, Keuschheit und Gehorsam, sondern 
auch das Spezifikum aufgenommen wird, 
von dem her die Ordensgemeinschaft letzt- 
lich ihre Daseinsberechtigung innerhalb der 
Vielzahl von Orden ableitet. Auf die da- 
hinterstehende Frage, ob damit nicht der 
theologische Stellenwert des Gelübdes ver- 
schoben werde und ob nicht im Lauf der 
Geschichte eine solche Verschiebung hinter 
einer gleichbleibenden kanonistischen De- 
finition der Gelübde schon stattgefunden 
habe, geht der Autor leider nicht ein. 

]. Sudbrack SJ 

Parpert, Friedrich: Der monastische 
Gedanke. München-Basel, Ernst-Rein- 

hardt 1966. 142 S., Ln. DM 13,-. 

Das Büchlein eines alten Vorkämpfers für 
den monastischen Gedanken auf evangeli- 
schem Boden (schon um 1915 war er publi- 
zistisch tätig) zeichnet sich durch glühende 
Begeisterung und großräumige Perspek- 
tive aus. Monastischer Gedanke ist für den 
Autor •Verzicht, gestraffte Zucht und Ent- 
sagung in christlicher Nachfolge" (138), 
aber oftmals erkennt man nicht recht, wor- 
in sich dieses Ideal von dem allgemein- 
christlichen Streben unterscheidet. Daher 
kommt es auch, daß der große Geschichts- 
überblick, der Hauptteil des Büchleins, 
manchmal so allgemein ist, daß alles und 
jedes gesagt und auch nicht-gesagt ist; um- 
gekehrt wagt Parpert auch so prononcierte 
Urteile, daß man nur mit einem Kopf- 
schütteln weiterblättern kann, so wenn 
nach ihm für Luther die Behauptung gilt: 
•Mönchsein und Menschsein gehören zu- 
sammen" (49), was aber dann konkret so 
aussieht: •Ich gelobe Keuschheit, so lange 
es möglich ist, sie zu halten ..." (54). 
Packend sind die Schilderungen der mo- 
dernen Aufbrüche im evangelischen Raum, 
unter denen der Vf. Taize und die Marien- 
schwestern von Darmstadt in die Mitte der 
Betrachtung stellt. Die •Folgerungen und 
Forderungen" am Schluß (121-143) haben 
wiederum die seltsam schillernde Doppel- 
seite: Asketischer Rückzug in die Innerlich- 
keit und eine Betonung der Identität von 
Religiös-Profan, Kultisch-Weltlich (126). 
Bei allen Anregungen, die hier zu lesen 
sind, ist wohl der monastische Gedanke 
nicht so eng mit •Masse, Technik und In- 
dustrie" verwandt, wie der Vf. nahelegt. 

/. Sudbrack SJ 

Hagiographie 

Das Leben des heiligen Johannes Chry- 

sostomus. Hrsg. u. übersetzt v. Lothar 
Schläpfer OFM Cap. Eingel. v. Walter 
Nigg (Heilige der ungeteilten Christen- 
heit). Düsseldorf, Patmos 1966. 239 S., 

Ln. DM 14,80. 

Der Band enthält die dem Palladius, 
Bischof von Helenopolis, zugeschriebene 
Chrysostomusvita in deutscher Überset- 
zung. Sie ist in der Form eines Dialogs 
verfaßt,  den Palladius  selbst mit einem 

Diakon der römischen Kirche namens Theo- 
dor führt. Sein Gegenstand ist das Schick- 
sal des Bischofs von Konstantinopel, die 
Intrigen und Wirren, die zu dessen Abset- 
zung und Verbannung und frühzeitigem 
Tod führten. Palladius, selbst ein Anhän- 
ger und Verehrer des Chrysostomus, hat 
die Ereignisse aus der Nähe miterlebt. Er 
kann darum zuverlässig berichten, ist aber 
aus dem gleichen Grund nicht frei von der 
(damals üblichen) Idealisierung seines Hel- 
den. Seine Schrift, von bedeutendem lite- 
rarischem Wert,  ist  aber nicht nur eine 



Buchbesprechungen 

Apologie der Seelengröße dieses hervor- 
ragenden Predigers, sondern auch ein kir- 
chengeschichtliches Zeugnis von hohem 
Rang, das uns Einblick gibt in die Pro- 
bleme und Wirren, unter denen die Kirche 
an der Wende des 4. Jahrhunderts zu 
leiden hatte. Hervorzuheben wäre der 
geschichtstheologische Aspekt der Darstel- 
lung, der besonders gegen Ende hervor- 
tritt. Indem die Ereignisse und das Schick- 
sal des Chrysostomus im Licht der bibli- 
schen Offenbarung betrachtet werden, will 
der Vf. Mut in der Verfolgung zuspre- 
chen. - Die Übersetzung von L. Schläpfer 
ist gut. An zwei Stellen dürfte sie aller- 
dings wenig glücklich sein: die •biederen 
und über alle Maßen hochgemuten" Män- 
ner (115), die •edelmütigen und ehrgeizi- 
gen (genauer: ränkesüchtigen) Männer" 
(158). Diese so positiven Adjektive dürf- 
ten wohl kaum die Gegner und Intrigan- 
ten charakterisieren. Auf S. 138 muß es 
•Der Ringer Jakob" heißen. - Der Einfüh- 
rung aus der Feder W. Niggs gelingt es, 
den Bischof von Konstantinopel dem mo- 
dernen Leser nahezubringen. Sie ist jedoch 
nicht ganz frei vom Klischeehaften und von 
allzu rascher Parallelisierung. 

JV. Mulde SJ 

Leclercq, Jean: St. Bernard et l'esprit 
Cistercien (Maitres Spirituels, 36). Pa- 
ris, Ed. du Seuil 1967. 187 S., kart. 

Band 36 der Reihe Maftres spirituels über 
den heiligen Bernhard als geistlichen Leh- 
rer und über den Geist des Zisterzienser- 
ordens ist ein kleines Meisterwerk an Ge- 
nauigkeit und literarischer Kultur, so daß 
es weitesten Kreisen einen Eindruck von 
der Persönlichkeit, dem Wirken und der 
Geistigkeit eines der Größten des Mittel- 
alters vermitteln kann. Das Büchlein ist, 
wie die ganze Reihe, im Stil der RoRo- 
Monographien abgefaßt, mit Bildern, mit 
Textproben, mit einer (ausgezeichneten!) 
Kurzbibliographie und geht auch dem Ein- 
fluß des bernhardinischen Geistes bis in 
unsere Zeit nach. Hoffentlich findet es, wie 
schon einige andere Monographien der 
Reihe (Augustinus, Johannes d. Täufer. 
Thomas, Ignatius), einen kongenialen 
Übersetzer. /. Sudbrack SJ 

315 

Das Leben der heiligen Hedwig. Über- 
setzt v. Konrad u. Franz Metzger u. ein- 

gel. v. Walter Nigg (Heilige der un- 
geteilten Christenheit). Düsseldorf, 
Patmos 1967. 234 S., Ln. DM 14,80; 
Subskription DM 13,60. 

Die Herausgabe der großen Hedwigsvita 
erfolgt gerade rechtzeitig zum Jubiläum 
der Heiligsprechung im Jahr 1267. Die 
Reihe •Heilige der ungeteilten Christen- 
heit" ist damit auf 16 Bände angewachsen, 
ein beachtliches Zeugnis für das ökumeni- 
sche Bemühen des Patmos-Verlages sowie 
der Herausgeber der Reihe: W. Nigg und 
W. Schamoni. 

In seiner Einleitung schreibt W. Nigg: 
•In Hedwig vollzog sich eine Verbindung 
von Deutschtum und Polentum" (40). Er 
weist darauf hin, daß auch evangelische 
Christen Hedwig verehrt haben. Beides 
unterstreicht die Aktualität dieser Heili- 
gengestalt auch für unsere Zeit. Die nun in 
deutscher Übersetzung vorliegende Legenda 
maior de beata Hedwigi, noch im aus- 
gehenden 13. Jahrhundert geschrieben, ist 
allerdings keine Biographie im modernen 
Sinn. In den zwölf Kapiteln steht viel über 
die Tugenden der Heiligen sowie über die 
Wunder, die sie noch zu Lebzeiten und 
nach ihrem Tod im Jahr 1243 gewirkt hat. 
Aber wir erfahren nur wenige biographi- 
sche Einzelheiten. Die Legenda will die 
Verehrung Hedwigs fördern, indem sie den 
Gläubigen ermuntert, die Heilige ver- 
trauensvoll um ihre Fürbitte anzurufen. 
Aber hinter der Förderung des Heiligen- 
kults ist ein noch viel tieferes Motiv wirk- 
sam, das immer wieder durchbricht. Das 
Leben der Heiligen ist ein beständiger 
Anruf, desgleichen zu tun, wie sie den täg- 
lichen Alltag aus Gott zu leben, in Gottes- 
liebe und Nächstenliebe, in Keuschheit, 
Demut und Geduld, in jener •Ernsthaftig- 
keit", womit die alten Übersetzungen das 
beharrliche Bemühen der Heiligen um die 
Gleichförmigkeit mit Christus, vor allem 
auch in seinem Leiden, bezeichnen. Die Le- 
genda maior gibt uns einen Einblick in die 
Heiligenvorstellung und den Tugendkanon 
des 13. Jahrhunderts. Darin liegt der Wert 
ihrer Übersetzung, aber auch ihre Grenze. 
Sie kann dem Leser das Zeitbedingte der 
eigenen Heiligenvorstellung bewußt ma- 
chen. N. Mulde SJ 



Buchbesprechungen 316 

Zander, Vera: Seraphim von Sarow. 
Ein Heiliger der orthodoxen Christen- 
heit (1759-1833). Düsseldorf, Patmos 
1965. 176 S., 2 Taf., Ln. DM 16,-. 

Seraphim von Sarow (1759-1833) gehört 
sicher zu den liebenswertesten Heiligen der 
gesamten Christenheit. Die harte Askese 
der altkirchlichen Wüstenväter, die Schöp- 
fungsmystik eines Franz von Assisi, die 
Gabe der Seelenführung eines Franz von 
Sales und Vinzenz von Paul sind in seiner 
Person zu einer neuen Einheit verschmol- 
zen. Mit großer Einfühlung spürt die Vf. 
all dem anhand der authentischen Quellen 
nach. Einige Züge verdienen besonders 
hervorgehoben zu werden: einmal die fun- 
damentale Bedeutung der Heiligen Schrift 
für das Mönchsleben (33), der Vorrang der 
Liebe vor den äußeren Bußübungen (54), 
das natürliche und offene Verhältnis zu den 
Frauen, die ihn um einen einzelnen Rat 
oder die Lebensnachfolge bitten (75; 109; 
117). - Leider ist das Büchlein noch zu 

sehr im Stil einer Heiligenlegende ge- 
schrieben; es fehlt die reflexe Ausdeutung 
an entscheidenden Stellen; z.B. beim Kampf 
mit dem Teufel (37) oder bei den Aussprü- 
chen über Ehe und Jungfräulichkeit (70; 
87). Vereinzelt macht sich auch mangel- 
haftes theologisches Wissen der Autorin 
bemerkbar: So ist das Sakrament der 
Krankenölung keineswegs eine Verfalls- 
form der charismatischen Krankenheilung 
der Urkirche (57 f.; 119). Die unkritische 
Verherrlichung der Zarenfamilie (Niko- 
laus' II!) am Ende des Berichts verrät den 
retrospektiven Blickwinkel des Exilrussen, 
der den Lebensraum des Heiligen unnötig 
einengt. Immerhin ist es erstaunlich, zu 
hören, daß Seraphim im Rahmen seiner 
•messianischen Charismen" als Prophet 
und Thaumaturge (der Blinden, Lahmen 
und Tauben) auch eine Voraussage der 
kommunistischen Revolution und ihrer Fol- 
gen für die russische Kirche gegeben hat 
(93). - Die Übersetzung ist gut gelungen. 

G. Podskalsky SJ 

Textausgaben 

Heinrich Seuse: Deutsche mystische 
Schriften. Aus dem Mittelhochdeut- 
schen übertr. u. hrsg. v. Georg Hof- 
mann. Düsseldorf, Patmos 1966. 432 S., 
Ln. DM 36,-. 
Heinrich Suso: Das Büchlein der Ewi- 
gen Weisheit. Übertr. u. eingel. v. Oda 
Schneider. Wil/Schweiz, F. Gegenbauers 
Erben 1966. 205 S., Ln. SFr 9,50; DM 
8,60; ÖS 57,-. 
Deutsche Mystik. Aus den Schriften v. 
Heinrich Seuse und Johannes Tauler. 
Ausgewählt u. m. einem Nachwort ver- 
sehen v. Winfried Zeller. Düsseldorf, 
Eugen Diederich 1967. 323 S., Ln. DM 
16,80. 

Mit den drei Neuausgaben oder Neuüber- 
tragungen aus der deutschen mittelalter- 
lichen Vergangenheit christlichen Betens ist 
dem Liebhaber der Tradition ein schönes 
Geschenk gemacht. Doch denjenigen, des- 
sen Blick sich auf eine moderne Spiritualität 
richtet, stellt sich die Frage, ob dem heuti- 
gen Leser ein echter (auch historisch ge- 
treuer) Zugang zu dieser stark von Meister 

Eckhart beeinflußten Welt möglich ist, ohne 
daß eine eingehende Kommentierung ihm 
die den Zugang hindernden Steine aus dem 
Weg räumt. Kann er z. B. die Welt der 
•Gelassenheit" richtig verstehen, ohne sie 
auf dem Hintergrund des modernen per- 
sonalen, auf Tun und Dienst an der Ge- 
meinschaft ausgerichteten Denkens als eine 
Art Nietzschesches Christentum zu mißdeu- 
ten, in dem sich das Unterdrücktsein des 
Menschen zur diesseitigen Inaktivität und 
transzendenten Jenseitshoffnung verfrem- 
det hat? 

1. Nach seiner - von Fachgermanisten 
nicht in allem als einwandfrei befundenen - 
Taulerübersetzung legt Hofmann das deut- 
sche Werk des •Minneritters der deutschen 
Mystik" vor. Die beschränkte Zahl der auf- 
genommenen Briefe (nur die Briefe des 
•Exemplars" sind aufgenommen), das kurze 
Nachwort (419•423) wie das knappe Sach- 
register (425-432) zeigen, daß die Überset- 
zung bewußt für den religiös interessierten 
Leser gedacht ist; aber gerade die im Ge- 
gensatz zu Denifle und Heller modern ge- 
haltene Sprache (nicht ohne kleine Über- 
setzungsfehler: die •ustragenden empter" 



Buchbesprechungen 317 

des 7. Briefs sind nicht führende Stellungen, 
sondern nach außen führend, zerstreuend) 
und der nur die Realien, selten aber die 
Ideengeschichte betreffende Anmerkungs- 
apparat (Seite 63, Anm. 76, muß es Frei- 
berg heißen) scheinen uns die zu Beginn 
gezeigte Schwierigkeit zu unterstreichen. 

2. Die Übersetzung des Büchleins der 
Ewigen Weisheit ist sprachlich recht gut 
gelungen. Die eben gemachten Vorbehalte 
gelten natürlich auch hier. Überdies hat 
man den Eindruck, daß die gegenüber Tau- 
ler gewiß bilderreiche und gemütvolle Spra- 
che Seuses zu gemütvoll wiedergegeben 
wird, so daß ein vielleicht zu zartes und 
blumiges Seusebild herausgelesen werden 
könnte. 

3. Diese Auswahl aus der Tauler- und 
Seuse-Übersetzung, die der protestantische 
holsteinische Pastor Walter Lehmann 1911 
und 1913 zum erstenmal veröffentlichte, be- 
stätigt noch einmal deren überragende 
sprachliche Qualität. Aber gerade Lehmann 
konnte dank seiner sprachlichen Einfüh- 
lungskraft die ideengeschichtlich nicht ge- 
nügend ausgeleuchteten Texte seiner Auto- 
ren deutschtümlich-pantheisierend mißdeu- 
ten. Die Wissenschaft hat solche Deutungen 
längst zu Grabe getragen, das kurze Nach- 
wort von W. Zeller hält sich auch möglichst 
frei davon. Der an der Sprache und der 
Poesie interessierte Leser, für den diese 
Ausgabe vornehmlich gedacht ist, wird viel 
Freude an ihr haben; aber wie soll ein 
nicht vorgebildeter Leser die religiöse Welt 
ohne Mißdeutung in seine Gegenwart trans- 
ponieren können? /. Sudbrack SJ 

Petrus de Ribadeneyra: Vita Ignatii 
Loyolae. Textus latinus et hispanus 
cum Censuris. Edidit Candidus deDal- 
mases SJ (Monumenta Historica Socie- 
tatis Jesu, 93). Rom, MHSJ, Via dei 
Penitenzieri 20, 1965. XXIV und 1022 
S., Lit 8000,-. 

Die ursprünglich lateinisch geschriebene 
und später ins Spanische übersetzte Igna- 
tiusbiographie von Ribadeneyra aus dem 
Jahre 1572 gehört zu den wichtigsten Quel- 
len zur Lebensgeschichte des Ordensstifters. 
Sie erscheint hier als vierter Band der 
•Fontes narrativi de S. Ignatio et de Socie- 
tatis Jesu initiis"  (in der ersten Auflage 

•Scripta de S. Ignatio"), die die vierte Ab- 
teilung der Monumenta Ignatiana inner- 
halb der Monum. Hist. SJ ausmachen. Es 
war geplant, dem Band auch die kürzere 
Lebensbeschreibung des Heiligen, die Riba- 
deneyra in seinem Werk •Flos Sanctorum" 
veröffentlicht hat, hinzuzufügen. Wegen des 
schon zu großen Umfanges von Band IV 
hat man aber davon wieder abgesehen; sie 
wird wahrscheinlich in dem noch ausstehen- 
den Band V der •Fontes narrativi" erschei- 
nen. In einer längeren Einführung gibt der 
Herausgeber zunächst eine Textgeschichte 
sowohl des lateinischen wie des spanischen 
Textes, darauf einen Überblick über die 
Übersetzungen in andere Sprachen (ital., 
franz., deutsch, engl.), endlich eine Charak- 
terisierung des Autors und seines Werkes, 
das für alle späteren Ignatiusbiographien 
von erstrangiger Bedeutung gewesen ist. Es 
folgt der lateinische und der spanische Text, 
der lateinische auf der linken Seite (wobei 
die Zusätze der zweiten Auflage von 1586 
durch Kursive angezeigt sind), der spanische 
auf der rechten (und zwar nach der sechsten 
Auflage von 1605; die erste Auflage war 
1578 herausgekommen). Bevor die Biogra- 
phie zum ersten Male herauskam, ging sie 
zur Zensur an verschiedene Patres, u. a. an 
Petrus Canisius. Die 12 Zensuren mit vie- 
len einzelnen Verbesserungsvorschlägen 
werden zum Schluß des Bandes abgedruckt. 
Wenn auch Ribadeneyra, der schon in jun- 
gen Jahren Ignatius kennengelernt hatte 
und mit knapp 14 in den Orden eingetre- 
ten war, von dankbarer Sohnesliebe zu sei- 
nem heiligen Vater erfüllt war, so ist seine 
Lebensbeschreibung doch von erstaunlicher 
Objektivität und gilt als sehr zuverlässig. 

F. Wulf SJ 

Gongalves da Cämara, Louis: Memo- 
rial 1555. Traduit et presente par R. 
Tandonnet SJ (Coll. Christus Nr. 20, 
Textes). Paris, Desclee de Brouwer 
(1966). 280 S., brosch. FB 240. 

Der portugiesische Jesuit L. Goncalves da 
Camara weilte in den Jahren 1553-1555 im 
römischen Generalat des Ordens. Wie es 
scheint, besaß er das Vertrauen des Ordens- 
stifters Ignatius von Loyola in hohem Maß. 
Die Aufträge, die der General ihm gab, 
zeugen davon. Schließlich übertrug er ihm 
das Amt des Hausministers, der die tag- 



Buchbesprechungen 318 

liehen Geschäfte zu besorgen hatte. Ihm 
vertraute Ignatius auch seine Lebenserin- 
nerungen an, den sog. Pilgerbericht. In 
häufigen Gesprächen, die sich über län- 
gere Zeit hinzogen, erzählte ihm der Hei- 
lige in knappen Worten seinen inneren 
Weg seit der Umkehr in Loyola, und nach 
der Unterredung schrieb G. das Gehörte 
aus dem Gedächtnis nieder. Neben diesem 
Zeugnis verdankt der Jesuitenorden dem 
gleichen G. viele wertvolle Einzelzüge über 
den Ignatius der römischen Jahre. Im täg- 
lichen Umgang mit dem General kam 
naturgemäß alles zur Sprache, was den ord- 
nungsgemäßen Gang des Hauses, vor allem 
dessen geistliche Disziplin betraf, aber auch 
die geistliche Entwicklung des einzelnen. 
Ignatius kümmert sich persönlich um die 
Gesundheit der Novizen, scheut sich nicht, 
die Fehler seiner eigenen Vergangenheit 
mitzuteilen, um einen Mitbruder, der ver- 
sucht ist, das Ordensleben aufzugeben und 
•in die Welt" zurückzukehren, zu ermuti- 
gen und zu trösten. All das und vieles 
andere hat G. Tag für Tag notiert. Er hat 
auch die Gelegenheiten nicht versäumt, den 
von ihm als Heiligen verehrten General 
auszufragen: über die rechte Weise, die 
geistlichen Übungen zu geben, über die 
rechte Behandlung der Menschen, nach •Re- 
geln für diejenigen, die auf das Weingut 
gehen", usw. Er erwähnt auch, welche Arten 
von Spielen Ignatius für die Erholung der 
Seinen erlaubt und sogar selbst erfindet, 
und illustriert die Liebe des Generals zu 
seinen Untergebenen durch das köstliche 
Wort des Heiligen: Wenn es möglich wäre, 
möchte ich auch wissen, wieviel Flöhe sie 
des Nachts beißen (nr. 87). 

Strich für Strich entsteht so das Bild des 
alltäglichen Ignatius, gezeichnet von einem 
Mann, der seinen General liebt und auch 
dort zu verstehen, ja zu rechtfertigen sucht, 
wo der heutige Leser seines Tagebuchs 
stutzt und kaum nachahmenswert findet, 
was ihm da als exemplarisch vorgestellt 
wird. Denn vieles im täglichen Tun und 
Entscheiden des Ignatius ist zeit-, besser 
situationsbedingt und widerstreitet der 
Verallgemeinerung; es bleibt bezogen und 
abhängig von der Mentalität der Epoche 
und erweist damit, daß gerade auch die 
christliche Lebensform und ihre Vollkom- 
menheit den Bedingungen des geschicht- 
lichen Wandels unterworfen sind. Umge- 

kehrt hat G. uns manches über die Hand- 
lungsweise des Heiligen überliefert, was 
auch heute noch durchaus beherzigenswert 
ist. Als er ungefähr zwanzig Jahre später 
die Eintragungen in seinem Tagebuch kom- 
mentierte, bemerkte er z. B. zu der Weise, 
wie man unter Ignatius die Novizen er- 
probte: damals lebten die Novizen in grö- 
ßerer Freiheit und waren deshalb wirklich 
abgetötet; heutzutage aber gebe es viele 
Gesetze und äußere Vorschriften, hinter 
denen jeder sein wirkliches Wesen ver- 
bergen könne (und deshalb im geistlichen 
Leben keine Fortschritte mache). Und sollte 
in der häufigen Befragung des Konsults 
und in der Art und Weise, wie es geschah, 
nicht sogar ein •demokratischer" Zug an 
der Regierungsweise des Heiligen sichtbar 
werden (wenn auch nicht verschwiegen wer- 
den soll, daß manche Methoden den mo- 
dernen Betrachter zu autoritär anmuten!)? 

Das Tagebuch des G. zeigt eine Dimen- 
sion an Ignatius, die weder im Exerzitien- 
buch, noch im Geistlichen Tagebuch, noch 
in den Konstitutionen so deutlich hervor- 
tritt und die auch im Pilgerbericht und in 
der reichen Korrespondenz nur gerade an- 
klingt. Tatsächlich gehört auch sie zum Hei- 
ligen aus Loyola, dessen Charakterbild 
Freund und Feind manche Rätsel aufgibt, 
weil es Züge in sich vereint, die, wie es 
scheint, einander widersprechen. 

N. Mulde S] 

Teresa von Avila: Die innere Burg. 
Hrsg. und übers, v. Fritz Vogelsang. 
Stuttgart, Henry-Goverts-Verlag 1966. 
224 S., Ln. DM 18,-. 

Vorliegende Übersetzung stellt mit dem 
letzten großen Buch der spanischen Mysti- 
kerin ein klassisch gewordenes Werk der 
Mystik als Buch der Weltliteratur vor. Te- 
resa schildert im Bild der sieben inneren 
Wohnungen die Begegnung des Menschen, 
d. h. ihrer selbst, mit Gott. Vielleicht bei 
keinem andern Werk bewährt sich ihre 
sprachliche Ausdrucksgewalt so sehr; klas- 
sische Klarheit verbindet sich mit sprudeln- 
der Lebendigkeit; die, von außen gesehen, 
steife Form der Allegorie erweist sich schon 
nach wenigen Zeilen als eine kontrastreiche, 
unaufdringlich den Leser in seinen Bann 
ziehende,   ungezwungene  Bilderwelt;   die 



Buchbesprechungen 

Sprache hat etwas von der Leichtigkeit und 
dem Charme, mit der Teresa ihre Lebens- 
aufgabe der Reform und ihr persönliches 
Beten verbinden konnte. Über die hohe 
geistliche Bedeutung des Werkes braucht 
kein Wort verloren zu werden. Die gelun- 
gene Übersetzung Vogelsangs zeigt, daß 
der Zugang zu dieser Welt der anbrechen- 
den Neuzeit dem modernen Menschen be- 
deutend leichter fällt als der Weg in die 
Welt der oben besprochenen deutschen My- 
stik des Mittelalters. /. Sudbrack SJ 

Surin, Jean-Joseph: Correspondence. 
Texte etabli, presente et annote par 
Michel de Certeau. Preface de Julien 
Green (Bibliotheque Europeenne). Bru- 
ges, Desclee de Brouwer 1966. 1827 S., 
FB 600,-. 

Ein magistrales Werk, das die Form einer 
kritischen Textausgabe weit überschreitet. 
Der Herausgeber, M. de Certeau SJ, ist in 
der Materie seit Jahren zu Hause. Neben 
einer Reihe von Aufsätzen, hauptsächlich 
in der Revue d'Ascetique et de Mystique, 
über Surin und seine Zeit besorgte er vor 
einigen Jahren die erste kritische Ausgabe 
des •Guide spirituel pour la perfection" 
(vgl. diese Ztschr. 37 [1964] 232), nach 
einem bisher unbekannten Manuskript, das 
Surin selbst durchgesehen, dessen Ver- 
öffentlichung er aber nicht mehr erlebt hat. 
Schon dort machte er in einer längeren Ein- 
führung mit einem der größten und zu- 
gleich eigenartigsten Spirituellen des fran- 
zösischen 17. Jht. (1600-1665) bekannt. 
Auch in der vorliegenden, bisher umfas- 
sendsten Ausgabe der Briefe Surins • im 
ganzen 594 - sind zahlreiche Einführungen 
und Anhänge hinzugefügt, in denen fast 
das vollständige Material für eine Biogra- 
phie vorgelegt wird. Erst mit ihrer Hilfe 
wird die Lektüre der Briefe fruchtbar, er- 
schließen diese das Geheimnis des Mannes 
auf der Grenze zwischen Geisteskrankheit 
und Mystik und seine geistliche Lehre. 

In der Einführung (S. 25-89) handelt der 
Herausgeber über Surin und seine Zeit so- 
wie über die Textgeschichte seines Brief- 
korpus. Darauf folgen die Briefe, unterge- 
teilt in sieben große Abschnitte, die jeweils 
eine besondere Lebensperiode Surins um- 
fassen. Den einzelnen Abschnitten, hin und 

319 

wieder sogar einzelnen Briefen, werden 
noch einmal Einführungen vorausgeschickt, 
ergänzt durch eine Menge von Fußnoten. 
Selbst für die fast 20 Jahre, in denen Surin 
durch seine Krankheit am Schreiben gehin- 
dert war, erfahren wir genügend über sein 
Leben, über die Entwicklung seiner Krank- 
heit, über das, was ihn beschäftigte und was 
er niederschrieb, über die sehr geteilte Stel- 
lungnahme zu seinem •Fall". Zwei Anhän- 
ge beinhalten die Familiengeschichte der 
Surins sowie die Geschichte der berühmt- 
berüchtigten Oberin des Ursulinenkonvents 
von Loudun, Johanna von den Engeln; ein 
dritter Anhang, eine Zeittafel, stellt die 
wichtigsten Ereignisse aus dem Leben Su- 
rins in den Zusammenhang der politischen 
und religiösen Geschichte Frankreichs im 
17. Jht. Ein ausführliches Personenregister 
und eine Inhaltsangabe mit genauer Auf- 
führung der einzelnen Briefe, ihrer Abfas- 
sungszeit und ihrer Adressaten, beschließt 
den stattlichen Band von bald 2000 Seiten. 

Der Band ist für das Studium der Spiri- 
tualität vor allem aus zwei Gründen von 
Bedeutung: zum ersten für eine tiefere Er- 
kenntnis der geistlichen Lehre Surins, so- 
dann für die Aufhellung der Begegnung 
zwischen Surin und der pseudo-besessenen, 
krankhaft veranlagten (Hysterie) Johanna 
von den Engeln. - Die Briefe des Seelen- 
führers sind eine lebendige Illustration sei- 
ner geistlichen Lehre, die deutlich die Schule 
Lallemants verrät. Sie enthalten alles, was 
er in seinen Werken niedergeschrieben hat: 
die Hinführung zur völligen Entsagung 
seiner selbst, zur vorbehaltlosen Übergabe 
der ganzen Person, des ganzen Lebens an 
Gott, um eben so mit Gott für das Heil der 
Mitmenschen tätig sein zu können. Sie ha- 
ben vor den Werken sogar den Vorzug der 
unmittelbaren, persönlichen Aussage. Schon 
zu seinen Lebzeiten wurden sie immer wie- 
der abgeschrieben und weitergereicht. Surin 
wußte darum und hat es gefördert; er 
wollte möglichst viele erfassen und an der 
geistlichen Erfahrung seines Lebens teil- 
nehmen lassen. Nur um die ganz persön- 
lichen Briefe war er besorgt; sie sollten 
nicht der Indiskretion ausgesetzt sein. Da- 
mit sind wir beim Zweiten: Ein Viertel der 
hier veröffentlichten Briefe ist an Johanna 
von den Engeln gerichtet; sie stammen aus 
der Zeit nach seiner Wiedergenesung (von 
1658 ab) und folgen zeitweise dicht auf ein- 



Buchbesprechungen 

ander. Hier spricht Surin sich selbst aus und 
vertraut jener Frau, zu der er sich - ohne 
daß er sich Rechenschaft darüber gab - so 
sehr hingezogen fühlte, die innersten Ge- 
heimnisse seines Herzens an, das einzig um 
die unergründliche Liebe Gottes kreist. 
Wohl verhält er sich den vielen Sonder- 
barkeiten, vor allem den Engel-Erscheinun- 
gen der ständig von sich selbst redenden 
Ursuline gegenüber zurückhaltender als 
etwa Saint-Jure SJ, einer der Seelenführer 
Johannas während Surins Krankheit. Den- 
noch bleibt es merkwürdig, wie wenig er, 
dieser feinfühlige Mensen von so hoher 
Intelligenz, imstande ist, die Psychologie 
dieser Frau zu durchschauen, vielleicht ge- 
rade wegen seiner übergroßen Sensibilität 
und Zerbrechlichkeit, die ihn alles ganz un- 
distanziert und glühend erfahren ließ. Von 
dieser Frau fühlte er sich und sein eigent- 
liches geistliches Anliegen verstanden. De 
Certeau stellt mit Recht keine genaueren, 
psychoanalytischen Untersuchungen an, um 
herauszubekommen, wie bei Surin eine 
übernormale Einbildungskraft, die schließ- 
lich zur Geisteskrankheit führt, und echte 
Mystik zusammengehen (viel analytischer 
charakterisiert er die schizoide Ursuline, S. 
1729 ff.). Er möchte den Menschen Surin 
durch das Medium seiner Briefe so ur- 
sprünglich und ungeteilt erfassen und spre- 
chen lassen, wie es aus dem zeitlichen Ab- 
stand der Jahrhunderte nur immer möglich 
ist. Und viele dieser Briefe sind noch heute 
von solchem Charme und einer so geist- 
lichen Eindringlichkeit, daß man sich ihnen 
nicht entziehen kann. In ihnen ist etwas 
von dem großen und gefährlichen Aben- 
teuer - vom todnahen Abgrund bis in den 
Himmel - eingefangen, das dieser Mann in 
der Begegnung mit dem lebendigen Gott in 
den Tiefenschichten seiner Seele gewagt 
hat. Eben dieses Abenteuer hat auch Julien 
Green in seinem Vorwort heraufzubeschwö- 
ren versucht. - Ein Buch, das geistliche 
Schätze birgt und das der interessierte Le- 
ser nicht mehr aus der Hand gibt. 

F.Wulf SJ 

320 

Newman, John Henry: Der Anruf 
Gottes. Neun bisher unveröffentliche 
Predigten aus der katholischen Zeit. 
Rottenburg, Bader'sche Verlagsbuch- 
handlung im Schwabenverlag Stuttgart 
(1965). 145 S., Ln. DM 13,50. 

Der Band umfaßt neun Predigten aus dem 
Nachlaß Newmans, die bisher unveröffent- 
licht geblieben waren. Eine davon stammt 
aus dem Jahr 1873 und wurde bei der Er- 
öffnung des St.-Bernhard-Seminars in Olton 
gehalten. Abgesehen von einer weiteren 
Predigt vom 8. Sonntag nach Pfingsten 1870 
gehen die übrigen sieben auf das Jahr 1848 
zurück. Es sind Predigten zu den Sonntagen 
der Vorfasten- und Fastenzeit, zugleich die 
ersten, die Newman nach seinem Studien- 
aufenthalt und seiner Priesterweihe in Rom 
in seiner englischen Heimat gehalten hat. 
Es ist beeindruckend zu sehen, wie der ehe- 
malige Professor aus Oxford den meist aus 
Irland eingewanderten Katholiken Bir- 
minghams die Botschaft des Glaubens ver- 
kündet und auslegt. Zugleich wird die 
schlichte, anschauliche Sprache zum Funken, 
in dem die persönliche Glaubensüberzeu- 
gung Newmans auf seine Zuhörer über- 
sprang, was auch der heutige Leser noch zu 
verspüren vermag. Auch in diesen Predig- 
ten bleibt Newman stets der Kämpfer für 
die Wahrheit und den Anspruch Gottes 
gegenüber einer Welt, die dem Unglauben 
zuneigt, weil sie versucht ist, die Welt mehr 
zu lieben als Gott. Mag auch der heutige 
Leser mancher Anwendung der biblischen 
Botschaft auf konkretes Zeitgeschehen nicht 
ohne weiteres zustimmen oder einen gewis- 
sen pessimistischen Zug in der Einschät- 
zung der Zeitläufte nicht teilen, so kann er 
sich doch dem Eindruck nicht entziehen, daß 
hier ein großer Geist in ungewöhnlicher 
Aufrichtigkeit dem Wort Gottes dient. - 
Die Übersetzung besorgte die Newman- 
Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von 
Weingarten, die auch die im Schwabenver- 
lag, Stuttgart, erschienene Gesamtausgabe 
der Predigten Newmans betreut. 

N. Mulde SJ 




