Buchbesprechungen 310

des Glaubens, ein Zeichen dafiir, dafl der Mensch allein auf Gott baut und von
ihm alles erwartet. Aus dieser Sorglosigkeit mufl der Christ im tiefsten leben; sie
muf} seine Nahrung sein und ihn halten in der verzehrenden Sorge seines Lebens,
das auf seinen Tod zueilt. Solche Sorglosigkeit entspringt nicht einer frommen
Romantik, sondern dem glidubigen Wissen, dafl Gott alle unsere Sorge, die ihren
Hohepunkt in der Heilssorge hat, in seine Sorge hineingenommen hat, greifbar
in der Hingabe seines Sohnes, der mitten in der Todesangst sich in die Sorge des
Vaters hineingibt. Gott hat uns in Christus alle Sorge abgenommen, schon die
entscheidende Arbeit getan, so dafl uns nur noch iibrig bleibt, ihm zu vertrauen
gegen allen Schein. Es mag wohl sein und ist nicht zu vermeiden, dafl ein Mensch
vor Sorge krank wird — Ehegatten in der Sorge fireinander, Eltern in der Sorge
fiir ihre Kinder, die vielen, die im Kampf des Lebens aufgerieben werden — und
dennoch in der Tiefe seines Herzens sorglos ist, von einem ungreifbaren Frieden
erfiillt, in dem sicheren Wissen, daf} ithm gar nichts passieren kann, Hungernd
kann er noch frohlich, dahinsiechend voller Dankbarkeit sein, sterbend das Te-
deum anstimmen. Zu den Friichten des Geistes miifite man auch die Sorglosigkeit
zéhlen. Sie bezeugt in untriglicher Weise, dafl einer aus dem Geist lebt und ein
Kind seines himmlischen Vaters geworden ist. Friedrich Wulf §]

BUCHBESPRECHUNGEN

Monchtum und Ordensleben im Wandel der Zeit

Dekret iiber die zeitgemidfie Ernenerung
des Ordenslebens mit den Ausfithrungs-
bestimmungen. Lateinisch und Deutsch.
Mit einer Einfilhrung von Friedrich
Wulf SJ. Miinster, Verlag Aschendorff
1967. 71 S., geh. DM 4,50.

Die Aschendorffsche lateinisch-deutsche
Ausgabe der Konzilstexte ist fast abge-
schlossen. Sie empfiehlt sich durch die diber-
sichtliche Anordnung des lateinischen und
des deuntschen Textes anf den jeweils gegen-
iiberstehenden Seiten, die einen leichten
Vergleich erméglicht, durch die Hinzu-
figung der nachkonziliaren Ausfithrungs-
bestimmungen in den entsprechenden De-
kreten, durch die Einleitungen und Erldn-

terungen durch Fachleute (meist Bischofe
und Konzilstheologen) und nicht zuletzt
durch ihr Format und ihr vorziigliches
Drudkbild. Der Vf. der Einfihrung in das
Ordensdekret hat versucht, zu zeigen, dafl
es trotz mancher Kompromisse und Unein-
heitlichkeiten, die das Dekret aufweist, zn
einem vertieften theologisch-spirituellen
Selbstverstindnis des Ordensstandes ge-
kommen ist und daf auch fiir die institu-
tionelle Erneverung der Orden und ihre
Anpassung an die Erfordernisse der Zeit
geniigend Wegweisungen gegeben worden
sind, Er berichtet von der Vorgeschichte
sowohl des Dekrets wie auch der Ausfiih-
rungshestimmungen und  charakterisiert
letztere in ihren wesentlichen Punkten
und ihren Tendenzen. F.Wulf§]



Buchbesprechungen

Ofiate, Antonio Jimenez: El Origen de
la Compaiia de Jesus. Carisma funda-
cional y génesis histérica (Bibl. Inst.
Hist. SJ vol. XXV). Roma, Institutum
Hist. SJ 1966. 193 S., Lit 2,500.

Im Konzilsdekret iber die zeitgemifie Er-
neuerung des Ordenslebens werden die
Ordensgemeinschaften u.a. darauf hinge-
wiesen, im Hinblick auf ihre Anpassung an
die verdnderten Zeitverbiltnisse auch den
»Geist und die eigentlichen Absichten der
Griinder. .. tren zu erforschen und zn be-
wahren® (Artikel 2). Echte Reform stammt
also immer anch aus einem erneuerten und
vertieften Verstindnis des Ursprungs.

Dieser Aufgabe dient die Arbeit des Vf.
Sie greift eine Frage auf, die in der ersten
Hilfte des 17. Jh. zn den hitzigsten Diskus-
sionen zwischen Jesuiten und Theatinern
Anlafl gegeben hatte und erst durch ein
pépstliches Machtwort der 6ffentlichen Po-
lemik entzogen worden war. Zu Beginn
unseres Jh. war sie dann aufs neue aunfge-
brochen, diesmal innerhalb des Jesniten-
ordens selbst. Es geht dabei um die Rolle,
die die mystischen Erlenchtungen des hl.
Ignatins in Manresa fir die spezifische
Eigenart der Gesellschaft Jesu gespielt ha-
ben. Wiederholt hatte sich Ignatius zu der
Zeit, da er in Rom die Ordenskonstitutio-
nen schrieb, auf Manresa bernfen, wenn es
darum ging, die nenen Elemente, die er in
das Ordensleben eingebracht hatte, zu
rechtfertigen. Infolgedessen war bei den
ersten Generationen der nachignatianischen
Ara die Uberzeugung entstanden, Ignatius
sei in Manresa, vor allem in dem berithm-
ten mystischen Erlebnis am Cardonerfluf},
seine Rolle als Ordensgriinder wie auch
das Grundgesetz des zu griindenden Or-
dens von Gott geoffenbart worden. Diese
Auffassung mag in der Notwendigkeit des
jungen Ordens, seine Eigenart gegeniiber
seinen Vorgingern zu verteidigen und zu
begriinden, eine gewisse psychologische Er-
klirung finden, halt aber in dieser globa-
len Form einer kritischen Konfrontierung
mit den historischen Tatsachen nicht stand.
Die Folge davon war, daf} sie im Lanf der
Zeit manche abgeschwichte Lesart entwik-
kelte. Auf der anderen Seite ginge man
jedoch an der Wirklichkeit vorbei, wenn
man behaupten wollte, die Jesuiten seien

311

zeitweilig dem Mythos vom Stifter zum
Opfer gefallen. Tatsichlich enthilt nimlich
jene Uberzeugnng, dafl zwischen dem Car-
doner-Erlebnis und der Griindung des
Jesnitenordens ein tiefer Zusammenhang
besteht, einen iiberaus wahren Kern, der
sich im Lauf der Diskussion immer dent-
licher heransschilte.

Die Grundstruktur des Ordens 148t sich
durch die geniale Begabung und die aufler-
gewéhnliche Klugheit seines Stifters, im
Verein mit den Erfahrungen der voraus-
gegangenen Jahrhunderte, allein nicht er-
klaren. Die innere Einung der Personlich-
keit, die Ignatins in der mystischen Begeg-
nung mit Gott zuteil wnrde und die so
tiefgreifend war, dafl es ihm vorkam, als
habe er einen neuen Verstand bekommen,
hat den Heiligen in entscheidender Weise
dazu befahigt, anderthalb Jahrzehnte spi-
ter den Orden zu griinden, ohne daf damit
behanptet werden soll, Ignatius sei sich
seit Manresa seines Weges vollkommen
sicher gewesen und habe nur den giinsti-
gen Augenblik abwarten miissen, um ins
Werk zu setzen, was er schon lingst klar
und deutlich vor sich sah. Richtig verstan-
den war das Suchen und Tasten des durch
das Cardoner-Erlebnis Gewandelten, von
Manresa iiber die vielen Etappen bis hin
nach Rom, fiir die Griindung des Ordens
ebenso wichtig wie die verwandelnde Gna-
de des Ursprungs, ohne die Ignatius’ Leben
diesen Weg in der Folgezeit gar nicht ge-
nommen hitte.

Der Vf. ist ein grindlicher Kenner der
Fragestellung. In einem ersten geschicht-
lichen Teil legt er die Diskussion um das
Fiir und Wider des ,gottlichen® Ursprungs
des Jesuitenordens dar (11-84). Das Haupt-
gewicht seiner Studie liegt jedoch im zwei-
ten Teil, in dem er die Methoden einer
spirituellen Theologie zur Erhellung des
Problems heranzieht, In einem ersten Kapi-
tel {85-117) erweist er das Cardoner-Erleb-
nis als intellektuelle Vision der héchsten
Stufe, die dem Menschen erfahrungsgemifl
zuginglich ist. In einem weiteren Kapitel
sucht er die ,ilustracién eximia“ in die Ge-
samtheit der geistlichen Genese des Igna-
tius einzuordnen., Dabei macht er interes-
sante Ansfihrungen iber die geistliche
Genese selbst sowie ilber ihre einzelnen
Etappen. Es fallt anch manches kliarende
Licht auf die Beziehungen zwischen der



Buchbesprechungen

Geistigkeit der Exerzitien und der der
Ordenskonstitutionen, und auch auf deren
Verschiedenheit (besonders im abschliefen-
den Kapitel). Das Schluflkapitel betrachtet
im Licht der gewonnenen Erkenntnisse die
Bezichung zwischen dem Cardoner-Erleb-
nis und dem Institut der Gesellschaft Jesu.
Das Ergebnis der Arbeit des Vf. 1dfit sich
am besten in den folgenden Worten aus-
driicken: ,In Manresa kannte er (Ignatius)
die Gesellschaft genauso wenig, wie die
Furche, die den Samen empfingt, dic
Pflanze kennt. Aber in Rom, als General
des Ordens, muf} er zuriickschauend erken-
nen, daf der Baum, der nun in der Kirche
sich entfaltet, bereits ganz in der dynami-
schen Berufungsgnade des Cardoner-Erleb-
nisses enthalten war, und ebenso damals,
als er den Inhalt der Vision in die Kern-
Symbole des Koénigsrufs und der Fahnen-
betrachtung iibersetzte® (161).

Studien wie die vorliegende scheinen zu-
nichst nur historisch-wissenschaftliche Be-
deutung zu haben. Tatsichlich aber gelingt
es dem Vf. in einem Anhang zu zeigen,
dafl die verschiedene Beurteilung der Be-
rufungsgnade des Heiligen auch verschie-
dene Haltungen gegeniiber der geschicht-
lichen Wirklichkeit des Ordens selbst zur
Folge hat. Wer z. B. der Meinung ist, Igna-
tius habe bereits in Manresa alles dber den
zu griindenden Orden gewufit, und was er
so durch gottliche Offenbarung gewuflt ha-
be, das sei auch fiir alle Zukunft unumstéf-
lich, der wird einer zeitgemiflen Anpas-
sung des Ordens an je neue Anforderun-
gen recht hilflos gegeniiberstehen. Wer
umgekehrt im Cardoner-Erlebnis nur eine
rein persénliche Begnadung sihe, wiirde
Traditionen allzu leichten Herzens preis-
geben. Die Losung des Vf. dirfte der
Wirklichkeit am nachsten kommen, wenig-
stens theoretisch. Denn gerade hier erweist
die logische Schirfe des V. ihre Grenzen.
{ibrigens auch z. B. in der Beurteilung der
Position H. Rahners beziiglich des Cardo-
ner-Erlebnisses. Es ist gewifl richtig, dafl
Rahner die Verbindungslinien zwiscien
dicsem Erlebnis und den Exerzitien sowic
den Ordenskonstitutionen allzu eng zicht;
anderseits diirfte aber der V{. dem genus
litterarium der Darstellung Rahners zu
wenig Aufmerksamkeit zugewendet haben.

N. Mulde S]

312

Briider der Welt. Orden und Kommu-
nititen unserer Zeit. Dargestellt von
Gerd Heinz-Mohr und Hans-Eckehard
Bahr. Mit 96 Aufnahmen von Toni
Schneiders. Gemeinschaftsausgabe: Fur-
che-Verlag Hamburg — Herder Frei-
burg — Zwingli-Verlag Ziirich (1965).
75 S., Ln. DM 28,

»Ein okumenisches Phanomen ersten Ran-
ges, das die letzten Jahrzehnte charakteri-
siert, ist die Entstehung von Orden, Kom-
munititen und Bruderschaften vollig neuen
Stils in allen Konfessionen der Christen-
heit® (7). Das Erstaunliche und Aufsehen-
erregende dieses Vorganges kommt so recht
zum Ausdruck, wenn es von einer dieser
Gruppen (Taizé) heifit: ,Ein stiller Auf-
stand hat sich in der evangelischen Kirche
kalvinistischer Tradition vollzogen® (37).
Unabhangig voneinander und von verschie-
denen Voraussetzungen glaubensmifig und
regional bedingter Art ausgehend, kommen
die neu entstandenen Gemeinschaften den-
noch in wesentlichen Stiicken tberein, die
darum ciner Forderung unserer Zeit und
damit zugleich einem Anruf Gottes zu ent-
sprechen scheinen. Sie alle haben sich an
der Botschaft Jesu von der neuen Bruder-
schaft der Menschen entziindet. Thre Grin-
dungsmitglieder haben sich als Briider zu-
sammengefunden; sic wollten briiderlich
miteinander leben, beten und arbeiten und
auch andere Menschen an ihrer Gemein-
schaft teilnehmen lassen, Briider unter Brii-
dern sein. Sie haben darum die Form einer
offenen, auch {ir andere zuginglichen Ge-
meinschaft angenommen. Thr Ziel ist nicht
auf diesen oder jenen Lebens- und Arbeits-
bercich begrenzt, wie es meist in den Orden
und diakonischen Gemeinschaften der Neu-
zeit der Fall war. Sie haben zunichst kein
anderes Ziel als das der ,simple présence
au monde®, der schlichten Gegenwart mit-
ten in der Welt, unter den Menschen, im
wortlosen Zeugnis christlicher Briiderlich-
keit und Hilfshereitschaft. Sie wollen christ-
liches Leben, im Rhytlimus von Gebet (vom
liturgischen Gottesdienst der Gemeinde bis
zur schweigenden Kontemplation) und Ar-
beit (wobei keine Arbeit und keine Auf-
gabe in der Welt ausgeschlossen wird)
glaubhaft bezeugen. ,Diese neuen Bruder-
schaften bedeuten mit ibrem Experimental-
charakter zugleich Zeichen fir die Kirche



Buchbesprechungen

und Zeichen in der Welt. Sie sind ecine
positive Antwort auf die oft blofl kultur-
pessimistische Forderung der Zivilisations-
askese, eine glaubwiirdige Glaubensbezeu-
gung und vielleicht Vorform christlicher
Existenz in einer ,nachmodernen Welt*“ (7).
Als besonders typische und geprigte For-
men solcher Gemeinschaften werden in dem
typographisch und bildmaflig vorbildlichen
Budh dic ,Kleinen Briider Jesu®, die ,Com-
munauté de Taizé“ und die schottische ,,Iona
Community® dem Leser vorgestellt. Nach
einer gedringten Darstellung ihrer Entste-
hung und einer Kennzeichnung ihrer Le-
bensformen und Ziele durch die oben ge-
nannten Autoren folgen Selbstdarstellun-
gen der Gemeinschaften in sorgfiltig aus-
gewihlten, prignanten Texten und jeweils
eine Serie von erlduternden, ganzseitigen
Bildern. Aus allem erhilt man eine erste,
aber doch sehr eindringliche Vorstellung
von den neuen Impulsen, die sich allent-
halben in der heutigen Christenheit zeigen
und die sich schon heute von weittragender
Bedeutung erweisen. Das eindrucksvolle
Buch kann nicht zuletzt auch die traditio-
nellen Orden und religiésen Gemeinschaf-
ten anregen und bei der Uberpriifung ihres
Lebensstiles und ihrer Ziele behilflich sein.
F-WulfS]

Hausherr, Irénée S]: L’ obéissance reli-
gicuse. Toulouse, Ed. Priére et Vie
1966. 112 S., kart. F 7,50.

Diese Uberlegungen iiber den Gehorsam,
denen zwei Aufsitze der Revue d’Ascétique
et de Mystique zugrunde liegen, verdienen
das Pradikat ,weise“. Das Verstindnis-
schema fiir den Gehorsam ist das dberlie-
ferte; innerhalb seiner aber gibt uns Haus-
herr eine Fille von praktischen Ratschla-
gen, die man gern auch auf deutsch lesen
moéchte. Die wichtigste Einsicht ist wohl
die scharfe Unterscheidung von ,geistlicher
Fihrung“ — die nur auf freiwilliger Basis
moglich ist — und ,apostolischem Gehor-
sam“, der andere Gesetze hat. Fiir Haus-
herr hingt Gliiken und Mifigliicken des
Gehorsams von den Obern ab, denen auch
die zentralen Mahnungen iiber Menschen-
filhrung, Sprechen mit den Untergebenen,
Offenstehen fiir fremde Sorgen und von
auflen kommende Anregungen usw. gel-
ten. Das eine ist sicher: alle Reformen und
Neubesinnungen nutzen nichts, wenn die

313

Menschen nicht vom rechten Geist ergriffen
sind. Ob aber nicht doch das theologische
Verstindnis des Ordensgehorsams sich
indern miifite, damit dieser ,rechte Geist®
leichter gepflegt werden und erspriefilicher
wachsen kann? J. Sudbrack S]

Gerhartz, Johannes Ginter Sj: ,Insu-
per promitto . . .“. Die feierlichen Son-
dergelitbde katholischer Orden. Rom,
Gregoriana 1966. XXXI, 331 S., kart.
Lit. 4000.

Vorliegende kirchenrechtliche Arbeit ge-
hért zu jenen, leider seltenen Grundlagen-
forschungen, die fiir eine zukunftstrachtige
Erneuerung des Ordenslebens unabdingbar
sind. Der Untertitel umschreibt den Stoff-
bereich der Untersuchung. Sondergeliibde:
also im Zusammenhang mit der religidsen
Profef, als echte Geliibdebindung und in-
Laltlich Gber die Trias von Armut, Keusch-
heit und Gehorsam hinausgehend. Aus
stofflicher Uberfiille beschrankt sich Ger-
hartz auf die Behandlung der feierlichen
Geliibde ~ im Sinne des geltenden Kirchen-
rechts. Auf Hervorhebung von Einzelergeb-
nissen, Berichtigungen und Neuentdeckun-
gen gegeniiber der bisherigen Forschung
kann verzichtet werden. Eine Skizzierung
der Gliederung soll die Breite des ver-
arbeiteten Materials zeigen. ,Sondergelib-
de zum Schutze des Ordenszieles*: gegen
Amts- und Wirdenehrgeiz; gegen den
Ubertritt in den geistlichen Stand; zum
Schutz des besonderen Ordensziels; das
Gelibde der Beharrlichkeit. ,Eigentliche
Sondergeliibde“ als Ausdruck des spezifi-
schen Ordensziels: besondere soziale Tdtig-
keiten, wie Dienst am Pilger, Befreiung
von Gefangenen, Krankenpflege, Jugend-
erzichung, Schutz gefdhrdeter Madchen;
ordensdisziplinire Auflagen, wie Bufle,
Klausur (bei dem Exkurs diber die ,con-
versatio morum® sollten auch die nach Steid-
les Arbeit von 1959 erschienenen Unter-
suchungen beriicksichtigt werden: Winandy
1960, Lottin 1961. 1963, Hoppenbrouwers
1965, Merton 1966), besondere Andachts-
formen. Unter diesen ,eigentlichen Son-
dergeliibden® interessiert am meisten das
Geliibde des besonderen Papstgehorsams
bei den Jesuiten und anderen Orden; auf-
schlufireich ist dabei der Vergleich mit den
Intentionen des heiligen Franziskus.



Buchbesprechungen

Dafl Gerhartz am Schluf der Arbeit aus-
driicklich die rein kanonistische Betrach-
tungsweise iibersteigt — implizit geschah
es natiirlich immer schon ~, verdient beson-
ders hervorgehoben zu werden. Er stellt
sich die Frage nach dem theologischen Sinn
der Sondergelitbde. Hierbei kann der Autor
auf eine ,verinderte Haltung der Reli-
giosen-Kongregation heute“ aufmerksam
machen. Nach einer langen Periode der Ab-
lehnung von Sondergeliibden durch die ent-
scheidenden romischen Behdrden scheint
langsam eine neue, freundlichere Richtung
stark zu werden. Ihr schliefit sich Gerhartz
an und arbeitet heraus, dafl in den Sonder-
geliibden sich die spezifische Eigenart der
einzelnen Ordensgemeinschaften niederge-
schlagen habe. Es spricht in der Tat sehr
vieles dafiir, daf in das Geliibde nicht nur
die gleichbleibende klassische Trias von
Armut, Keuschheit und Gehorsam, sondern
auch das Spezifikum aufgenommen wird,
von dem her die Ordensgemeinschaft letzt-
lich ihre Daseinsberechtigung innerhalb der
Vielzahl von Orden ableitet. Auf die da-
hinterstehende Frage, ob damit nicht der
theologische Stellenwert des Geliibdes ver-
schoben werde und ob nicht im Lauf der
Geschichte eine solche Verschiebung hinter
einer gleichbleibenden kanonistischen De-
finition der Gelilbde schon stattgefunden
habe, geht der Autor leider nicht ein.

J. Sudbrack S]

Parpert, Friedrich: Der monastische
Gedanke. Miinchen-Basel, Ernst-Rein-
hardt 1966. 142 S., Ln. DM 13,—.

Hagiographie

DasLeben des heiligen Johannes Chry-
sostomus. Hrsg. u. tibersetzt v. Lothar
Schlapfer OFM Cap. Eingel. v. Walter
Nigg (Heilige der ungeteilten Christen-
heit). Diisseldorf, Patmos 1966. 239 S.,
Ln. DM 14,80.

Der Band enthdlt die dem Palladius,
Bischof von Helenopolis, zugeschricbene
Chrysostomusvita in deutscher Uberset-
zung. Sie ist in der Form eines Dialogs
verfaflt, den Palladius selbst mit einem

314

Das Biichlein eines alten Vorkdmpfers fiir
den monastischen Gedanken auf evangeli-
schem Boden (schon um 1915 war er publi-
zistisch tétig) zeichnet sich durch glithende
Begeisterung und grofirdumige Perspek-
tive aus. Monastischer Gedanke ist fiir den
Autor ,Verzicht, gestraffte Zucht und Ent-
sagung in christlicher Nachfolge“ (138},
aber oftmals erkennt man nicht recht, wor-
in sich dieses Ideal von dem allgemein-
christlichen Streben unterscheidet. Daher
kommt es auch, dafl der grofle Geschichts-
iiberblick, der Hauptteil des Biichleins,
manchmal so allgemein ist, daf} alles und
jedes gesagt und auch nicht-gesagt ist; um-
gekehrt wagt Parpert auch so prononcierte
Urteile, daf man nur mit einem Kopf-
schiitteln weiterbldttern kann, so wenn
nach ihm fiir Luther die Behauptung gilt:
»Mondisein und Menschsein gehéren zu-
sammen® (49), was aber dann konkret so
aussieht: ,Ich gelobe Keuschheit, so lange
es moglich ist, sie zu halten ...“ (54).
Packend sind die Schilderungen der mo-
dernen Aufbriiche im evangelischen Raum,
unter denen der V. Taizé und die Marien-
schwestern von Darmstadt in die Mitte der
Betrachtung stellt. Die ,Folgerungen und
Forderungen® am Schluf (121-143) haben
wiederum die seltsam schillernde Doppel-
seite: Asketischer Riickzug in die Innerlich-
keit und eine Betonung der Identitdt von
Religiés-Profan, Kultisch-Weltlich (126).
Bei allen Anregungen, die hier zu lesen
sind, ist wohl der monastische Gedanke
nicht so eng mit ,Masse, Technik und In-
dustrie“ verwandt, wie der V{. nahelegt.

J. Sudbrack S]

Diakon der rémischen Kirche namens Theo-
dor fithrt. Sein Gegenstand ist das Schick-
sal des Bischofs von Konstantinopel, die
Intrigen und Wirren, die zu dessen Abset-
zung und Verbannung und frihzeitigem
Tod fithrten. Palladius, selbst ein Anhin-
ger und Verehrer des Chrysostomus, hat
die Ereignisse aus der Nahe miterlebt. Er
kann darum zuverldssig berichten, ist aber
aus dem gleichen Grund nicht frei von der
(damals iiblichen) Idealisierung seines Hel-
den. Seine Schrift, von bedeutendem lite-
rarischem Wert, ist aber nicht nur eine



Buchbesprechungen

Apologie der Seelengréfle dieses hervor-
ragenden Predigers, sondern auch ein kir-
chengeschichtliches Zeugnis von hohem
Rang, das uns Einblick gibt in die Pro-
bleme und Wirren, unter denen die Kirche
an der Wende des 4. Jahrhunderts zu
leiden hatte. Hervorzuheben wire der
geschichtstheologische Aspekt der Darstel-
lung, der besonders gegen Ende hervor-
tritt. Indem die Ereignisse und das Schick-
sal des Chrysostomus im Licht der bibli-
schen Offenbarung betrachtet werden, will
der Vf. Mut in der Verfolgung zuspre-
chen. — Die Ubersetzung von L. Schlipfer
ist gut. An zwei Stellen diirfte sie aller-
dings wenig gliicklich sein: die ,biederen
und iiber alle Maflen hochgemuten“ Min-
ner (115), die ,edelmiitigen und ehrgeizi-
gen (genauer: rinkesiichtigen) Minner®
(158). Diese so positiven Adjektive diirf-
ten wohl kaum die Gegner und Intrigan-
ten charakterisieren. Auf S. 138 muf es
»Der Ringer Jakob“ heiflen. — Der Einfith-
rung aus der Feder W. Niggs gelingt es,
den Bischof von Konstantinopel dem mo-
dernen Leser nahezubringen. Sie ist jedoch
nicht ganz frei vom Klischeehaften und von
allzu rascher Parallelisierung.

N. Mulde S]

Leclercq, Jean: St. Bernard et 1'ésprit
Cistercien (Maitres Spirituels, 36). Pa-
ris, Ed. du Seuil 1967. 187 S., kart.

Band 36 der Reihe Maitres spirituels iiber
den heiligen Bernhard als geistlichen Leh-
rer und iiber den Geist des Zisterzienser-
ordens ist ein kleines Meisterwerk an Ge-
nauigkeit und literarischer Kultur, so daff
es weitesten Kreisen einen Eindruck von
der Personlichkeit, dem Wirken und der
Geistigkeit eines der GroSten des Mittel-
alters vermitteln kann. Das Budhlein ist,
wie die ganze Reihe, im Stil der RoRo-
Monographien abgefafit, mit Bildern, mit
Textproben, mit einer (ausgezeichneten!)
Kurzbibliographie und geht auch dem Ein-
fluB des bernhardinischen Geistes bis in
unsere Zeit nach. Hoffentlich findet es, wie
schon einige andere Monographien der
Reihe (Augustinus, Johannes d. Taufer.
Thomas, Ignatius), einen kongenialen

Ubersetzer. J. Sudbrack S]

315

Das Leben der heiligen Hedwig. Uber-
setzt v.Konrad u. Franz Metzger u. ein-
gel. v. Walter Nigg (Heilige der un-
geteilten Christenheit). Diusseldorf,
Patmos 1967. 234 S., Ln. DM 14,80;
Subskription DM 13,60.

Die Herausgabe der grofen Hedwigsvita
erfolgt gerade rechtzeitig zum Jubilium
der Heiligsprechung im Jahr 1267. Die
Reihe ,Heilige der ungeteilten Christen-
heit“ ist damit auf 16 Binde angewachsen,
ein beachtliches Zeugnis fiir das 6kumeni-
sche Bemithen des Patmos-Verlages sowie
der Herausgeber der Reihe: W. Nigg und
W. Schamoni.

In seiner Einleitung schreibt W. Nigg:
»In Hedwig vollzog sich eine Verbindung
von Deutschtum und Polentum® (40). Er
weist darauf hin, daf auch evangelische
Christen Hedwig verehrt haben. Beides
unterstreicht die Aktualitit dieser Heili-
gengestalt auch fiir unsere Zeit. Die nun in
deutscher Ubersetzung vorliegende Legenda
maior de beata Hedwigi, noch im aus-
gehenden 13. Jahrhundert geschrieben, ist
allerdings keine Biographie im modernen
Sinn. In den zwélf Kapiteln steht viel iiber
die Tugenden der Heiligen sowie iiber die
Waunder, die sie noch zu Lebzeiten und
nach ihrem Tod im Jahr 1243 gewirkt hat.
Aber wir erfahren nur wenige biographi-
sche Einzelheiten. Die Legenda will die
Verehrung Hedwigs férdern, indem sie den
Gliaubigen ermuntert, die Heilige ver-
trauensvoll um ihre Fiirbitte anzurufen.
Aber hinter der Férderung des Heiligen-
kults ist ein noch viel tieferes Motiv wirk-
sam, das immer wieder durchbricht. Das
Leben der Heiligen ist ein bestindiger
Anruf, desgleichen zu tun, wie sie den tig-
lichen Alltag aus Gott zu leben, in Gottes-
liecbe und Nichstenliebe, in Keuschheit,
Demut und Geduld, in jener ,Ernsthaftig-
keit“, womit die alten Ubersetzungen das
beharrliche Bemiithen der Heiligen um die
Gleichférmigkeit mit Christus, vor allem
auch in seinem Leiden, bezeichnen. Die Le-
genda maior gibt uns einen Einblick in die
Heiligenvorstellung nund den Tugendkanon
des 13. Jahrhunderts. Darin liegt der Wert
ihrer Ubersetzung, aber auch ihre Grenze.
Sie kann dem Leser das Zeitbedingte der
eigenen Heiligenvorstellung bewufit ma-

chen. N. Mulde S]



Buchbesprechungen

Zander, Vera: Seraphim von Sarow.
Ein Heiliger der orthodoxen Christen-
heit (1759-1833). Diisseldorf, Patmos
1965. 176 S., 2 Taf., Ln. DM 16,—.

Seraphim von Sarow (1759-1833) gehort
sicher zu den liebenswertesten Heiligen der
gesamten Christenheit. Die harte Askese
der altkirchlichen Wiistenviter, die Schop-
fungsmystik eines Franz von Assisi, die
Gabe der Seelenfiihrung eines Franz von
Sales und Vinzenz von Paul sind in seiner
Person zu einer neuen Einheit verschmol-
zen. Mit grofler Einfithlung spiirt die Vf.
all dem anhand der authentischen Quellen
nach. Einige Ziige verdienen besonders
hervorgehoben zu werden: einmal die fun-
damentale Bedeutung der Heiligen Schrift
fir das Mondhsleben (33), der Vorrang der
Liebe vor den dufleren Bufliibungen (54),
das natiirliche und offene Verhéltnis zn den
Frauen, die ihn um einen einzelnen Rat
oder die Lebensnachfolge bitten (75; 109;
117). — Leider ist das Biichlein noch zu

Textausgaben

Heinrich Seuse: Deutsche mystische
Schriften. Aus dem Mittelhochdeut-
schen Gbertr. u. hrsg. v. Georg Hof-
mann. Diisseldorf, Patmos 1966. 432 8.,
Ln. DM 36,-.

Heinrich Suso: Das Biichlein der Ewi-
gen Weisheit. Ubertr. u. eingel. v. Oda
Schneider. Wil/Schweiz, F. Gegenbauers
Erben 1966. 205 S., Ln. SFr 9,50; DM
8,60; US 57,—.

Deutsche Mystik. Aus den Schriften v.
Heinrich Seuse und Johannes Tauler.
Ausgewahlt u. m. einem Nachwort ver-
sehen v. Winfried Zeller. Diisseldorf,
Eugen Diederich 1967. 323 S., Ln. DM
16,80.

Mit den drei Nevausgaben oder Neniiber-
tragungen aus der deutschen mittelalter-
lichen Vergangenheit christlichen Betens ist
dem Liebhaber der Tradition ein schones
Geschenk gemacht. Doch denjenigen, des-
sen Blick sich auf eine moderne Spiritualitit
richtet, stellt sich die Frage, ob dem heuti-
gen Leser ein echter (auch historisch ge-
treuer) Zugang zu dieser stark von Meister

316

sehr im Stil einer Heiligenlegende ge-
schrieben; es fehlt die reflexe Ausdeutung
an entscheidenden Stellen; z.B. beim Kampf
mit dem Teufel (37) oder bei den Aussprii-
chen iber Ehe und Jungfriulichkeit (70;
87). Vereinzelt macht sich auch mangel-
haftes theologisches Wissen der Autorin
bemerkbar: So ist das Sakrament der
Krankenélung keineswegs eine Verfalls-
form der charismatischen Krankenheilung
der Urkirche (571.; 119). Die unkritische
Verherrlichung der Zarenfamilie (Niko-
laus’ 1I!) am Ende des Berichts verrit den
retrospektiven Blickwinkel des Exilrussen,
der den Lebensraum des Heiligen unnotig
einengt. Immerhin ist es erstaunlich, zu
héren, dafl Seraphim im Rahmen seiner
ymessianischen Charismen“ als Prophet
und Thaumaturge (der Blinden, Lahmen
und Tauben) auch eine Voraussage der
kommunistischen Revolution und ihrer Fol-
gen fiir die russische Kirche gegeben hat
(98). — Die Ubersetzung ist gut gelungen.

G. Podskalsky S]

Eckhart becinfluiten Welt méglich ist, ohne
dafl eine eingehende Kommentierung ihm
die den Zugang hindernden Steine aus dem
Weg rdumt. Kann er z.B. die Welt der
»Gelassenheit” richtig verstehen, ohne sie
auf dem Hintergrund des modernen per-
sonalen, auf Tun und Dienst an der Ge-
meinschaft ausgerichteten Denkens als eine
Art Nietzschesches Christentum zu mifideu-
ten, in dem sich das Unterdriicktsein des
Menschen zur diesseitigen Inaktivitit und
transzendenten Jenseitshoffnung verfrem-
det hat?

1. Nach seiner ~ von Fachgermanisten
nicht in allem als einwandfrei befundenen —
Tauleriibersetzung legt Hofmann das deut-
sche Werk des ,Minneritters der deutschen
Mystik“ vor. Die beschriankte Zahl der auf-
genommenen Briefe (nur die Briefe des
»Exemplars® sind aufgenommen), das kurze
Nachwort (419-423) wic das knappe Sach-
register (425-432) zeigen, dafl die Uberset-
zung bewuflt fiir den religids interessierten
Leser gedacht ist; aber gerade die im Ge-
gensatz zu Denifle und Heller modern ge-
haltene Sprache (nicht ohne kleine Uber-
setzungsfehler: die ,ustragenden empter®



Buchbesprechungen

des 7. Briefs sind nicht filhrende Stellungen,
sondern nach auflen fithrend, zerstreuend)
und der nur die Realien, selten aber die
Ideengeschichte betreffende Anmerkungs-
apparat (Seite 63, Anm. 76, mufl es Frei-
berg heiflen) scheinen uns die zu Beginn
gezeigte Schwierigkeit zu unterstreichen.

2. Die Ubersetzung des Biichleins der
Ewigen Weisheit ist sprachlich recht gut
gelungen. Die eben gemachten Vorbehalte
gelten natiirlich auch hier. Uberdies hat
man den Eindruck, daf die gegeniiber Tau-
ler gewif} bilderreiche und gemiitvolle Spra-
che Seuses zu gemiitvoll wiedergegeben
wird, so dafl ein vielleicht zu zartes und
blumiges Seusebild herausgelesen werden
konnte.

3. Diese Auswahl aus der Tauler- und
Seuse-Ubersetzung, die der protestantische
holsteinische Pastor Walter Lehmann 1911
und 1913 zum erstenmal veroffentlichte, be-
stitigt noch einmal deren iberragende
sprachliche Qualitit. Aber gerade Lehmann
konnte dank seiner sprachlichen Einfith-
lungskraft die ideengeschichtlich nicht ge-
niigend ausgeleuchteten Texte seiner Auto-
ren deutschtiimlich-pantheisierend mifideu-
ten. Die Wissenschaft hat solche Deutungen
lingst zu Grabe getragen, das kurze Nach-
wort von W. Zeller hilt sich auch méglichst
frei davon. Der an der Sprache und der
Poesie interessierte Leser, fiir den diese
Ausgabe vornehmlich gedacht ist, wird viel
Freude an ihr haben; aber wie soll ein
nicht vorgebildeter Leser die religiose Welt
ohne Mifldeutung in seine Gegenwart trans-
ponieren kdénnen? J. Sudbrack S]

Petrus de Ribadeneyra: Vita Ignatii
Loyolae. Textus latinus et hispanus
cum Censuris. Edidit Candidus de Dal-
mases SJ (Monumenta Historica Socie-
tatis Jesu, 93). Rom, MHS], Via dei
Penitenzieri 20, 1965. XXIV und 1022
S., Lit 8000,—.

Die urspriinglich lateinisch geschriebene
und spiter ins Spanische iibersetzte Igna-
tiusbiographie von Ribadeneyra aus dem
Jahre 1572 gehért zu den wichtigsten Quel-
len zur Lebensgeschichte des Ordensstifters.
Sie erscheint hier als vierter Band der
~Fontes narrativi de S. Ignatio et de Socie-
tatis Jesu initiis“ (in der ersten Auflage

317

»Scripta de S. Ignatio®), die die vierte Ab-
teilung der Monumenta Ignatiana inner-
halb der Monum. Hist. SJ ausmachen. Es
war geplant, dem Band auch die kiirzere
Lebensbeschreibung des Heiligen, die Riba-
deneyra in seinem Werk , Flos Sanctorum*®
veréffentlicht hat, hinzuzufiigen. Wegen des
schon zu grofien Umfanges von Band IV
hat man aber davon wieder abgesehen; sie
wird wahrscheinlich in dem noch ausstehen-
den Band V der ,Fontes narrativi“ erschei-
nen. In einer lingeren Einfithrung gibt der
Herausgeber zunichst eine Textgeschichte
sowohl des lateinischen wie des spanischen
Textes, darauf einen Uberblick iiber die
Ubersetzungen in andere Sprachen (ital.,
franz., deutsch, engl.), endlich eine Charak-
terisierung des Autors und seines Werkes,
das fiir alle spiteren Ignatiusbiographien
von erstrangiger Bedeutung gewesen ist. Es
folgt der lateinische und der spanische Text,
der lateinische auf der linken Seite (wobei
die Zusitze der zweiten Auflage von 1586
durch Kursive angezeigt sind), der spanische
auf der rechten (und zwar nach der sechsten
Auflage von 1605; die erste Auflage war
1578 herausgekommen). Bevor die Biogra-
phie zum ersten Male herauskam, ging sie
zur Zensur an verschiedene Patres, u. a, an
Petrus Canisius. Die 12 Zensuren mit vie-
len einzelnen Verbesserungsvorschligen
werden zum Schlufl des Bandes abgedruckt.
Wenn auch Ribadeneyra, der schon in jun-
gen Jahren Ignatius kennengelernt hatte
und mit knapp 14 in den Orden eingetre-
ten war, von dankbarer Solnesliebe zu sei-
nem heiligen Vater erfillt war, so ist seine
Lebensbeschreibung doch von erstaunlicher
Objektivitit und gilt als sehr zuverldssig.

F. Wulf §]

Gongalves da Cdmara, Louis: Mémo-
rial 1555. Traduit et présenté par R.
Tandonnet SJ (Coll. Christus Nr. 20,
Textes). Paris, Desclée de Brouwer
(1966). 280 S., brosch. FB 240.

Der portugiesische Jesuit L. Gongalves da
Camara weilte in den Jahren 1553-1555 im
romischen Generalat des Ordens. Wie es
scheint, besafl er das Vertrauen des Ordens-
stifters Ignatius von Loyola in hohem Ma£.
Die Auftrige, die der General ihm gab,
zeugen davon. Schliefllich iibertrug er ihm
das Amt des Hausministers, der die tag-



Buchbesprechungen

lichen Geschifte zu besorgen hatte. Ihm
vertraute Ignatius auch seine Lebenserin-
nerungen an, den sog. Pilgerbericht. In
haufigen Gesprichen, die sich iiber lin-
gere Zeit hinzogen, erzdhlte ihm der Hei-
lige in knappen Worten seinen inneren
Weg seit der Umkehr in Loyola, und nach
der Unterredung schrieb G. das Gehérte
aus dem Gedachtnis nieder. Neben diesem
Zeugnis verdankt der Jesuitenorden dem
gleichen G. viele wertvolle Einzelziige iiber
den Ignatius der rémischen Jahre, Im tig-
lichen Umgang mit dem General kam
naturgemdf alles zur Sprache, was den ord-
nungsgemifen Gang des Hauses, vor allem
dessen geistliche Disziplin betraf, aber auch
die geistliche Entwicklung des einzelnen.
Ignatius kitmmert sich persénlich um die
Gesundheit der Novizen, scheut sich nicht,
die Fehler seiner eigenen Vergangenheit
mitzuteilen, um einen Mitbruder, der ver-
sucht ist, das Ordensleben aufzugeben und
»in die Welt* zurickzukehren, zu ermuti-
gen und zu trosten, All das und vieles
andere hat G. Tag fiir Tag notiert. Er hat
auch die Gelegenheiten nicht versdumt, den
von ihm als Heiligen verehrten General
auszufragen: iber die rechte Weise, die
geistlichen Ubungen zu geben, ilber die
rechte Behandlung der Menschen, nach ,Re-
geln fiir diejenigen, die auf das Weingut
gehen®, usw. Er erwahnt auch, welche Arten
von Spielen Ignatius fir die Erholung der
Seinen erlaubt und sogar selbst erfindet,
und illustriert die Liebe des Generals zu
seinen Untergebenen durch das kéostliche
Wort des Heiligen: Wenn es méglich wire,
mochte ich auch wissen, wieviel Flohe sie
des Nachts beiflen (nr. 87).

Strich fiir Strich entsteht so das Bild des
alltiglichen Ignatius, gezeichnet von einem
Mann, der seinen General liebt und auch
dort zu verstehen, ja zu rechtfertigen sucht,
wo der heutige Leser seines Tagebuchs
stutzt und kaum nachahmenswert findet,
was jhm da als exemplarisch vorgestellt
wird. Denn vieles im tiglichen Tun nnd
Entscheiden des Ignatius ist zeit-, besser
situationsbedingt und widerstreitet der
Verallgemeinerung; es bleibt bezogen und
abhingig von der Mentalitit der Epoche
und erweist damit, dafl gerade auch die
christliche Lebensform und ihre Vollkom-
menheit den Bedingungen des geschicht-
lichen Wandels unterworfen sind. Umge-

318

kehrt hat G. uns manches iiber die Hand-
lungsweise des Heiligen uberliefert, was
auch heute noch durchaus beherzigenswert
ist. Als er ungefdhr zwanzig Jahre spiter
die Eintragungen in seinem Tagebuch kom-
mentierte, bemerkte er z. B. zu der Weise,
wie man unter Ignatius die Novizen er-
probte: damals lebten die Novizen in gré-
ferer Freiheit und waren deshalb wirklich
abgetdtet; heutzutage aber gebe es viele
Gesetze und duflere Vorschriften, hinter
denen jeder sein wirkliches Wesen ver-
bergen kénne (und deshalb im geistlichen
Leben keine Fortschritte mache). Und sollte
in der hiufigen Befragung des Konsults
und in der Art und Weise, wie es geschah,
nicht sogar ein ,demokratischer Zug an
der Regierungsweise des Heiligen sichtbar
werden (wenn auch nicht verschwiegen wer-
den soll, daf manche Methoden den mo-
dernen Betrachter zu autoritir anmuten!)?
Das Tagebuch des G. zeigt eine Dimen-
sion an Ignatius, die weder im Exerzitien-
buch, noch im Geistlichen Tagebuch, noch
in den Konstitutionen so deutlich hervor-
tritt und die auch im Pilgerbericht und in
der reichen Korrespondenz nur gerade an-
klingt. Tatsdchlich gehdrt auch sie zum Hei-
ligen aus Loyola, dessen Charakterbild
Freund und Feind manche Ritsel aufgibt,
weil es Zige in sich vereint, die, wie es

scheint, einander widersprechen.
N.Mulde S]

Teresa von Avila: Die innere Burg.
Hrsg. und ibers. v. Fritz Vogelsang.
Stuttgart, Henry-Goverts-Verlag 1966.
224 S., Ln. DM 18,

Vorliegende Ubersetzung stellt mit dem
letzten grofien Buch der spanischen Mysti-
kerin ein klassisch gewordenes Werk der
Mystik als Buch der Weltliteratur vor. Te-
resa schildert im Bild der sieben inneren
‘Wohnungen die Begegnung des Menschen,
d. h. ihrer selbst, mit Gott. Vielleicht bei
keinem andern Werk bewdhrt sich ihre
sprachliche Ausdrucksgewalt so sehr; klas-
sische Klarheit verbindet sich mit sprudeln-
der Lebendigkeit; die, von auflen gesehen,
steife Form der Allegorie erweist sich schon
nach wenigen Zeilen als cine kontrastreiche,
unaufdringlich den Leser in seinen Bann
ziechende, ungezwungene Bilderwelt; die



Buchbesprechungen

Sprache hat etwas vou der Leichtigkeit und
dem Charme, mit der Teresa ihre Lebens-
aufgabe der Reform und ihr personliches
Beten verbinden komnte. Uber die hohe
geistliche Bedeutung des Werkes braucht
kein Wort verloren zu werden. Die gelun-
gene Ubersetzung Vogelsangs zeigt, daf
der Zugang zu dieser Welt der anbrechen-
den Neuzeit dem modernen Menschen be-
deutend leichter fillt als der Weg in die
Welt der oben besprochenen deutschen My-
stik des Mittelalters. J. Sudbrack S]

Surin, Jean-Joseph: Correspondence.
Texte établi, présenté et annoté par
Michel de Certeau. Préface de Julien
Green (Bibliothéque Furopéenne). Bru-
ges, Desclée de Brouwer 1966. 1827 S.,
FB 600,—.

Ein magistrales Werk, das die Form einer
kritischen Textausgabe weit fiberschreitet.
Der Herausgeber, M. de Certeau SJ, ist in
der Materie seit Jahren zu Hause. Neben
einer Reihe von Aufsitzen, hauptsichlich
in der Revue d’Ascétique et de Mystique,
ither Surin und seine Zeit besorgte er vor
einigen Jahren die erste kritische Ausgabe
des ,Guide spirituel pour la perfection®
(vgl. diese Ztschr. 37 [1964] 232), nach
einem bisher unbekannten Manuskript, das
Surin selbst durchgesehen, dessen Ver-
offentlichung er aber nicht mehr erlebt hat.
Schon dort machte er in einer lingeren Ein-
fiihrung mit einem der gréfiten und zu-
gleich eigenartigsten Spirituellen des fran-
zosischen 17. Jht. (1600-1665) bekannt.
Auch in der vorliegenden, bisher umfas-
sendsten Ausgabe der Briefe Surins — im
ganzen 594 — sind zahlreiche Einfithrungen
und Anhinge hinzugefiigt, in denen fast
das vollstandige Material fiir eine Biogra-
phie vorgelegt wird. Erst mit ihrer Hilfe
wird die Lektiire der Briefe fruchtbar, er-
schlieflen diese das Geheimnis des Mannes
auf der Grenze zwischen Geisteskrankheit
und Mystik und scine geistliche Lehre.

In der Einfithrung (S. 25-89) handelt der
Herausgeber itber Surin und seine Zeit so-
wie iber die Textgeschichte seines Brief-
korpus. Darauf folgen die Briefe, unterge-
teilt in sicben grofie Abschnitte, die jeweils
eine besondere Lebensperiode Surins um-
fassen. Den einzelnen Abschnitten, hin und

319

wieder sogar einzelnen Briefen, werden
noch einmal Einfiithrungen vorausgeschickt,
erginzt durch eine Menge von Fufinoten.
Selbst fiir die fast 20 Jahre, in denen Surin
durch seine Krankheit am Schreiben gehin-
dert war, erfahren wir geniigend {iber sein
Leben, tiber die Entwidlung seiner Krank-
heit, liber das, was ihn beschiftigte und was
er niederschrieb, fiber die sehr geteilte Stel-
lungnahme zu seinem ,Fall“. Zwei Anhan-
ge beinhalten die Familiengeschichte der
Surins sowie die Geschichte der beriihmt-
beriichtigten Oberin des Ursulinenkonvents
von Loudun, Johanna von den Engeln; ein
dritter Anhang, eine Zeittafel, stellt die
wichtigsten Ereignisse aus dem Leben Su-
rins in den Zusammenhang der politischen
und religiosen Geschichte Frankreichs im
17. Jht. Ein ausfithrliches Personenregister
und eine Inhaltsangabe mit genauer Auf-
fiilhrung der einzelnen Briefe, ihrer Abfas-
sungszeit und ihrer Adressaten, beschliefit
den stattlichen Band von bald 2000 Seiten.

Der Band ist fiir das Studium der Spiri-
tualitdt vor allem aus zwei Griinden von
Bedeutung: zum ersten fir eine tiefere Er-
kenntnis der geistlichen Lehre Surins, so-
dann fir die Aufhellung der Begegnung
zwischen Surin und der pseudo-besessenen,
krankhaft veranlagten (Hysterie) Johanna
von den Engeln. — Die Briefe des Seelen-
fithrers sind eine lebendige Illustration sei-
ner geistlichen Lehre, die deutlich die Schule
Lallemants verrit. Sie enthalten alles, was
er in seinen Werken niedergeschrieben hat:
die Hinfiihrung zur vélligen Entsagung
seiner selbst, zur vorbehaltlosen Ubergabe
der ganzen Person, des ganzen Lebens an
Gott, um eben so mit Gott fiir das Heil der
Mitmenschen titig sein zu kénnen. Sie ha-
ben vor den Werken sogar den Vorzug der
unmittelbaren, persénlichen Aussage. Schon
zu seinen Lebzeiten wurden sie immer wie-
der abgeschrieben und weitergereicht. Surin
wuflite darum und hat es geférdert; er
wollte méglichst viele erfassen und an der
geistlichen Erfahrung seines Lebens teil-
nehmen lassen. Nur um die ganz person-
lichen Briefe war er besorgt; sie sollten
nicht der Indiskretion ausgesetzt sein. Da-
mit sind wir beim Zweiten: Ein Viertel der
hier ver6ffentlichten Briefe ist an Johanna
von den Engeln gerichtet; sie stammen aus
der Zeit nach seiner Wiedergenesung (von
1658 ab) und folgen zeitweise dicht aufein-



Buchbesprechungen

ander. Hier spricht Surin sich selbst aus und
vertraut jener Frau, zu der er sich — ohne
dafl er sich Rechenschaft daritber gab — so
sehr hingezogen filhlte, die innersten Ge-
heimnisse seines Herzens an, das einzig um
die unergriindliche Liebe Gottes kreist.
‘Wohl verhilt er sich den vielen Sonder-
barkeiten, vor allem den Engel-Erscheinun-
gen der stindig von sich selbst redenden
Ursuline gegeniiber zuriickhaltender als
etwa Saint-Jure SJ, einer der Seelenfithrer
Johannas wihrend Surins Krankheit. Den-
noch bleibt es merkwiirdig, wie wenig er,
dieser feinfiihlige Mensch von so hoher
Intelligenz, imstande ist, die Psychologie
dieser Frau zu durchschauen, vielleicht ge-
rade wegen seiner iibergroflen Sensibilitit
und Zerbrechlichkeit, die ihn alles ganz un-
distanziert und glihend erfahren lief. Von
dieser Frau fiihlte er sich und sein eigent-
liches geistliches Anliegen verstanden. De
Certeau stellt mit Recht keine genaueren,
psychoanalytischen Untersuchungen an, um
herauszubekommen, wie bei Surin eine
ibernormale Einbildungskraft, die schliefi-
lich zur Geisteskrankheit fithrt, und echte
Mystik zusammengehen (viel analytischer
charakterisiert er die schizoide Ursuline, S.
1729 ff.). Er méchte den Menschen Surin
durch das Medium seiner Briefe so ur-
spriinglich und ungeteilt erfassen und spre-
chen lassen, wie es aus dem zeitlichen Ab-
stand der Jahrhunderte nur immer méglich
ist. Und viele dieser Briefe sind noch heute
von solchem Charme und einer so geist-
lichen Eindringlichkeit, dafl man sich ihnen
nicht entziehen kann. In ihnen ist etwas
von dem groflen und gefihrlichen Aben-
teuer — vom todnahen Abgrund bis in den
Himmel - eingefangen, das dieser Mann in
der Begegnung mit dem lebendigen Gott in
den Tiefenschichten seiner Seele gewagt
hat, Eben dieses Abenteuer hat auch Julien
Green in seinem Vorwort heraufzubeschwé-
ren versucht. — Ein Budh, das geistliche
Schitze birgt und das der interessierte Le-
ser nicht mehr aus der Hand gibt.

F.WulfS]

320

Newman, John Henry: Der Anruf
Gottes. Neun bisher unverdffentliche
Predigten aus der katholischen Zeit.
Rottenburg, Bader’sche Verlagsbuch-
handlung im Schwabenverlag Stuttgart
(1965). 145 S., Ln. DM 13,50.

Der Band umfafit neun Predigten aus dem
Nadhlafl Newmans, die bisher unversffent-
licht geblieben waren. Fine davon stammt
aus dem Jahr 1873 und wurde bei der Er-
offnung des St.-Bernhard-Seminars in Olton
gehalten. Abgesehen von einer weiteren
Predigt vom 8. Sonntag nach Pfingsten 1870
gehen die iibrigen sieben auf das Jahr 1848
zuriick. Es sind Predigten zu den Sonntagen
der Vorfasten- und Fastenzeit, zugleich die
ersten, die Newman nach seinem Studien-
aufenthalt und seiner Priesterweihe in Rom
in seiner englischen Heimat gehalten hat.
Es ist beeindruckend zu sehen, wie der ehe-
malige Professor aus Oxford den meist aus
Irland eingewanderten Katholiken Bir-
minghams die Botschaft des Glaubens ver-
kindet und auslegt. Zugleich wird die
schlichte, anschauliche Sprache zum Funken,
in dem die persdnliche Glaubensiiberzeu-
gung Newmans auf seine Zuhérer iber-
sprang, was auch der heutige Leser noch zu
verspiiren vermag. Auch in diesen Predig-
ten bleibt Newman stets der Kampfer fiir
die Wahrheit und den Anspruch Gottes
gegeniiber einer Welt, die dem Unglauben
zuneigt, weil sie versucht ist, die Welt mehr
zu lieben als Gott. Mag auch der heutige
Leser mancher Anwendung der biblischen
Botschaft auf konkretes Zeitgeschehen nicht
ohne weiteres zustimmen oder einen gewis-
sen pessimistischen Zug in der Einschit-
zung der Zeitldufte nicht teilen, so kann er
sich doch dem Eindruck nicht entzichen, daf§
hier ein grofer Geist in ungewéhnlicher
Aufrichtigkeit dem Wort Gottes dient. —
Die Ubersetzung besorgte die Newman-
Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von
‘Weingarten, die auch die im Schwabenver-
lag, Stuttgart, erschienene Gesamtausgabe
der Predigten Newmans betreut.

N.Mulde S§]





