Teresa und Teilhard 325

einen Menschen. Es ist dies das persdnlich-geschichtliche Handeln Gottes
an diesem Menschen, an ,mir“, weil es meine Geschichte ,handelt”, un-
geachtet der tausend Faden, die ich knipfen konnte zu innerweltlichen
Ursachen, aber auch ungeachtet der Blindheit manchen ,Schicksals®, das
ich innerweltlich nicht mehr entritseln kann. Ich bin dann befreit, wieder
zu sagen, dafl ,in deiner Hand mein Geschick steht“. Freilich ist dann
alles, auch das Dunkle und auch der Tod, giitiges Walten Gottes, da thm ja
nichts im Werden und Vergehen dieser Welt entgeht. Unsere gewohnten
frommen Gebete und Lieder miifiten sich dann wandeln; fiir sie ist Gott
doch fast nur der Garant des Gliicks und Uberlebens (als miifite er uns dies
im Kampf mit dunklen Michten abringen). Es ist gottloses Denken, keine
Vorsehung mehr zu preisen, wo man innerweltliche Kausalzusammen-
hinge durchschaut. Es ist dagegen Glaube an den lebendigen Gott, wenn
in all dem, was ich nicht iiberschaue, wie in dem, was ich durchschaue, das
tberlegene Walten Gottes annehme, der das letztlich Unverrechenbare
eines jeden Lebens in seine giitige Fihrung aufnimmt.

Teresa und Teilhard

Untersuchung einer bemerkenswerten Ubereinstimmung

Conrad Himmelsbach OCD, Wiirzburg

Die Gegeniiberstellung oder sogar Zusammenstellung dieser beiden
Namen wird die einen verwundern, die andern verdrgern. Verwunderung
bei denen, die Teresa de Jesus und Teilhard de Chardin nicht geniigend
kennen und daher meinen, hier sei kaum mehr Gemeinsames zu entdecken
als die Tatsache, dafl beide Christen der katholischen Kirche waren. Arger
jedoch bei jenen anderen, fiir die Teresa die grofie Heilige von absoluter
Treue ist, Teilhard dagegen ein Mann von zweifelhafter Rechtgliubigkeit
und geféhrlichen Grundsatzen.

Es soll in dieser Studie versucht werden zu zeigen, dafl diese beiden
groflen Menschen und Christen etwas Entscheidendes gemeinsam haben.
Und dieses Entscheidende liegt bei beiden gerade dort, wo sie sich selbst
ganz engagieren, als ginge es um ihre wesentlichste Botschaft an die Welt.
Dazu werden wir zuerst je einen mafigebenden Text untersuchen und in
einer Art Synopse einander entsprechende Stellen zusammenfiigen. Ein



Conrad Himmelsbach 326

zweiter Teil soll dann deutlich machen, wie die beiden Mystiker einander
erginzen und erkliren. Im dritten Teil werden schlieflich, so hoffe ich,
die Umrisse einer Synthese sichtbar werden, die Richtpunkte fir eine
tiefe Erneuerung des geistlichen Lebens in einer neuen Welt anbietet.

I. Ubereinstimmung

Zunichst eine kurze Untersuchung zweier Texte, die eine grundlegende
Ubereinstimmung zwischen Teresa und Teilhard enthiillen. Dabei richten
wir den Blick sogleich auf das Wesentliche, ohne leugnen zu wollen, dafl
in Unwesentlichem betrichtliche Unterschiede vorhanden sind. Ein gro-
Rer Teil dieser Verschiedenheiten geht auf Kosten der ganz anderen Welt-
situation bei Teresa de Jesus und bei Teilhard de Chardin.

1. Teilhard de Chardin — Begriff der Zentrogenese

Wir wissen schon seit langem, dafl das Denken Teilhards in immer neuen
Ansitzen um einige wenige Grunderkenntnisse kreist und fortlaufend um
Prizision bemiiht ist. Neben wissenschaftlicher Sorgfalt zeigt sich hier das
Streben des Mystikers nach Vereinigung und Einheit. So greifen wir nicht
allzusehr fehl, wenn wir uns auf eine der zahlreichen Abhandlungen Teil-
hards beschrinken und aus ihr heraus jenen Schliisselbegriff entfalten, der
oben genannt wurde: Zentrogenese (Centrogénése, mit den anderen ver-
wandten Begriffen Centre, Centrologie, Centréité, Centrification, Person-
nalisation). Mit dem Wort Zentrum ist fir Teilhard eine ganze Welt
beschworen. Es war ja die fruchtbarste Entdeckung seines Forschens, dafl
sich (unter der Anziehung des geheimnisvollen ,Omega“ und in Richtung
dahin) im gesamten Ablauf der Zeit (vierte Dimension) zunehmend eine
Verinnerlichung der Materie bildet (centro-complexité), und zwar durch
einige kritische Punkte hindurch (matiére-vie, vie-pensée). Die Begeiste-
rung, die den Pater immer wieder erfafit, wenn er diesen Zusammenhang
in den Blick bekommt, ist verstindlich. Es ist ja das tiefste Verlangen des
Menschen, die uniibersehbare Pluralitdt des Lebens und der Dinge in eine
Einheit zu bringen. Daf} dieses Bestreben bei Teilhard nicht zu einem
verschwommenen Pantheismus oder zu einem unwahren Humanismus
fihrt, sondern zu einer tieferen Begegnung mit der vollen Wirklichkeit
und zu einer Moglichkeit, den christlichen Glauben und die moderne,
(scheinbar) profane Welt in eine fruchtbare Einheit zu weisen, das wird
wohl immer deutlicher, je mehr Einsicht wir in das Werk des groflen
Jesuiten bekommen. Hier also geht es uns um diese Entdeckung der Zen-
trogenese: Das Werden von mehr Innerlichkeit bis zum personalen Kern
(personnification). Wie gesagt, beschranken wir uns auf einen Essai, den



Teresa und Teilhard 327

Teilhard im Dezember 1944 in Peking verfafite: La Centrologie, Essai
d’une dialectique de I'union’. Er hat den Vorteil, dafl er uns unmittelbar
mit dem Gegenstand unserer Untersuchung bekannt macht.

Wir greifen einige fithrende Sitze heraus. Im ersten Teil schreibt Teil-
hard unter der Uberschrift: Centres et Centro-Complexité folgendes: A
travers la série des unités cosmiques, la conscience grandit et s’approfon-
dit proportionnellement a la complexité organisée de ces unités“ (In der
Reihenfolge der kosmischen Einheiten wéchst und vertieft sich das Be-
wufitsein entsprechend der organisierten Komplexheit dieser Einheiten)®.
Kurz darauf heifit es: ,D’ot il résulte que le caractére le plus essentiel, le
plus significatif de n’importe laquelle des unités dont le groupement forme
I'univers se trouve marqué dans celles-ci par un certain degré d’'intério-
rité, c’est-a-dire de centréité (Ame), lui-méme fonction d’un certain degré
de complexité (corps)“ (Daraus folgt: Der wesentlichste, der bezeichnend-
ste Charakterzug irgendeiner dieser Einheiten, deren Gruppierung das
Universum bildet, ist in diesen gekennzeichnet durch eine gewisse Stufe der
Innerlichkeit, d. h. der Zentriertheit [Seele], sie selbst Funktion einer ge-
wissen Stufe der Komplexheit [Korper})?. In dieser Hinsicht kann er da-
her sagen: ,Se dessine un Univers centré® (Es zeichnet sich ein zentriertes
Universum ab)% Doch handelt es sich nicht um etwas Statisches, denn:
»L'Univers apparait centré dans son ensemble, mais encore, il se déconvre
traversé et mi par un flux de centration® (Das Universum erscheint zen-
triert in seinem Gesamt, es enthiillt sich aber auch als durchzogen und
bewegt von einer Stromung der Zentrierung)®. Und die Schluf8folgerung:
»,Observé dans son vrai et essentiel déplacement a travers le Temps,
I'Univers représente un systéme en voie de ,centro-complexifikation® in-
terne au passage d’'une moindre 4 une plus haute centro-complexité“ (Be-
obachtet in seiner wahren und wesentlichen Verwandlung im Ablauf der
Zeit, stellt das Universum ein System dar, das sich auf dem Weg innerer
Zentro-Komplexifikation befindet, im Ubergang von einer geringeren
zu einer hoheren Zentro-Komplexheit)®.

In einer Klammer tauchte der Begriff ,Seele® auf. Wir miissen ihn jetzt
niher ins Auge fassen.

In seinem zweiten Teil hat Teilhard die Etappen der Zentrogenese ent-
faltet: Centréité fragmentaire, centréité phyletique, eu-centrisme (frag-
mentarische Zentriertheit, phyletische Zentriertheit, volle Zentriertheit).

! Teilhard de Chardin, L’ Activation de I'énergie, Paris 1963, 104; Die Ubersetzung die-
ses Bandes bei Walter, Freiburg, war mir nicht zuginglich; man sehe mir den eigenen
Versuch nach.

2 Teilhard, a. a. O. 107. 3 A.a. 0.107.

* A a. 0. 108. 5 A.a. 0. 108. ¢ A.a. 0.109.



Conrad Himmelsbach 328

Auf die zuletzt genannte Steigerung (eu-centrisme) richten wir nunmehr
unsere Aufmerksamkeit.

Wir kommen nicht daran vorbei, die Stellen sorgfiltig und genau ken-
nenzulernen. Zundchst weist Teilhard nochmals auf das allmihliche
Wadhstum der ,Mitte“ (wir mochten es fast lieber , Tiefe“ nennen) hin:
»En vertu méme de la notion de centro-complexité, il existe dans les noy-
aux cosmiques autant de degrés de centréité que de degrés de complexité.
Ce que nous avons appelé ,centres‘ jusqu'ici, dans le cas des zones infé-
rieurs de la Vie, ne saurait donc se comparer 4 des points géométriques,
mais plutdt & de petites surfaces circulaires de plus en plus réduites, mais
conservant cependant encore ,un diamétre centrique’ appréciable* (Kraft
des Begriffes der Zentro-Komplexitat existieren in den kosmischen Ein-
heiten ebenso viele Stufen der Innerlichkeit als der Komplexheit. Das,
was wir bisher im Falle der niederen Zonen des Lebens ,Zentren‘ nann-
ten, kann man also nicht mit geometrischen Punkten vergleichen, sondern
eher mit kleinen runden Oberflachen, die sich zunehmend verkleinern.
Aber sie behalten doch noch einen erkennbaren Durchmesser)’. Es wird
bei dieser Darlegung gut sein, sich daran zu erinnern, dafl Teilhard sehr
wohl eine hohere Ursache in diesem ganzen kosmischen Geschehen aner-
kennt. Auch tite man ihm Unrecht, wollte man in solchen Sitzen einen
rohen Materialismus sehen. Und auch das ist zu beachten, dafl mindestens
an zwei kritischen Punkten der evolutive Verlauf nicht unterbrochen wird,
aber neu ansetzt. Es fallt nicht schwer, an diesen kritischen Stellen (Uber-
gang von unbelebter Materie zu lebender Materie und von biologischem
Leben zu personalem Leben) eine besonders konzentrierte Nahe des Ge-
heimnisses anzunehmen, dem wir den Namen Gott geben.

Diese Zwischenbemerkungen schienen nétig, um den nun folgenden Satz
richtig einzuschitzen: ,C’est le passage de cet état diffus & un état rigou-
reusement ponctiforme, qui définit le grand phénoméne de 1’'Homini-
sation“ (Der Ubergang von diesem ausgedehnten Zustand zu einem im
strengen Sinn punktférmigen ist es, der das grofle Phinomen der Homi-
nisation ausmacht)®. Er besagt, schlicht genommen, dafl im Menschen
diese Gesamtausrichtung und diese Gesamtarbeit der kosmischen Evo-
lution (wenn wir wollen: der fiinften Dimension) endet (zunachst, wie wir
gleich sehen werden). Wihrend aber nun Teilhard in der Weiterverfol-
gung der Zentrierung der Welt den Weg tiber das Kollektiv einschlagt
(unter peinlicher Riicksicht auf den unantastbaren Wert der menschlichen
Person, die ja gerade von einem recht verstandenen Kollektiv voraus-
gesetzt, nicht eingeebnet wird), mochte ich hier versuchen, eine andere
Linie der Weiterentwicklung auszuziehen, die zwar von Teilhard strich-

7 A.a.0.115. 8 A.a. 0. 115.



Teresa und Teilhard 329

weise angedeutet, jedoch nicht vollendet wurde. Das ist von seinem An-
liegen her verstdndlich. Bei den groflen Umrissen seiner Intuition mufite
er wohl auch den Gesamtvorgang im Auge behalten. Dieser verlduft nun
tatsdchlich Giber die Einheit der Menschheit auf einen neuen kritischen
Punkt zu, das bekannte Omega in seinem doppelten Gesicht. Deswegen
blieb die Tatsache etwas im Dunkel, dafl auch in der einzelnen mensch-
lichen Person die bisher verfolgte Zentrogenese weitergeht. Gewiff, an
einer Stelle ist es angedeutet: ,C’est seulement & partir du pas critique de
la Réflexion que, par leur pointe spiritualisée (leur dme), les particules
humaines deviennent capables, non seulement de subir distinctement
I'action, mais de participer a la consistance, essentiellement personnelle,
d’Oméga. Dans la mesure o1 il est personnalisé, le grain de conscience
devient libre de son support matériel phyletique. Détaché de sa matrice
de complexité, qui retombe vers le multiple, le centre réfléchi peut enfin,
définitivement unifié sur lui-méme, rejoindre le pdle ultime de toute con-
vergence“ (Erst von dem kritischen Schritt der Reflexion ab werden die
menschlichen Partikel kraft ihrer vergeistigten Spitze (ihrer Seele) fahig,
nicht nur deutlich die Aktion des ,Omega‘ aufzunehmen, sondern auch an
seiner wesenhaft personalen Bestindigkeit teilzunehmen. Das Bewufitsein
wird frei von seinem materiellen phyletischen Untergrund, im Mafle es
personalisiert ist. Das reflektierte Zentrum, von seinem Mutterboden
der Komplexheit, die zum Vielen zuriickfdllt, abgeldst, kann nunmehr
in endgiiltiger Selbsteinheit sich dem hochsten Pol aller Konvergenz
einen)®. Und diese Stelle ist nicht die einzige. Gerade dort, wo Teilhard
von der Liebe spricht, die in zunehmendem Mafe der Stil werden muf, in
dem die Menschen miteinander leben, wenn unter dem wachsenden Druck
der Sozialisation die einzelnen Personen intakt bleiben, oder besser, zur
Reife ihrer personalen Anlagen kommen sollen, gerade dort also beriihrt
Teilhard oftmals die Tiefen des Menschen selbst. Aber es ist bezeichnend,
er sieht die Entwicklung dieser Tiefe (personnaliser, omégaliser) wieder-
um mehr in der (gesunden) Sozialisation (collectivisation). Gemeinsam
geht die Menschheit ihrem Pol entgegen. Und so mitwirkend, riickwirkend,
die menschlichen Personen. Es fragt sich, ob der umgekehrte Weg nicht
auch gangbar ist. In Wahrheit scheinen beide Wege ein einziger Weg zu
sein. Es ist einfach das Wachsen von personaler freier Liebe in der Welt.
Doch diirfte der innere Durchstof} im je einzelnen Menschen (centre per-
sonnalisé!) zu Gott unabdingbar sein fiir eine solche Welt und fiir eine
solche Zukunft. Beides gehort untrennbar zusammen: Kollektiv und Per-
son. Beides wichst miteinander. Teilhard hat das sehr genau gesehen. Es
ist aber von hohem Interesse, den Werdegang des zweiten (Person) eben-

% A.a.0.128.



Conrad Himmelshach 330

falls exakt bis zu seinem Abschlufl zu verfolgen und aufzuschliefen. Und
das mit derselben wissenschaftlichen Sorgfalt und unanfechtbaren Logik
(unter Einschluf der Wahrheiten des dchristlichen Glaubens) in einer
Weise, die jeden Menschen iiberzeugen kann, der die Wahrheit sucht.
Hier miifite uns Teresa de Jesus Wichtiges sagen konnen. Wir wollen die
entsprechenden Texte untersuchen.

2. Teresa de Jesus — Moradas del alma

Zu diesem Zwedck wiahlen wir jenes Werk, in dem Teresa wohl am klar-
sten die Schritte nach innen (den ,Weg des Gebetes“, wie sie es nennt)
erlidutert: die Moradas!®. Man muf} sich selbst erkennen. ,Erschiene es
nicht als eine schreckliche Unwissenheit, wenn jemand keine Antwort wiiite
auf die Frage, wer er ist, wer seine Eltern sind und aus welchem Land
er stammt? Wire dies ein Zeichen viehischen Unverstands, so herrschte
in uns ein noch unvergleichlich schlimmerer Stumpfsinn, wenn wir uns
nicht darum kiimmerten, zu erfahren, was wir sind, sondern uns mit
diesen Leibern zufrieden gében und folglich nur so obenhin, vom Héren-
sagen, weil der Glaube es uns lehrt, davon wiifiten, dafl wir eine Seele
haben. Aber welche Giiter diese Seele in sich bergen mag, wer in ihr wohnt
und welch groflen Wert sie hat, das bedenken wir selten, und darum ist
man so wenig darauf bedacht, ihre Schonheit mit aller Sorgfalt zu bewah-
ren. All unsere Achtsamkeit gilt der rohen Einfassung, der Ringmauer
dieser Burg, das heifit, den Korpern“!t. F. Vogelsang, der diesen Abschnitt
Teresas in seiner Einfithrung zur Ubersetzung der Moradas zitiert, fahrt
fort: ,Das Tor aber, durch das der Mensch in sich selber einzudringen
vermag, und der Schliissel, mit dem die Seele, die kimpfend durch das
langsam sich lichtende Dunkel vorwartsriickt, bis zur strahlenden Mitte
gelangen kann, ,wo die tief geheimnisvollen Dinge zwischen Gott und
der Seele vor sich gehen’ — dieser Schliissel ist fiir Teresa das Gebet, jene
absolute Hinkehr zum Héchsten in der Tiefe des eigenen Wesens“!2. Die
Stichworte , Tiefe“, ,Mitte“ und ,Innen® tauchen wieder auf. Hier wol-
len wir nun ansetzen und fragen: Gibt uns Teresa Antwort und zeigt sie
uns den weiteren Verlauf der Zentrogenese? Geht das kosmische Werden
nach immer groferer Innerlichkeit, das Teilhard entdeckt hat, im Inneren
des Menschen weiter? Wire dann Teresa ihrerseits die Entdeckerin dieses
wesentlichen Abschnitts der Kosmogenese? Oder fragen wir bescheidener:

1 Teresa de Jesus, Moradas del castillo interior, Obras completas II, B. A. C. Madrid,
1954; deutsche Ubersetzung: Teresa von Avila, Die innere Burg, Goverts, Stuttgart 1966;
ich zitiere nach dieser Ubersetzung.

11 Teresa, a. a. 0. 12. 12 A a.0. 121



Teresa und Teilhard 331

War sie begnadet, diesen auszusagen? Zur Beantwortung werden wir
sofort auf die reifsten Aussagen zusteuern. Sie finden sich erwartungs-
gemiR in der letzten ,morada‘ (Wohnung. Das Bild darf selbstverstind-
lich nicht gepreft werden. Es ist der Zeit entlehnt, in der Teresa lebte,
und bedarf der Erginzung ganz anderer Bilder, die Teresa selbst ge-
braucht, wie das vom Kristall oder vom Spiegel oder von der Perle oder
von der inneren Welt, um dem unaussagbaren Reichtum der menschlichen
Seele nur ein wenig naher zu kommen). Gleich im ersten Kapitel heifit es:
,Eine solche Seele ist nichts Enges, Eingepferchtes, sondern eine innere
Welt, die so viele und so schone Gemadcher birgt, wie ihr gesehen habt.
Und das ist nur recht und angemessen; denn in der Mitte dieser Seele ist
eine Wohnung fiir Gott“!3, Halten wir uns vor Augen, dafl wir hier be-
reits am Ende eines langen Weges stehen. Die Seele hat sich unter dem
stindigen Ziehen der Gnade mehr und mehr ihrer eigenen innersten Mitte
genihert. Man hat bei der Beschreibung, die Teresa davon gibt, den unab-
weislichen Eindruck, daf sich diese so ,zentrierende“ Seele allmahlich
einem kritischen Punkt naht. Zwar miissen wir achthaben: Die stirker und
auffilliger werdenden aulergewdhnlichen Vorkommnisse im Leben die-
ses Menschen gehdren nicht notwendig zum Weg als solchem. Der kann
auch véllig verborgen verlaufen in Glaube, Hoffnung und Liebe. Dennoch
gilt diese Entdeckung in jedem Fall: Ein kritischer Punkt kommt in Reich-
weite. Was vorher geschieht, ist zwar das volle seelische Leben des Men-
schen. Aber es ist noch immer in Bewegung nach vorn. Es ist noch in Evo-
lution, wenn man so will. Dabei entfaltete sich andavernd Neues. Das
innere Leben wird bei dieser Seele nicht enger, sondern weiter und gewal-
tiger. Trotzdem, wie gesagt, es naht ein kritischer Punkt. Wo liegt er?

Um die nun folgenden Stellen aus den septimas moradas richtig zu ver-
stehen, mufl man sich zwei Dinge vor Augen halten. Einmal das gesell-
schaftliche und religiose Milieu, in dem Teresa lebte und aus dem heraus
sie weithin ihre Begriffe wihlt. Zum andern die Tatsache, daf} sie von
ihrem eigenen Erleben ausgeht, das nun einmal in ganz aulergewdhn-
licher Weise ein Leben mystischer Erfahrungen war. Wenn wir uns be-
miihen, von diesen beiden Bedingtheiten zu abstrahieren, werden wir dem
Kern der Sache ndher kommen.

Wo also, so fragen wir nochmals, liegt jener kritische Punkt, von dem
ab alles mit einem Schlag verwandelt ist, durch den hindurch die Verin-
nerlichung des Menschen ihre absolute Tiefe erreicht, in dem sogar die
Evolution des gesamten , Weltstoffes“ kulminiert, wenigstens vorldufig?

Lassen wir Teresa zu Wort kommen. Im zweiten Kapitel der moradas
septimas versucht sie das Geschehen zu beschreiben: , Wir wollen nun von

3 A.a. 0. 190.



Conrad Himmelsbach 332

der gittlichen oder geistlichen Verm&hlung sprechen“ (Wir sind gewarnt,
diese Terminologie nicht mifzuverstehen.). ,Diese grofle Gnade wird sich
freilich nicht vollkommen erfiillen, solange wir leben; denn trennen wir
uns je von Gott, so wird uns dieses groffie Gut verlorengehen“!4. Beachten
wir das wohl: Wir befinden uns im Bereich des Personhaften. Die Freiheit
des Menschen wird nicht angetastet, sondern vorausgesetzt und gesteigert.
Die kritische Schwelle taucht hier im Bild von der Vermahlung auf zum
Unterschied von einer Verlobung. Wir verstehen: Der Unterschied liegt
darin, daf} vorher eine Trennung mdglich war, jetzt nicht mehr (immer die
Freiheit eingeschlossen). Denn Teresa deutet an anderer Stelle an, dafl
sie diese ,,Vermahlung“ als vollzogene Ehe meint, um im Bild zu bleiben.
Hier liegt m. E. der entscheidende Punkt (point critique), der alles erhellt.
Es sei daran erinnert, dafl Teilhard einen Vergleich gebraucht, um den
Ubergang von einer blof biologischen , Innerlichkeit“ (centre non-person-
nalisé) zu einer menschlichen Innerlichkeit (centre personnalisé) zu ver-
deutlichen: Es verhalt sich wie im Fall einer kreisrunden Scheibe, die sich
allmahlich zu einem Punkt zusammenzieht. Von dem Augenblick an, da
der Punkt da ist, ist es keine Scheibe mehr. Der Ubergang kennt kein
Zwischen. Es ist eine qualitative Verdnderung, ein Sprung, eine kritische
Stelle. Diesen Vergleich kénnen wir bei Teresa anwenden und sagen: Die
Person des Menschen, die geistige, unaufhebbare, unaufgebbare Seele, die
im Vergleich mit dem untermenschlichen Leben wie ein unausgedehnter
Punkt erscheint, zeigt sich selbst wieder wie eine solche Scheibe, die
wiederum in sich (nun diesmal wahrhaft ,unausgedehnt“) einen Mittel-
punkt einschliefit, der jetzt aber nicht mehr dem geschaffenen Sein ange-
hort, sondern ungeschaffen ist und den wir in aller Wahrheit Gott nennen
diirfen. Wir befinden uns in einer ,erlosten Person. Teresa sagt das so:
»Hier ist nur noch Geist. Und viel weniger noch hat Korperliches mit der
geistlichen Vermahlung zu tun; denn diese geheime Vereinigung vollzieht
sich in der allerinnersten Mitte der Seele, also an dem Ort, wo Gott selbst
weilt (porque pasa esta secreta unidn en el centro muy interior del alma,
que debe ser adonde esta el mismo Dios)“!5. Und weiter unten: ,Es 146t
sich nichts weiter davon sagen, als daf} die Seele, ich meine: der Geist die-
ser Seele (el espiritu de esta alma) — soweit man dies verstehen kann —
eins geworden ist mit Gott (hecho una cosa con Dios). Da auch er Geist ist,
hat Seine Majestat die Liebe offenbaren wollen, die er fiir uns hegt“1e.
Wir wollen diesen letzten Satz nicht iiberhdren. Das Erreichen der inner-
sten Mitte im Menschen ist zugleich ein Erreichen der tiefen Quelle aller
Liebe in der Welt (,Gott ist Liebe“). Wer aber Liebe sagt, sagt auch Frei-
heit. Teresa beschreibt sie: ,Die erste Wirkung ist eine Selbstvergessen-

M A a. 0.194. 15 A a.0.194 1. 1% A a.0.195; vgl. 1 Kor 6, 17.



Teresa und Teilhard 333

heit der Seele, die so weit geht, dal es wirklich so scheint, als existiere sie
iberhaupt nicht mehr. Sie ist vollig verwandelt, dafl sie sich selbst nicht
mehr kennt noch sich daran erinnert, dafl es fiir sie einen Himmel oder
Leben oder Ehre gibt, weil ihr ganzes Wesen damit beschiftigt ist, fiir
Gottes Ehre zu sorgen“”. Diese Freiheit ist wiederum riickwirkend die
Erméglichung einer vollendeten Liebe: , Am allermeisten verwundert mich
aber, dafl nun ihr Verlangen, ihm zu dienen, ihn zu rithmen und womog-
lich einer Seele sich hilfreich zu erweisen, so grof ist, dafl sie nicht nur
keine Sehnsucht nach dem Tod empfinden, sondern noch viele, viele Jahre
voll schwerster Mithen leben will, um so moéglicherweise etwas dazu
beizutragen, dafl Gott gepriesen werde, sei es auch nur im Allerklein-
sten“®, Wir werden den Eindruck nicht los, dafl hier das Leben seine
letzte Fiille erreicht hat und nun daran geht, alles in diese Fiille hereinzu-
ziehen. Die Anziehungskraft des Punktes Omega (nach Teilhard) kommt
wieder in Sicht. Aber jetzt in seiner ausgereiften Form. Der Weg, den
Teresa durch die moradas hindurch geschildert hat, miindet in einer hoch-
sten Freiheit und in einer hochsten Liebe. Die Personalisation ist voll-
endet. Die Sozialisation kann neu beginnen. Teresa sagt es ihren Karmeli-
tinnen am Ende der moradas: ,Hierfiir ist das Gebet da, meine Tochter,
das ist die Bestimmung dieser geistlichen Ehe, nimlich daf8 ihr immerfort
Werke entspriefien, Werke.

3. Synopse

Teilhard de Chardin
Au fond de chacun transparait la
Présence du terme commun vers
lequel ils se meuvent®®.
Degré d’intériorité, c'est-a-dire
de centréité (Ame)?'.
Ego nucléaire, incommunicable22,

A travers un nouveau point criti-
que, se constitute une isosphére de
type fondamentalement nouveau,
I'isosphere de UEsprit, la Noo-
sphére?®.

17 A.a. 0. 200; vgl. Rom 8, 38 f.

Teresa de Jesus
Dentro de esta alma hay morada
para Dios®,

En lo interior de su alma, en lo
muy muy interior® . . . En el centro

muy interior® ... En una cosa muy
honda® . ..

Aqui no hay memoria de cuerpo,
mas que si el alma no estuviese en
I 4 M 4 r . -
¢, sino sdlo espiritu; y en el matri-
monio espiritual, muy menos*.

8 A a. 0. 201f. 1 Teilhard, a.a. O. 127.
20 Teresa, Moradas 475 (B. A. C.). 2 A a.0.107. 2 A a.0.104.
= A.a. O. 476. 24 Al a. 0.478. 2% Ala. 0. 476.

% A.a.0.115. 7 A.a. 0.478.



Conrad Himmelsbach

Oméga personnel, personnel
d’abord, ceci va de soi; dés lors que
C’est la centréité qui fait les étres
personnels, et que lui, Oméga, est
suprémement centré. Distinct des
centres personnels inférieurs qu’il
sur-centre®,

Auf dem Grund eines jeden (Men-
schen) durchscheint die Gegenwart
des gemeinsamen Zieles, auf das
hin sie sich bewegen.

Stufe der Innerlichkeit, das heifit
der Zentriertheit (Seele). Kernfor-
miges Ich, unmittelbar.

Durch einen neuen kritischen
Punkt hindurch gestaltet sich eine
Isosphire von grundlegend neuem
Typ, die Isosphire des Geistes, die
Noosphare.

Personales Omega, personal vor
allem, das versteht sich von selbst;
seitdem namlich die Zentriertheit
es ist, die die personalen Wesen
schafft, und weil ja er, Omega, im
hichsten Mafle zentriert ist. Unter-
schieden von den niederen perso-
nalen Zentren, die er iiber-zentriert.

334

Queda el alma, digo el espiritu
de esta alma, hecho una cosa con
Dios, que como es también espiritu,
ha querido juntarse con la criatura,
que ansi como los que ya no se
pueden apartar, no se quiere apar-
tar El de ella®.

In der Miite dieser Seele ist eine
Wohnung fir Gott.

In der allerinnersten Mitte, ganz
unten in ihrer Seele... In der al-
lerinnersten Mitte der Seele... In
einer Tiefe, die sie nicht beschrei-
ben kann. ..

Hier wird so wenig an Kérper-
liches gedacht, als weilte die Seele
nicht mehr im Leibe. Hier ist nur
noch Geist. Und viel weniger noch
hat Kérperliches mit der geistlichen
Vermihlung zu tun.

Die Seele, ich meine: der Geist
dieser Seele — soweit man dies ver-
stechen kann - ist eins geworden
mit Gott. Da auch er Geist ist, hat
er sich so innig mit seiner Kreatur
verbinden wollen, dafl er — genau
wie die Vermihlten, die sich nicht
mehr trennen kénnen — nicht mehr
von der Seele weichen will.

I1. Ergidnzung

Es hat sich gezeigt, dafl zwischen Teresa und Teilhard in sehr wesent-
lichen Aussagen Ubereinstimmung besteht, wenn auch die Begriffe selbst
und noch mehr die Richtung ihrer Intentionen aus den obengenannten

3 A.a.0.118. 2 A a. 0.479.



Teresa und Teilhard 335

Grunden auseinanderliegen. Aber gerade dieses fiihrt uns nun auf eine
andere Spur, die ich Ergénzung nennen méchte. Untersuchen wir auch ste
auf beiden Seiten.

1. Teilhard erfdhrt durch Teresa eine Vertiefung seiner Schau

Bereits der Ansatz der Karmelitin liegt sehr viel tiefer. Thr Forschen be-
ginnt dort, wie wir gesehen haben, wo Teilhard vorlaufig einhilt (wenig-
stens im Sinn einer wissenschaftlichen Untersuchung; er wendet sich ja in
der Hauptsache an solche, die der Kirche Christi aus wissenschaftlicher Ehr-
lichkeit glauben fernbleiben zu miissen; anders in Le Milieu Divin),
ndmlich im Bereich des Personalen. Zwar verfolgt er den Gang der Evolu-
tion ebenfalls weiter. Jedoch geschieht dies mehr in der Richtung auf die
Zukuntft, tiber die Bildung einer immer dichteren Noosphire durch Sozia-
lisation. Dagegen dringt Teresa sofort in die konkrete Tiefe vor, das ist
in den jetzt existierenden Menschen, der ,eine Seele hat“. Und sie hélt
nicht an, bis sie, gefilhrt von ihrer eigenen mystischen Erfahrung und
natiirlich auch von einem seltenen Charisma der Tiefensicht, im innersten
Kern der menschlichen Person ankommt, der sich als neuer kritischer
Punkt enthiillt, von dem aus sich alles wandelt. Zur Freiheit befreit, zur
Liebe erméchtigt, steht nun der Mensch in Kontakt mit der Mitte des Le-
bens, mit der absoluten Tiefe der Welt, mit dem Geheimnis des unaussag-
baren Gottes. Wir wissen wohl, dafl Teilhard diese Lebensgemeinschaft
mit dem Géttlichen in herrlichen Worten preist in seinem obengenannten
Gottlichen Bereich; auch der Eintritt der Seele in das Geheimnis Gottes
tief im Inneren ist bei ihm angedeutet, fast mit denselben Worten wie bei
Teresa, wie zum Beispiel hier: ,Der Gottliche Bereich verlore in der Tat
fir den ,Mystiker® alle Grofle und allen Geschmack, wenn dieser nicht
mit seinem ganzen ,teilhabenden‘ Sein, mit seiner ganzen ohne sein Ver-
dienst gerechtfertigten Seele, mit seinem ganzen von Gott aufgerufenen
und gestarkten Willen fiihlte, wie vollstindig er jeglichen Halt im gott-
lichen Ozean verliert, so sehr verliert, dafl ihm selbst schlieBlich in seinem
Innersten fiir sein Handeln tiberhaupt keine Stiitze mehr bleibt“3®, (Man
vergleiche damit Teresa: ,,Hier jedoch ist es, wie wenn Wasser vom Him-
mel in einen Fluf} oder eine Quelle fallt, wo alles nichts als Wasser ist, so
dafl man weder teilen noch sondern kann, was nun das Wasser des Flusses
ist und was das Wasser, das vom Himmel gefallen; oder es ist, wie wenn
ein kleines Rinnsal ins Meer flieit, von dem es durch kein Mittel mehr zu
scheiden ist“31.)

3 Teilbard, Der Gottliche Bereich, Walter, Freiburg 1962, 17.
3t Teresa, Innere Burg, 196.



Conrad Himmelsbach 336

Dennoch bedeutet Teresa fiir Teilhard eine wesentliche Vertiefung
seiner Schau der Evolution, hauptséchlich aus folgenden Griinden: Erstens
bietet Teresa eine genaue, an der eigenen Erfahrung gepriifte Phéano-
menologie der inneren Entwicklung der Menschenseele (unter der Einwir-
kung des Erlésers) auf ihren ungeschaffenen Kern hin (der mit ihrem ge-
schaffenen Kern — noyau personnalisé, una cosa muy honda — eine Einheit
eingeht). Zweitens erschliefit Teresa damit eine konkrete Moglichkeit fiir
den jetzt lebenden Menschen, zumindest in sich den nichsten kritischen
Punkt der Evolution zu erreichen und so direkt auf Gott zuzugehen und
voll bei ihm anzukommen, was ja gewiff der Entwicklung der gesamten
Menschheit zur Einheit in Freiheit und Liebe bestens dient (,Ihr seid das
Salz fiir die Erde“). Drittens macht die (innere) Vollendung des Men-
schen, wie Teresa sie umreifdt, schon in dieser Welt das Ziel dieser Welt in
einer Weise gegenwirtig, die jedem zuginglich ist; nicht nur deshalb,
weil Teresa unabléssig darauf besteht, sondern weil dieser Weg zur Mitte
eine Weise ist, die sich nicht in einer blofen ,Religiositit® erschopft, die
vielmehr tiefer liegt und umfassender ist als jede ,Religion“ (ich verstehe
an dieser Stelle unter ,Religion“ nicht die Kirche Christi. Denn diese will
ja, wenn sie sich nur richtig versteht, alle Religion im Sinne eines ,Geset-
zes“ fiir den Umgang mit Gott in Jesus Christus erfiillen und tiberwinden
nach Gal 2, 19: ,Denn durch das Gesetz bin ich dem Gesetz gestorben, um
Gott zu leben.“ Und das ist ja eben das Neue und ,Frohe“ an der christ-
lichen ,Religion“, dafl sic keine Religion im Verstand der alten Religionen
mehr ist, den Alten Bund eingeschlossen, sondern das Heil der ganzen
Welt und der ganzen Menschheit, Vollendung aller Religionen). Man
konnte fast sagen: Das Leben des Christen in Glaube, Hoffnung und Liebe
und in der von Christus geschenkten Freiheit ist das Leben der Welt, das
weltliche Leben schlechthin, wie Gott es meint. Hier liegen noch tief ver-
borgen Verbindungslinien hiniiber zu J. Robinson: Honest to God, und
auch zu D. Bonhoeffer. Und es wire zu fragen, ob unter diesem Blick-
winkel Karl Rahner mit seiner scharfen Trennung von profaner Welt-
situation (Sikularisation) und Kirche (als gesellschaftlicher Grofle) die
ganze Wahrheit trifft. Ist es wahr, daf} die Kirche gegeniiber der von ihr
selbst in ihre pluralistische sdkulare Situation entlassenen Gesellschaft eine
ganz neue Aufgabe habe, die man vielleicht als ,prophetisch® qualifizieren
konnes2? Denn das eigentlich ,Prophetische“ scheint doch gerade hier zu
liegen, wo die Kirche den einzelnen erlosten Menschen zum Vollbesitz die-
ser erlosten Freiheit gefihrt hat und ihn nun gelassen in diese (innere,
und entsprechend der Dogmatischen Konstitution »Uber dieKirche“,Kapitel
VII, Art. 48, Absatz 3, auch auflere) Freiheit entldfit, grundsatzlich immer

32 K. Rahner SJ auf einer Tagung in Toronto, August 1967.



Teresa und Teilhard 3387

getragen und umfangen von der Kirche als Institution. Es ist eine
wirkliche Freiheit, wie sie im Innersten des Menschen Gott schenkt, und
wofiir ,alles Kirchliche, also alles Institutionelle, Rechtliche, Sakramen-
tale, alles Wort, aller Betrieb in der Kirche und also auch alle Reform von
all diesem Kirchlichen im letzten Verstand und in der letzten Absicht, so es
sich nur selber richtig begreift und sich nicht selbst vergotzt, Dienst ist,
reiner Dienst, bloffe Hilfestellung, fiir etwas ganz anderes, etwas ganz
Einfaches und so gerade unbegreiflich Schweres und Seliges zumal: fiir
Glaube, Hoffnung und Liebe in den Herzen aller Menschen“ (Karl Rah-
ner in jener unvergefllichen Rede zum Abschlufl des Konzils im Dezember
1965 in Miinchen). Dann kann man in dieser Tiefe nicht mehr trennen
zwischen profan und sakral, wenn der geheiligte Mensch selbst in beiden
lebt und aus beiden lebt. Das ist kein Integralismus. Denn die Welt bleibt
Welt und mufl es mehr und mehr werden. Und die Kirche bleibt Kirche
und wird es auch immer mehr (so meint es wohl Rahner). Aber der Mensch,
der in beiden und aus beiden ist, ist einer und ist jetzt zur Freiheit und zur
Liebe voll erwacht (man vergesse nicht, es ist hier die Rede von dem Men-
schen, der sein inneres Ziel erreicht hat, und das sollten gewifl keine Aus-
nahmen sein, wenigstens nach Teresa nicht). Das jedoch ist gewifl eminent
»prophetisch“. In diesem Sinne war es auch eine hochst ,prophetische“ Tat
Teresas in ihren moradas, den strahlenden Abschlufl der Zentrogenese im
Menschen zu enthillen. Sie hat damit Teilhard weit vorgegriffen.

2. Teresa erfahrt durch Teilhard eine Ausweitung ihrer Mystik

Die Ergidnzung gilt aber auch umgekehrt. Erst die Forschungen und Ent-
deckungen der letzten Jahrhunderte konnten ja die ganze Weite des
Phinomens Welt vor unseren Augen entfalten und entfalten sic noch
immer, so daf} die Karmelitin in Avila (und Toledo, wo sie die moradas
schrieb) einfach nicht in der Lage war, zu sehen, was wir sehen. Nun ist es
aber ein andauerndes Bemiithen Teilhards gewesen, die Menschen unseres
Jahrhunderts sehen zu lehren, was er sah (pour faire voir): Die Dynamik
einer in Evolution begriffenen Welt. Und vor allem: Daf} diese Evolution
eine Richtung hat zu immer hoherer Organisation und damit za immer
groflerer Innerlichkeit (loi de centro-complexité) bis hinein in die Perso-
nalisation beim Menschen. Ja, dariiber hinaus weiter auf eine neue und
héchste Mitte zu tber die Sozialisation in personaler Freiheit: Uberperso-
nalisation (superpersonnalisation, omégalisation, supervie), das heifdt:
Christus, Ziel und Zentrum der Welt, Alpha und Omega. In diese impo-
nierende Gesamtschau hinein, jedenfalls insoweit sie wissenschaftlich ge-
sichert und christlich geordnet ist, mochte ich Teresa einfiigen. Ihre seeli-
schen Entdeckungen erhalten durch diese neuen Perspektiven erst das



Conrad Himmelsbach 338

ganze Gewicht einer weltweiten Bedeutung. Folgende Ausweitungen er-
gében sich:

a) In Richtung der Vergangenlieit die Anerkennung einer gewissen Ein-
heit der Seele des Menschen mit der gesamten belebten und unbelebten
Materie, deren unermefliches Tasten und Mithen ihr zugute kamen. Alles
zielte ja auf sie hin, daf sie sei und es in ihr weiter gehe. Auf diese Weise
erfafit diese Seele die glithende Spitze der gesamten kosmischen Entwick-
lung und fihrt sie hinein in die Freiheit des absoluten Geheimnisses, in
dem sie dann selbst frei wird fiir die Freiheit der Kinder Gottes in Liebe,
die schonste Frucht der Erde. Anscheinend hat Teresa die Seele gegen die
» Welt“ abgeriegelt. In Wirklichkeit hat sie das Welthafte gerade so zur
Vollendung gefithrt. Denn es ist genau das Sehnen der Materie gewesen
(anthropomorph gesprochen), dafl dieses ihr kleines Zentrum gelinge im
Durchstof zum Absoluten (In Maria!).

b) In Richtung der Zukunft die Anerkennung der berechtigten Hoff-
nungen der Erde und ihrer Menschen: Auf eine gemeinsame Vollendung;
auf eine wachsende Einheit aller Menschen unter dem Zug desselben Ge-
heimnisses, das die einzelne Seele zu ihrem innersten Zentrum zieht; auf
eine gewaltige Arbeit an der Erde, daf sie immer mehr hergebe fiir den
Menschen; auf einen neuen Schwung des Mutes und der Tatkraft, der sich
aus den Quellen dieser Hoffnung speist; auf eine héhere Organisation der
Vélkermassen, die aneinandergedrangt werden, und folglich zum Zuneh-
men der Noosphire; auf eine hirtere Notwendigkeit der Liebe zum Mit-
menschen und daher der inneren Freiheit der Personen. Alle diese Auf-
gaben der Zukunft weiten die Intuition Teresas in der Siebten Wohnung
machtig aus und geben ihr Bedeutung fir die Welt von morgen.

II1. Versuch einer Synthese

AbschlieBend mochte ich den Versuch einer Art Synthese von Teresa und
Teilhard aufgrund der obigen Ausfithrungen vorlegen. Ich lasse mich da-
bei anregen von einer Skizze Teilhards in seinem ,Entwurf einer Dialek-
tik des Geistes“®. Stellen wir uns einen Kegel vor aus einem durchsichti-
gen Material. Von einer breiten Basis aus verjungt sich der Korper gleich-
maflig auf eine Spitze zu. Nennen wir sie Omega. Den gesamten Kegel
selbst nennen wir: menschlich-kosmischen Kegel (c6ne humano-cosmique).
Etwa auf ein Drittel verringert, aber von derselben Héhe bis zu Omega,
nehmen wir inmitten des ganzen Kdrpers einen zweiten Kegel wahr:
christischer Kegel (cone christique). Die Aktivitat des Christlichen in der
Welt, einende Kraft (Konzil: ,Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das

3 Teilhard, Esquisse d'une dialectique de Uésprit, in: L’ Activation de Pénergie, 156.



Gebet vor dem Tabernakel 339

Sakrament, das heifit Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung
mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit“*). Diirfen wir nun
inmitten dieses zweiten Kegels (immer im Bild bleibend) noch einen drit-
ten wahrnehmen, der alles, was die beiden ersten in sich schliefen, wie
in Weifiglut zusammenschmilzt als dichteste Verwirklichung des Mensch-
lichen und des Christlichen? Und wire das dann die Anzahl jener Men-
schen, die, vielleicht vor den Augen der anderen verborgen, mit dem
lebendigen Christus derart geeint sind, wie Teresa es beschreibt? Und
wiirden diese dann das am stdrksten bindende und das am gewaltigsten
driangende Element sein? Die innigste Liebe und die tiefste Freiheit? Das
Leben der Zukunft? Wire das dann Teresa und Teilhard zusammen und
Uber beide doch wieder hinaus in noch grofiere Entdeckungen?

Das Schlufwort geben wir dem Zweiten Vatikanischen Konzil: ,Vor
seinen (des Konzils) Augen steht also die Welt der Menschen, das heifit,
die ganze Menschheitsfamilie mit der Gesamtheit der Wirklichkeiten, in
denen sie lebt; die Welt, der Schauplatz der Geschichte der Menschheit,
von ihren Unternehmungen, Niederlagen und Siegen geprigt; die Welt,
die nach dem Glauben der Christen durch die Liebe des Schopfers begriin-
det ist und erhalten wird; die unter die Knechtschaft der Siinde geraten,
von Christus aber, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, durch Bre-
chung der Herrschaft des Bosen befreit wurde; bestimmt, umgestaltet zu
werden nach Gottes Heilsratschluf und zur Vollendung zu kommen*“®,

Gebet vor dem Tabernakel

Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Wer die Instructio ,De cultu mysterii eucharistici“ (Die Verehrung des
Geheimnisses der Eucharistie), die am Fronleichnamstag 1967, versehen
mit den Unterschriften des Vorsitzenden des Weltliturgierates und des
Prafekten der Ritenkongregation, veroffentlicht wurde, mit Aufmerksam-
keit gelesen hat, dem wird aufgefallen sein, daf} darin ein Ausdruck fehlt,
den wir dort, wo von den Ubungen der eucharistischen Frommigkeit die
Rede ist, zu lesen gewohnt sind: die ,Besuchung des Allerheiligsten® (visi-
tatio sanctissimi Sacramenti).

3 Dogmatische Konstitution Uber die Kirche, Art. 1.
33 Pastoralkonstitution: Die Kirche in der Welt von heute, Art. 2.





