
Teresa und Teilhard 325 

einen Menschen. Es ist dies das persönlich-geschichtliche Handeln Gottes 
an diesem Menschen, an •mir", weil es meine Geschichte •handelt", un- 
geachtet der tausend Fäden, die ich knüpfen könnte zu innerweltlichen 
Ursachen, aber auch ungeachtet der Blindheit manchen •Schicksals", das 
ich innerweltlich nicht mehr enträtseln kann. Ich bin dann befreit, wieder 
zu sagen, daß •in deiner Hand mein Geschick steht". Freilich ist dann 
alles, auch das Dunkle und auch der Tod, gütiges Walten Gottes, da ihm ja 
nichts im Werden und Vergehen dieser Welt entgeht. Unsere gewohnten 
frommen Gebete und Lieder müßten sich dann wandeln; für sie ist Gott 
doch fast nur der Garant des Glücks und Überlebens (als müßte er uns dies 
im Kampf mit dunklen Mächten abringen). Es ist gottloses Denken, keine 
Vorsehung mehr zu preisen, wo man innerweltliche Kausalzusammen- 
hänge durchschaut. Es ist dagegen Glaube an den lebendigen Gott, wenn 
in all dem, was ich nicht überschaue, wie in dem, was ich durchschaue, das 
überlegene Walten Gottes annehme, der das letztlich Unverrechenbare 
eines jeden Lebens in seine gütige Führung aufnimmt. 

Teresa und Teilhard 

Untersuchung einer bemerkenswerten Übereinstimmung 

Conrad Himmelsbach OCD, Würzburg 

Die Gegenüberstellung oder sogar Zusammenstellung dieser beiden 
Namen wird die einen verwundern, die andern verärgern. Verwunderung 
bei denen, die Teresa de Jesus und Teilhard de Chardin nicht genügend 
kennen und daher meinen, hier sei kaum mehr Gemeinsames zu entdecken 
als die Tatsache, daß beide Christen der katholischen Kirche waren. Ärger 
jedoch bei jenen anderen, für die Teresa die große Heilige von absoluter 
Treue ist, Teilhard dagegen ein Mann von zweifelhafter Rechtgläubigkeit 
und gefährlichen Grundsätzen. 

Es soll in dieser Studie versucht werden zu zeigen, daß diese beiden 
großen Menschen und Christen etwas Entscheidendes gemeinsam haben. 
Und dieses Entscheidende liegt bei beiden gerade dort, wo sie sich selbst 
ganz engagieren, als ginge es um ihre wesentlichste Botschaft an die Welt. 
Dazu werden wir zuerst je einen maßgebenden Text untersuchen und in 
einer Art Synopse einander entsprechende Stellen zusammenfügen. Ein 



Conrad Himmelsbach 326 

zweiter Teil soll dann deutlich machen, wie die beiden Mystiker einander 
ergänzen und erklären. Im dritten Teil werden schließlich, so hoffe ich, 
die Umrisse einer Synthese sichtbar werden, die Richtpunkte für eine 
tiefe Erneuerung des geistlichen Lebens in einer neuen Welt anbietet. 

I. Übereinstimmung 

Zunächst eine kurze Untersuchung zweier Texte, die eine grundlegende 
Übereinstimmung zwischen Teresa und Teilhard enthüllen. Dabei richten 
wir den Blick sogleich auf das Wesentliche, ohne leugnen zu wollen, daß 
in Unwesentlichem beträchtliche Unterschiede vorhanden sind. Ein gro- 
ßer Teil dieser Verschiedenheiten geht auf Kosten der ganz anderen Welt- 
situation bei Teresa de Jesus und bei Teilhard de Chardin. 

1. Teilhard de Chardin - Begriff der Zentrogenese 

Wir wissen schon seit langem, daß das Denken Teilhards in immer neuen 
Ansätzen um einige wenige Grunderkenntnisse kreist und fortlaufend um 
Präzision bemüht ist. Neben wissenschaftlicher Sorgfalt zeigt sich hier das 
Streben des Mystikers nach Vereinigung und Einheit. So greifen wir nicht 
allzusehr fehl, wenn wir uns auf eine der zahlreichen Abhandlungen Teil- 
hards beschränken und aus ihr heraus jenen Schlüsselbegriff entfalten, der 
oben genannt wurde: Zentrogenese (Centrogenese, mit den anderen ver- 
wandten Begriffen Centre, Centrologie, Centreite, Centrification, Person- 
nalisation). Mit dem WTort Zentrum ist für Teilhard eine ganze Welt 
beschworen. Es war ja die fruchtbarste Entdeckung seines Forschens, daß 
sich (unter der Anziehung des geheimnisvollen •Omega" und in Richtung 
dahin) im gesamten Ablauf der Zeit (vierte Dimension) zunehmend eine 
Verinnerlichung der Materie bildet (centro-complexite), und zwar durch 
einige kritische Punkte hindurch (matiere-vie, vie-pensee). Die Begeiste- 
rung, die den Pater immer wieder erfaßt, wenn er diesen Zusammenhang 
in den Blick bekommt, ist verständlich. Es ist ja das tiefste Verlangen des 
Menschen, die unübersehbare Pluralität des Lebens und der Dinge in eine 
Einheit zu bringen. Daß dieses Bestreben bei Teilhard nicht zu einem 
verschwommenen Pantheismus oder zu einem unwahren Humanismus 
führt, sondern zu einer tieferen Begegnung mit der vollen Wirklichkeit 
und zu einer Möglichkeit, den christlichen Glauben und die moderne, 
(scheinbar) profane Welt in eine fruchtbare Einheit zu weisen, das wird 
wohl immer deutlicher, je mehr Einsicht wir in das Werk des großen 
Jesuiten bekommen. Hier also geht es uns um diese Entdeckung der Zen- 
trogenese: Das Werden von mehr Innerlichkeit bis zum personalen Kern 
(personnification). Wie gesagt, beschränken wir uns auf einen Essai, den 



Teresa und Teilhard 327 

Teilhard im Dezember 1944 in Peking verfaßte: La Centrologie, Essai 
d'une dialectique de l'union1. Er hat den Vorteil, daß er uns unmittelbar 
mit dem Gegenstand unserer Untersuchung bekannt macht. 

Wir greifen einige führende Sätze heraus. Im ersten Teil schreibt Teil- 
hard unter der Überschrift: Centres et Centro-Complexite folgendes: A 
travers la serie des unites cosmiques, la conscience grandit et s'approfon- 
dit proportionnellement ä la complexite organisee de ces unites" (In der 
Reihenfolge der kosmischen Einheiten wächst und vertieft sich das Be- 
wußtsein entsprechend der organisierten Komplexheit dieser Einheiten)2. 
Kurz darauf heißt es: •D'oü il resulte que le caractere le plus essentiel, le 
plus significatif de n'importe laquelle des unites dont le groupement forme 
l'univers se trouve marque dans celles-ci par un certain degre d'interio- 
rite, c'est-ä-dire de centreite (äme), lui-meme fonction d'un certain degre 
de complexite (corps)" (Daraus folgt: Der wesentlichste, der bezeichnend- 
ste Charakterzug irgendeiner dieser Einheiten, deren Gruppierung das 
Universum bildet, ist in diesen gekennzeichnet durch eine gewisse Stufe der 
Innerlichkeit, d. h. der Zentriertheit [Seele], sie selbst Funktion einer ge- 
wissen Stufe der Komplexheit [Körper])3. In dieser Hinsicht kann er da- 
her sagen: •Se dessine un Univers centre" (Es zeichnet sich ein zentriertes 
Universum ab)4. Doch handelt es sich nicht um etwas Statisches, denn: 
•L'Univers apparait centre dans son ensemble, mais encore, il se decouvre 
traverse et mü par un flux de centration" (Das Universum erscheint zen- 
triert in seinem Gesamt, es enthüllt sich aber auch als durchzogen und 
bewegt von einer Strömung der Zentrierung)5. Und die Schlußfolgerung: 
•Observe dans son vrai et essentiel deplacement ä travers le Temps, 
l'Univers represents un Systeme en voie de ,centro-complexifikation' in- 
terne au passage d'une moindre ä une plus haute centro-complexite" (Be- 
obachtet in seiner wahren und wesentlichen Verwandlung im Ablauf der 
Zeit, stellt das Universum ein System dar, das sich auf dem Weg innerer 
Zentro-Komplexifikation befindet, im Übergang von einer geringeren 
zu einer höheren Zentro-Komplexheit)6. 

In einer Klammer tauchte der Begriff •Seele" auf. Wir müssen ihn jetzt 
näher ins Auge fassen. 

In seinem zweiten Teil hat Teilhard die Etappen der Zentrogenese ent- 
faltet: Centreite fragmentaire, centreite phyletique, eu-centrisme (frag- 
mentarische Zentriertheit, phyletische Zentriertheit, volle Zentriertheit). 

1 Teilhard de Chardin, LActivation de l'energie, Paris 1963, 104; Die Übersetzung die- 
ses Bandes bei Walter, Freiburg, war mir nicht zugänglich; man sehe mir den eigenen 
Versuch nach. 

2 Teilhard, a. a. O. 107. s A. a. 0. 107. 
4 A. a. O. 108. 5 A. a. O. 108. 6 A. a. O. 109. 



Conrad Himmehbach 328 

Auf die zuletzt genannte Steigerung (eu-centrisme) richten wir nunmehr 
unsere Aufmerksamkeit. 

Wir kommen nicht daran vorbei, die Stellen sorgfältig und genau ken- 
nenzulernen. Zunächst weist Teilhard nochmals auf das allmähliche 
Wachstum der •Mitte" (wir möchten es fast lieber •Tiefe" nennen) hin: 
•En vertu meme de la notion de centro-complexite, il existe dans les noy- 
aux cosmiques autant de degres de centreite que de degres de complexite. 
Ce que nous avons appele ,centres' jusqu'ici, dans le cas des zones infe- 
rieurs de la Vie, ne saurait done se comparer ä des points geometriques, 
mais plutot ä de petites surfaces circulaires de plus en plus reduites, mais 
conservant cependant encore ,un diametre centrique' appreciable" (Kraft 
des Begriffes der Zentro-Komplexität existieren in den kosmischen Ein- 
heiten ebenso viele Stufen der Innerlichkeit als der Komplexheit. Das, 
was wir bisher im Falle der niederen Zonen des Lebens ,Zentren' nann- 
ten, kann man also nicht mit geometrischen Punkten vergleichen, sondern 
eher mit kleinen runden Oberflächen, die sich zunehmend verkleinern. 
Aber sie behalten doch noch einen erkennbaren Durchmesser)7. Es wird 
bei dieser Darlegung gut sein, sich daran zu erinnern, daß Teilhard sehr 
wohl eine höhere Ursache in diesem ganzen kosmischen Geschehen aner- 
kennt. Auch täte man ihm Unrecht, wollte man in solchen Sätzen einen 
rohen Materialismus sehen. Und auch das ist zu beachten, daß mindestens 
an zwei kritischen Punkten der evolutive Verlauf nicht unterbrochen wird, 
aber neu ansetzt. Es fällt nicht schwer, an diesen kritischen Stellen (Über- 
gang von unbelebter Materie zu lebender Materie und von biologischem 
Leben zu personalem Leben) eine besonders konzentrierte Nähe des Ge- 
heimnisses anzunehmen, dem wir den Namen Gott geben. 

Diese Zwischenbemerkungen schienen nötig, um den nun folgenden Satz 
richtig einzuschätzen: •C'est le passage de cet etat diffus ä un etat rigou- 
reusement ponetiforme, qui definit le grand phenomene de l'Homini- 
sation" (Der Übergang von diesem ausgedehnten Zustand zu einem im 
strengen Sinn punktförmigen ist es, der das große Phänomen der Homi- 
nisation ausmacht)8. Er besagt, schlicht genommen, daß im Menschen 
diese Gesamtausrichtung und diese Gesamtarbeit der kosmischen Evo- 
lution (wenn wir wollen: der fünften Dimension) endet (zunächst, wie wir 
gleich sehen werden). Während aber nun Teilhard in der Weiterverfol- 
gung der Zentrierung der Welt den Weg über das Kollektiv einschlägt 
(unter peinlicher Rücksicht auf den unantastbaren Wert der menschlichen 
Person, die ja gerade von einem recht verstandenen Kollektiv voraus- 
gesetzt, nicht eingeebnet wird), möchte ich hier versuchen, eine andere 
Linie der Weiterentwicklung auszuziehen, die zwar von Teilhard strich- 
7 A.a.O. 115. 8 A.a.O. 115. 



Teresa und Teilhard 329 

weise angedeutet, jedoch nicht vollendet wurde. Das ist von seinem An- 
liegen her verständlich. Bei den großen Umrissen seiner Intuition mußte 
er wohl auch den Gesamtvorgang im Auge behalten. Dieser verläuft nun 
tatsächlich über die Einheit der Menschheit auf einen neuen kritischen 
Punkt zu, das bekannte Omega in seinem doppelten Gesicht. Deswegen 
blieb die Tatsache etwas im Dunkel, daß auch in der einzelnen mensch- 
lichen Person die bisher verfolgte Zentrogenese weitergeht. Gewiß, an 
einer Stelle ist es angedeutet: •C'est seulement ä partir du pas critique de 
la Reflexion que, par leur pointe spiritualisee (leur äme), les particules 
humaines deviennent capables, non seulement de subir distinctement 
l'action, mais de participer ä la consistance, essentiellement personnelle, 
d'Omega. Dans la mesure oü il est personnalise, le grain de conscience 
devient libre de son support materiel phyletique. Detache de sa matrice 
de complexite, qui retombe vers le multiple, le centre reflechi peut enfin, 
definitivement unifie sur lui-meme, rejoindre le pole ultime de toute con- 
vergence" (Erst von dem kritischen Schritt der Reflexion ab werden die 
menschlichen Partikel kraft ihrer vergeistigten Spitze (ihrer Seele) fähig, 
nicht nur deutlich die Aktion des ,Omega' aufzunehmen, sondern auch an 
seiner wesenhaft personalen Beständigkeit teilzunehmen. Das Bewußtsein 
wird frei von seinem materiellen phyletischen Untergrund, im Maße es 
personalisiert ist. Das reflektierte Zentrum, von seinem Mutterboden 
der Komplexheit, die zum Vielen zurückfällt, abgelöst, kann nunmehr 
in endgültiger Selbsteinheit sich dem höchsten Pol aller Konvergenz 
einen)9. Und diese Stelle ist nicht die einzige. Gerade dort, wo Teilhard 
von der Liebe spricht, die in zunehmendem Maße der Stil werden muß, in 
dem die Menschen miteinander leben, wenn unter dem wachsenden Druck 
der Sozialisation die einzelnen Personen intakt bleiben, oder besser, zur 
Reife ihrer personalen Anlagen kommen sollen, gerade dort also berührt 
Teilhard oftmals die Tiefen des Menschen selbst. Aber es ist bezeichnend, 
er sieht die Entwicklung dieser Tiefe (personnaliser, omegaliser) wieder- 
um mehr in der (gesunden) Sozialisation (collectivisation). Gemeinsam 
geht die Menschheit ihrem Pol entgegen. Und so mitwirkend, rückwirkend, 
die menschlichen Personen. Es fragt sich, ob der umgekehrte Weg nicht 
auch gangbar ist. In Wahrheit scheinen beide Wege ein einziger Weg zu 
sein. Es ist einfach das Wachsen von personaler freier Liebe in der Welt. 
Doch dürfte der innere Durchstoß im je einzelnen Menschen (centre per- 
sonnalise!) zu Gott unabdingbar sein für eine solche Welt und für eine 
solche Zukunft. Beides gehört untrennbar zusammen: Kollektiv und Per- 
son. Beides wächst miteinander. Teilhard hat das sehr genau gesehen. Es 
ist aber von hohem Interesse, den Werdegang des zweiten (Person) eben- 
9 A. a. 0. 128. 



Conrad Himmelsbach 330 

falls exakt bis zu seinem Abschluß zu verfolgen und aufzuschließen. Und 
das mit derselben wissenschaftlichen Sorgfalt und unanfechtbaren Logik 
(unter Einschluß der Wahrheiten des christlichen Glaubens) in einer 
Weise, die jeden Menschen überzeugen kann, der die Wahrheit sucht. 
Hier müßte uns Teresa de Jesus Wichtiges sagen können. Wir wollen die 
entsprechenden Texte untersuchen. 

2. Teresa de Jesus - Moradas del alma 

Zu diesem Zweck wählen wir jenes Werk, in dem Teresa wohl am klar- 
sten die Schritte nach innen (den •Weg des Gebetes", wie sie es nennt) 
erläutert: die Moradas10. Man muß sich selbst erkennen. •Erschiene es 
nicht als eine schreckliche Unwissenheit, wenn jemand keine Antwort wüßte 
auf die Frage, wer er ist, wer seine Eltern sind und aus welchem Land 
er stammt? Wäre dies ein Zeichen viehischen Unverstands, so herrschte 
in uns ein noch unvergleichlich schlimmerer Stumpfsinn, wenn wir uns 
nicht darum kümmerten, zu erfahren, was wir sind, sondern uns mit 
diesen Leibern zufrieden gäben und folglich nur so obenhin, vom Hören- 
sagen, weil der Glaube es uns lehrt, davon wüßten, daß wir eine Seele 
haben. Aber welche Güter diese Seele in sich bergen mag, wer in ihr wohnt 
und welch großen Wert sie hat, das bedenken wir selten, und darum ist 
man so wenig darauf bedacht, ihre Schönheit mit aller Sorgfalt zu bewah- 
ren. All unsere Achtsamkeit gilt der rohen Einfassung, der Ringmauer 
dieser Burg, das heißt, den Körpern"11. F. Vogelsang, der diesen Abschnitt 
Teresas in seiner Einführung zur Übersetzung der Moradas zitiert, fährt 
fort: •Das Tor aber, durch das der Mensch in sich selber einzudringen 
vermag, und der Schlüssel, mit dem die Seele, die kämpfend durch das 
langsam sich lichtende Dunkel vorwärtsrückt, bis zur strahlenden Mitte 
gelangen kann, ,wo die tief geheimnisvollen Dinge zwischen Gott und 
der Seele vor sich gehen' - dieser Schlüssel ist für Teresa das Gebet, jene 
absolute Hinkehr zum Höchsten in der Tiefe des eigenen Wesens"12. Die 
Stichworte •Tiefe", •Mitte" und •Innen" tauchen wieder auf. Hier wol- 
len wir nun ansetzen und fragen: Gibt uns Teresa Antwort und zeigt sie 
uns den weiteren Verlauf der Zentrogenese? Geht das kosmische Werden 
nach immer größerer Innerlichkeit, das Teilhard entdeckt hat, im Inneren 
des Menschen weiter? Wäre dann Teresa ihrerseits die Entdeckerin dieses 
wesentlichen Abschnitts der Kosmogenese? Oder fragen wir bescheidener: 

10 Teresa de Jesus, Moradas del Castillo interior, Obras completas II, B. A. C. Madrid, 
1954; deutsche Übersetzung: Teresa von Avila, Die innere Burg, Goverts, Stuttgart 1966; 
ich zitiere nach dieser Übersetzung. 
11 Teresa, a. a. 0. 12. 12 A. a. O. 12 f. 



Teresa und Teilhard 331 

War sie begnadet, diesen auszusagen? Zur Beantwortung werden wir 
sofort auf die reifsten Aussagen zusteuern. Sie finden sich erwartungs- 
gemäß in der letzten ,morada' (Wohnung. Das Bild darf selbstverständ- 
lich nicht gepreßt werden. Es ist der Zeit entlehnt, in der Teresa lebte, 
und bedarf der Ergänzung ganz anderer Bilder, die Teresa selbst ge- 
braucht, wie das vom Kristall oder vom Spiegel oder von der Perle oder 
von der inneren Welt, um dem unaussagbaren Reichtum der menschlichen 
Seele nur ein wenig näher zu kommen). Gleich im ersten Kapitel heißt es: 
•Eine solche Seele ist nichts Enges, Eingepferchtes, sondern eine innere 
Welt, die so viele und so schöne Gemächer birgt, wie ihr gesehen habt. 
Und das ist nur recht und angemessen; denn in der Mitte dieser Seele ist 
eine Wohnung für Gott"13. Halten wir uns vor Augen, daß wir hier be- 
reits am Ende eines langen Weges stehen. Die Seele hat sich unter dem 
ständigen Ziehen der Gnade mehr und mehr ihrer eigenen innersten Mitte 
genähert. Man hat bei der Beschreibung, die Teresa davon gibt, den unab- 
weislichen Eindruck, daß sich diese so •zentrierende" Seele allmählich 
einem kritischen Punkt naht. Zwar müssen wir achthaben: Die stärker und 
auffälliger werdenden außergewöhnlichen Vorkommnisse im Leben die- 
ses Menschen gehören nicht notwendig zum Weg als solchem. Der kann 
auch völlig verborgen verlaufen in Glaube, Hoffnung und Liebe. Dennoch 
gilt diese Entdeckung in jedem Fall: Ein kritischer Punkt kommt in Reich- 
weite. Was vorher geschieht, ist zwar das volle seelische Leben des Men- 
schen. Aber es ist noch immer in Bewegung nach vorn. Es ist noch in Evo- 
lution, wenn man so will. Dabei entfaltete sich andauernd Neues. Das 
innere Leben wird bei dieser Seele nicht enger, sondern weiter und gewal- 
tiger. Trotzdem, wie gesagt, es naht ein kritischer Punkt. Wo liegt er? 

Um die nun folgenden Stellen aus den septimas moradas richtig zu ver- 
stehen, muß man sich zwei Dinge vor Augen halten. Einmal das gesell- 
schaftliche und religiöse Milieu, in dem Teresa lebte und aus dem heraus 
sie weithin ihre Begriffe wählt. Zum andern die Tatsache, daß sie von 
ihrem eigenen Erleben ausgeht, das nun einmal in ganz außergewöhn- 
licher Weise ein Leben mystischer Erfahrungen war. Wenn wir uns be- 
mühen, von diesen beiden Bedingtheiten zu abstrahieren, werden wir dem 
Kern der Sache näher kommen. 

Wo also, so fragen wir nochmals, liegt jener kritische Punkt, von dem 
ab alles mit einem Schlag verwandelt ist, durch den hindurch die Verin- 
nerlichung des Menschen ihre absolute Tiefe erreicht, in dem sogar die 
Evolution des gesamten •Weltstoffes" kulminiert, wenigstens vorläufig? 

Lassen wir Teresa zu Wort kommen. Im zweiten Kapitel der moradas 
septimas versucht sie das Geschehen zu beschreiben: •Wir wollen nun von 

13 A. a. 0. 190. 



Conrad Himmelsbach 332 

der göttlichen oder geistlichen Vermählung sprechen" (Wir sind gewarnt, 
diese Terminologie nicht mißzuverstehen.). •Diese große Gnade wird sich 
freilich nicht vollkommen erfüllen, solange wir leben; denn trennen wir 
uns je von Gott, so wird uns dieses große Gut verlorengehen"14. Beachten 
wir das wohl: Wir befinden uns im Bereich des Personhaften. Die Freiheit 
des Menschen wird nicht angetastet, sondern vorausgesetzt und gesteigert. 
Die kritische Schwelle taucht hier im Bild von der Vermählung auf zum 
Unterschied von einer Verlobung. Wir verstehen: Der Unterschied liegt 
darin, daß vorher eine Trennung möglich war, jetzt nicht mehr (immer die 
Freiheit eingeschlossen). Denn Teresa deutet an anderer Stelle an, daß 
sie diese •Vermählung" als vollzogene Ehe meint, um im Bild zu bleiben. 
Hier liegt m. E. der entscheidende Punkt (point critique), der alles erhellt. 
Es sei daran erinnert, daß Teilhard einen Vergleich gebraucht, um den 
Übergang von einer bloß biologischen •Innerlichkeit" (centre non-person- 
nalise) zu einer menschlichen Innerlichkeit (centre personnalise) zu ver- 
deutlichen: Es verhält sich wie im Fall einer kreisrunden Scheibe, die sich 
allmählich zu einem Punkt zusammenzieht. Von dem Augenblick an, da 
der Punkt da ist, ist es keine Scheibe mehr. Der Übergang kennt kein 
Zwischen. Es ist eine qualitative Veränderung, ein Sprung, eine kritische 
Stelle. Diesen Vergleich können wir bei Teresa anwenden und sagen: Die 
Person des Menschen, die geistige, unaufhebbare, unaufgebbare Seele, die 
im Vergleich mit dem untermenschlichen Leben wie ein unausgedehnter 
Punkt erscheint, zeigt sich selbst wieder wie eine solche Scheibe, die 
wiederum in sich (nun diesmal wahrhaft •unausgedehnt") einen Mittel- 
punkt einschließt, der jetzt aber nicht mehr dem geschaffenen Sein ange- 
hört, sondern ungeschaffen ist und den wir in aller Wahrheit Gott nennen 
dürfen. Wir befinden uns in einer •erlösten" Person. Teresa sagt das so: 
•Hier ist nur noch Geist. Und viel weniger noch hat Körperliches mit der 
geistlichen Vermählung zu tun; denn diese geheime Vereinigung vollzieht 
sich in der allerinnersten Mitte der Seele, also an dem Ort, wo Gott selbst 
weilt (porque pasa esta secreta union en el centro muy interior del alma, 
que debe ser adonde esta el mismo Dios)"15. Und weiter unten: •Es läßt 
sich nichts weiter davon sagen, als daß die Seele, ich meine: der Geist die- 
ser Seele (el espiritu de esta alma) - soweit man dies verstehen kann - 
eins geworden ist mit Gott (hecho una cosa con Dios). Da auch er Geist ist, 
hat Seine Majestät die Liebe offenbaren wollen, die er für uns hegt"18. 
Wir wollen diesen letzten Satz nicht überhören. Das Erreichen der inner- 
sten Mitte im Menschen ist zugleich ein Erreichen der tiefen Quelle aller 
Liebe in der Welt (•Gott ist Liebe"). Wer aber Liebe sagt, sagt auch Frei- 
heit. Teresa beschreibt sie: •Die erste Wirkung ist eine Selbstvergessen- 

14 A. a. 0.194. 15 A. a. O. 194 f. ie A. a. O. 195; vgl. 1 Kor 6, 17. 



Teresa und Teilhard 333 

heit der Seele, die so weit geht, daß es wirklich so scheint, als existiere sie 
überhaupt nicht mehr. Sie ist völlig verwandelt, daß sie sich selbst nicht 
mehr kennt noch sich daran erinnert, daß es für sie einen Himmel oder 
Leben oder Ehre gibt, weil ihr ganzes Wesen damit beschäftigt ist, für 
Gottes Ehre zu sorgen"17. Diese Freiheit ist wiederum rückwirkend die 
Ermöglichung einer vollendeten Liebe: •Am allermeisten verwundert mich 
aber, daß nun ihr Verlangen, ihm zu dienen, ihn zu rühmen und womög- 
lich einer Seele sich hilfreich zu erweisen, so groß ist, daß sie nicht nur 
keine Sehnsucht nach dem Tod empfinden, sondern noch viele, viele Jahre 
voll schwerster Mühen leben will, um so möglicherweise etwas dazu 
beizutragen, daß Gott gepriesen werde, sei es auch nur im Allerklein- 
sten"18. Wir werden den Eindruck nicht los, daß hier das Leben seine 
letzte Fülle erreicht hat und nun daran geht, alles in diese Fülle hereinzu- 
ziehen. Die Anziehungskraft des Punktes Omega (nach Teilhard) kommt 
wieder in Sicht. Aber jetzt in seiner ausgereiften Form. Der Weg, den 
Teresa durch die moradas hindurch geschildert hat, mündet in einer höch- 
sten Freiheit und in einer höchsten Liebe. Die Personalisation ist voll- 
endet. Die Sozialisation kann neu beginnen. Teresa sagt es ihren Karmeli- 
tinnen am Ende der moradas: •Hierfür ist das Gebet da, meine Töchter, 
das ist die Bestimmung dieser geistlichen Ehe, nämlich daß ihr immerfort 
Werke entsprießen, Werke." 

3. Synopse 

Teilhard de Chardin Teresa de Jesus 
Au fond de chacun transparait la Dentro de esta alma hay morada 
Presence du terme commun vers para Dios20. 
lequel ils se meuvent19. 

Degre d'interiorite, c'est-ä-dire En lo interior de su alma, en lo 
de centreite (äme)21. muy muy interior23 ... En el centro 

Ego nucleaire, incommunicable22,     muy interior2* ... En una cosa muy 
honda2i . .. 

A travers un nouveau point criti- Aqui no hay memoria de cuerpo, 
que, se constitute une isosphere de mäs que si el alma no estuviese en 
type   fondamentalement   nouveau, el, sino solo espiritu; y en el matri- 
l'isosphere   de   YEsprit,   la   Noo- monio espiritual, muy menos27. 
sphere26. 

17 A. a. 0. 200; vgl. Rom 8, 38 f. 18 A. a. 0. 201 f.           19 Teilhard, a. a. O. 127. 
20 Teresa, Moradas 475 (B. A. C). 21 A. a. O. 107.           22 A. a. O. 104. 
2:1 A. a. O. 476.           24 A. a. 0.478. 25 A. a. 0. 476. 
20 A.a.O. 115.           27 A.a.O. 478. 



Conrad Himmelsbach 334 

Omega personnel, personnel 
d'abord, ceci va de soi; des lors que 
c'est la centreite qui fait les etres 
personnels, et que lui, Omega, est 
supremement centre. Distinct des 
centres personnels inferieurs qu'il 
sur-centre28. 

Queda el alma, digo el espiritu 
de esta alma, hecho una cosa con 
Dios, que como es tambien espiritu, 
ha querido juntarse con la criatura, 
que ansi como los que ya no se 
pueden apartar, no se quiere apar- 
tar El de ella29. 

Auf dem Grund eines jeden (Men- 
schen) durchscheint die Gegenwart 
des gemeinsamen Zieles, auf das 
hin sie sich bewegen. 

Stufe der Innerlichkeit, das heißt 
der Zentriertheit (Seele). Kernför- 
miges Ich, unmittelbar. 

Durch einen neuen kritischen 
Punkt hindurch gestaltet sich eine 
Isosphäre von grundlegend neuem 
Typ, die Isosphäre des Geistes, die 
Noosphäre. 

Personales Omega, personal vor 
allem, das versteht sich von selbst; 
seitdem nämlich die Zentriertheit 
es ist, die die personalen Wesen 
schafft, und weil ja er, Omega, im 
höchsten Maße zentriert ist. Unter- 
schieden von den niederen perso- 
nalen Zentren, die er über-zentriert. 

In der Mitte dieser Seele ist eine 
Wohnung für Gott. 

In der allerinnersten Mitte, ganz 
unten in ihrer Seele ... In der al- 
lerinnersten Mitte der Seele ... In 
einer Tiefe, die sie nicht beschrei- 
ben kann... 

Hier wird so wenig an Körper- 
liches gedacht, als weilte die Seele 
nicht mehr im Leibe. Hier ist nur 
noch Geist. Und viel weniger noch 
hat Körperliches mit der geistlichen 
Vermählung zu tun. 

Die Seele, ich meine: der Geist 
dieser Seele - soweit man dies ver- 
stehen kann - ist eins geworden 
mit Gott. Da auch er Geist ist, hat 
er sich so innig mit seiner Kreatur 
verbinden wollen, daß er - genau 
wie die Vermählten, die sich nicht 
mehr trennen können - nicht mehr 
von der Seele weichen will. 

II. Ergänzung 

Es hat sich gezeigt, daß zwischen Teresa und Teilhard in sehr wesent- 
lichen Aussagen Übereinstimmung besteht, wenn auch die Begriffe selbst 
und noch mehr die Richtung ihrer Intentionen aus den obengenannten 

23 A.a.O. 118. 29 A. a. O. 479. 



Teresa und Teilhard 335 

Gründen auseinanderliegen. Aber gerade dieses führt uns nun auf eine 
andere Spur, die ich Ergänzung nennen möchte. Untersuchen wir auch sie 
auf beiden Seiten. 

1. Teilhard erfährt durch Teresa eine Vertiefung seiner Schau 

Bereits der Ansatz der Karmelitin liegt sehr viel tiefer. Ihr Forschen be- 
ginnt dort, wie wir gesehen haben, wo Teilhard vorläufig einhält (wenig- 
stens im Sinn einer wissenschaftlichen Untersuchung; er wendet sich ja in 
der Hauptsache an solche, die der Kirche Christi aus wissenschaftlicher Ehr- 
lichkeit glauben fernbleiben zu müssen; anders in Le Milieu Divin), 
nämlich im Bereich des Personalen. Zwar verfolgt er den Gang der Evolu- 
tion ebenfalls weiter. Jedoch geschieht dies mehr in der Richtung auf die 
Zukunft, über die Bildung einer immer dichteren Noosphäre durch Sozia- 
lisation. Dagegen dringt Teresa sofort in die konkrete Tiefe vor, das ist 
in den jetzt existierenden Menschen, der •eine Seele hat". Und sie hält 
nicht an, bis sie, geführt von ihrer eigenen mystischen Erfahrung und 
natürlich auch von einem seltenen Charisma der Tiefensicht, im innersten 
Kern der menschlichen Person ankommt, der sich als neuer kritischer 
Punkt enthüllt, von dem aus sich alles wandelt. Zur Freiheit befreit, zur 
Liebe ermächtigt, steht nun der Mensch in Kontakt mit der Mitte des Le- 
bens, mit der absoluten Tiefe der Welt, mit dem Geheimnis des unaussag- 
baren Gottes. Wir wissen wohl, daß Teilhard diese Lebensgemeinschaft 
mit dem Göttlichen in herrlichen Worten preist in seinem obengenannten 
Göttlichen Bereich; auch der Eintritt der Seele in das Geheimnis Gottes 
tief im Inneren ist bei ihm angedeutet, fast mit denselben Worten wie bei 
Teresa, wie zum Beispiel hier: •Der Göttliche Bereich verlöre in der Tat 
für den ,Mystiker' alle Größe und allen Geschmack, wenn dieser nicht 
mit seinem ganzen .teilhabenden' Sein, mit seiner ganzen ohne sein Ver- 
dienst gerechtfertigten Seele, mit seinem ganzen von Gott aufgerufenen 
und gestärkten Willen fühlte, wie vollständig er jeglichen Halt im gött- 
lichen Ozean verliert, so sehr verliert, daß ihm selbst schließlich in seinem 
Innersten für sein Handeln überhaupt keine Stütze mehr bleibt"30. (Man 
vergleiche damit Teresa: •Hier jedoch ist es, wie wenn Wasser vom Him- 
mel in einen Fluß oder eine Quelle fällt, wo alles nichts als Wasser ist, so 
daß man weder teilen noch sondern kann, was nun das Wasser des Flusses 
ist und was das Wasser, das vom Himmel gefallen; oder es ist, wie wenn 
ein kleines Rinnsal ins Meer fließt, von dem es durch kein Mittel mehr zu 
scheiden ist"31.) 

30 Teilhard, Der Göttliche Bereich, Walter, Freiburg 1962, 17. 
31 Teresa, Innere Burg, 196. 



Conrad Himmelsbach 336 

Dennoch bedeutet Teresa für Teilhard eine wesentliche Vertiefung 
seiner Schau der Evolution, hauptsächlich aus folgenden Gründen: Erstens 
bietet Teresa eine genaue, an der eigenen Erfahrung geprüfte Phäno- 
menologie der inneren Entwicklung der Menschenseele (unter der Einwir- 
kung des Erlösers) auf ihren ungeschaffenen Kern hin (der mit ihrem ge- 
schaffenen Kern - noyau personnalise, una cosa muy honda - eine Einheit 
eingeht). Zweitens erschließt Teresa damit eine konkrete Möglichkeit für 
den jetzt lebenden Menschen, zumindest in sich den nächsten kritischen 
Punkt der Evolution zu erreichen und so direkt auf Gott zuzugehen und 
voll bei ihm anzukommen, was ja gewiß der Entwicklung der gesamten 
Menschheit zur Einheit in Freiheit und Liebe bestens dient (•Ihr seid das 
Salz für die Erde"). Drittens macht die (innere) Vollendung des Men- 
schen, wie Teresa sie umreißt, schon in dieser Welt das Ziel dieser Welt in 
einer Weise gegenwärtig, die jedem zugänglich ist; nicht nur deshalb, 
weil Teresa unablässig darauf besteht, sondern weil dieser Weg zur Mitte 
eine Weise ist, die sich nicht in einer bloßen •Religiosität" erschöpft, die 
vielmehr tiefer liegt und umfassender ist als jede •Religion" (ich verstehe 
an dieser Stelle unter •Religion" nicht die Kirche Christi. Denn diese will 
ja, wenn sie sich nur richtig versteht, alle Religion im Sinne eines •Geset- 
zes" für den Umgang mit Gott in Jesus Christus erfüllen und überwinden 
nach Gal 2, 19: •Denn durch das Gesetz bin ich dem Gesetz gestorben, um 
Gott zu leben." Und das ist ja eben das Neue und •Frohe" an der christ- 
lichen •Religion", daß sie keine Religion im Verstand der alten Religionen 
mehr ist, den Alten Bund eingeschlossen, sondern das Heil der ganzen 
Welt und der ganzen Menschheit, Vollendung aller Religionen). Man 
könnte fast sagen: Das Leben des Christen in Glaube, Hoffnung und Liebe 
und in der von Christus geschenkten Freiheit ist das Leben der Welt, das 
weltliche Leben schlechthin, wie Gott es meint. Hier liegen noch tief ver- 
borgen Verbindungslinien hinüber zu J. Robinson: Honest to God, und 
auch zu D. Bonhoeffer. Und es wäre zu fragen, ob unter diesem Blick- 
winkel Karl Rahner mit seiner scharfen Trennung von profaner Welt- 
situation (Säkularisation) und Kirche (als gesellschaftlicher Größe) die 
ganze Wahrheit trifft. Ist es wahr, daß die Kirche gegenüber der von ihr 
selbst in ihre pluralistische säkulare Situation entlassenen Gesellschaft eine 
ganz neue Aufgabe habe, die man vielleicht als •prophetisch" qualifizieren 
könne32? Denn das eigentlich •Prophetische" scheint doch gerade hier zu 
liegen, wo die Kirche den einzelnen erlösten Menschen zum Vollbesitz die- 
ser erlösten Freiheit geführt hat und ihn nun gelassen in diese (innere, 
und entsprechend der Dogmatischen Konstitution •Über die Kirche", Kapitel 
VII, Art. 48, Absatz 3, auch äußere) Freiheit entläßt, grundsätzlich immer 

32 K. Rahner SJ auf einer Tagung in Toronto, August 1967. 



Teresa und Teilhard 337 

getragen und umfangen von der Kirche als Institution. Es ist eine 
wirkliche Freiheit, wie sie im Innersten des Menschen Gott schenkt, und 
wofür •alles Kirchliche, also alles Institutionelle, Rechtliche, Sakramen- 
tale, alles Wort, aller Betrieb in der Kirche und also auch alle Reform von 
all diesem Kirchlichen im letzten Verstand und in der letzten Absicht, so es 
sich nur selber richtig begreift und sich nicht selbst vergötzt, Dienst ist, 
reiner Dienst, bloße Hilfestellung, für etwas ganz anderes, etwas ganz 
Einfaches und so gerade unbegreiflich Schweres und Seliges zumal: für 
Glaube, Hoffnung und Liebe in den Herzen aller Menschen" (Karl Rah- 
ner in jener unvergeßlichen Rede zum Abschluß des Konzils im Dezember 
1965 in München). Dann kann man in dieser Tiefe nicht mehr trennen 
zwischen profan und sakral, wenn der geheiligte Mensch selbst in beiden 
lebt und aus beiden lebt. Das ist kein Integralismus. Denn die Welt bleibt 
Welt und muß es mehr und mehr werden. Und die Kirche bleibt Kirche 
und wird es auch immer mehr (so meint es wohl Rahner). Aber der Mensch, 
der in beiden und aus beiden ist, ist einer und ist jetzt zur Freiheit und zur 
Liebe voll erwacht (man vergesse nicht, es ist hier die Rede von dem Men- 
schen, der sein inneres Ziel erreicht hat, und das sollten gewiß keine Aus- 
nahmen sein, wenigstens nach Teresa nicht). Das jedoch ist gewiß eminent 
•prophetisch". In diesem Sinne war es auch eine höchst •prophetische" Tat 
Teresas in ihren moradas, den strahlenden Abschluß der Zentrogenese im 
Menschen zu enthüllen. Sie hat damit Teilhard weit vorgegriffen. 

2. Teresa erfährt durch Teilhard eine Ausweitung ihrer Mystik 

Die Ergänzung gilt aber auch umgekehrt. Erst die Forschungen und Ent- 
deckungen der letzten Jahrhunderte konnten ja die ganze Weite des 
Phänomens Welt vor unseren Augen entfalten und entfalten sie noch 
immer, so daß die Karmelitin in Avila (und Toledo, wo sie die moradas 
schrieb) einfach nicht in der Lage war, zu sehen, was wir sehen. Nun ist es 
aber ein andauerndes Bemühen Teilhards gewesen, die Menschen unseres 
Jahrhunderts sehen zu lehren, was er sah (pour faire voir): Die Dynamik 
einer in Evolution begriffenen Welt. Und vor allem: Daß diese Evolution 
eine Richtung hat zu immer höherer Organisation und damit zu immer 
größerer Innerlichkeit (loi de centro-complexite) bis hinein in die Perso- 
nalisation beim Menschen. Ja, darüber hinaus weiter auf eine neue und 
höchste Mitte zu über die Sozialisation in personaler Freiheit: Uberperso- 
nalisation (superpersonnalisation, omegalisation, supervie), das heißt: 
Christus, Ziel und Zentrum der Welt, Alpha und Omega. In diese impo- 
nierende Gesamtschau hinein, jedenfalls insoweit sie wissenschaftlich ge- 
sichert und christlich geordnet ist, möchte ich Teresa einfügen. Ihre seeli- 
schen Entdeckungen erhalten durch diese neuen Perspektiven erst das 



Conrad Himmelsbach 338 

ganze Gewicht einer weltweiten Bedeutung. Folgende Ausweitungen er- 
gäben sich: 

a) In Richtung der Vergangenheit die Anerkennung einer gewissen Ein- 
heit der Seele des Menschen mit der gesamten belebten und unbelebten 
Materie, deren unermeßliches Tasten und Mühen ihr zugute kamen. Alles 
zielte ja auf sie hin, daß sie sei und es in ihr weiter gehe. Auf diese Weise 
erfaßt diese Seele die glühende Spitze der gesamten kosmischen Entwick- 
lung und führt sie hinein in die Freiheit des absoluten Geheimnisses, in 
dem sie dann selbst frei wird für die Freiheit der Kinder Gottes in Liebe, 
die schönste Frucht der Erde. Anscheinend hat Teresa die Seele gegen die 
•Welt" abgeriegelt. In Wirklichkeit hat sie das Welthafte gerade so zur 
Vollendung geführt. Denn es ist genau das Sehnen der Materie gewesen 
(anthropomorph gesprochen), daß dieses ihr kleines Zentrum gelinge im 
Durchstoß zum Absoluten (In Maria!). 

b) In Richtung der Zukunft die Anerkennung der berechtigten Hoff- 
nungen der Erde und ihrer Menschen: Auf eine gemeinsame Vollendung; 
auf eine wachsende Einheit aller Menschen unter dem Zug desselben Ge- 
heimnisses, das die einzelne Seele zu ihrem innersten Zentrum zieht; auf 
eine gewaltige Arbeit an der Erde, daß sie immer mehr hergebe für den 
Menschen; auf einen neuen Schwung des Mutes und der Tatkraft, der sich 
aus den Quellen dieser Hoffnung speist; auf eine höhere Organisation der 
Völkermassen, die aneinandergedrängt werden, und folglich zum Zuneh- 
men der Noosphäre; auf eine härtere Notwendigkeit der Liebe zum Mit- 
menschen und daher der inneren Freiheit der Personen. Alle diese Auf- 
gaben der Zukunft weiten die Intuition Teresas in der Siebten Wohnung 
mächtig aus und geben ihr Bedeutung für die Welt von morgen. 

III. Versuch einer Synthese 

Abschließend möchte ich den Versuch einer Art Synthese von Teresa und 
Teilhard aufgrund der obigen Ausführungen vorlegen. Ich lasse mich da- 
bei anregen von einer Skizze Teilhards in seinem •Entwurf einer Dialek- 
tik des Geistes"33. Stellen wir uns einen Kegel vor aus einem durchsichti- 
gen Material. Von einer breiten Basis aus verjüngt sich der Körper gleich- 
mäßig auf eine Spitze zu. Nennen wir sie Omega. Den gesamten Kegel 
selbst nennen wir: menschlich-kosmischen Kegel (cöne humano-cosmique). 
Etwa auf ein Drittel verringert, aber von derselben Höhe bis zu Omega, 
nehmen wir inmitten des ganzen Körpers einen zweiten Kegel wahr: 
christischer Kegel (cöne christique). Die Aktivität des Christlichen in der 
Welt, einende Kraft (Konzil: •Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das 

33 Teilhard, Esquisse d'une dialectique de l'esprit, in: UActivation de l'energie, 156. 



Gebet vor dem Tabernakel 339 

Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung 
mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit"34). Dürfen wir nun 
inmitten dieses zweiten Kegels (immer im Bild bleibend) noch einen drit- 
ten wahrnehmen, der alles, was die beiden ersten in sich schließen, wie 
in Weißglut zusammenschmilzt als dichteste Verwirklichung des Mensch- 
lichen und des Christlichen? Und wäre das dann die Anzahl jener Men- 
schen, die, vielleicht vor den Augen der anderen verborgen, mit dem 
lebendigen Christus derart geeint sind, wie Teresa es beschreibt? Und 
würden diese dann das am stärksten bindende und das am gewaltigsten 
drängende Element sein? Die innigste Liebe und die tiefste Freiheit? Das 
Leben der Zukunft? Wäre das dann Teresa und Teilhard zusammen und 
über beide doch wieder hinaus in noch größere Entdeckungen? 

Das Schlußwort geben wir dem Zweiten Vatikanischen Konzil: •Vor 
seinen (des Konzils) Augen steht also die Welt der Menschen, das heißt, 
die ganze Menschheitsfamilie mit der Gesamtheit der Wirklichkeiten, in 
denen sie lebt; die Welt, der Schauplatz der Geschichte der Menschheit, 
von ihren Unternehmungen, Niederlagen und Siegen geprägt; die Welt, 
die nach dem Glauben der Christen durch die Liebe des Schöpfers begrün- 
det ist und erhalten wird; die unter die Knechtschaft der Sünde geraten, 
von Christus aber, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, durch Bre- 
chung der Herrschaft des Bösen befreit wurde; bestimmt, umgestaltet zu 
werden nach Gottes Heilsratschluß und zur Vollendung zu kommen"35. 

Gebet vor dem Tabernakel 

Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck 

Wer die Instructio •De cultu mysterii eucharistici" (Die Verehrung des 
Geheimnisses der Eucharistie), die am Fronleichnamstag 1967, versehen 
mit den Unterschriften des Vorsitzenden des Weltliturgierates und des 
Präfekten der Ritenkongregation, veröffentlicht wurde, mit Aufmerksam- 
keit gelesen hat, dem wird aufgefallen sein, daß darin ein Ausdruck fehlt, 
den wir dort, wo von den Übungen der eucharistischen Frömmigkeit die 
Rede ist, zu lesen gewohnt sind: die •Besuchung des Allerheiligsten" (visi- 
tatio sanctissimi Sacramenti). 

34 Dogmatische Konstitution Über die Kirche, Art. 1. 
35 Pastoralkonstitution: Die Kirche in der Welt von heute, Art. 2. 




