
Gebet vor dem Tabernakel 339 

Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung 
mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit"34). Dürfen wir nun 
inmitten dieses zweiten Kegels (immer im Bild bleibend) noch einen drit- 
ten wahrnehmen, der alles, was die beiden ersten in sich schließen, wie 
in Weißglut zusammenschmilzt als dichteste Verwirklichung des Mensch- 
lichen und des Christlichen? Und wäre das dann die Anzahl jener Men- 
schen, die, vielleicht vor den Augen der anderen verborgen, mit dem 
lebendigen Christus derart geeint sind, wie Teresa es beschreibt? Und 
würden diese dann das am stärksten bindende und das am gewaltigsten 
drängende Element sein? Die innigste Liebe und die tiefste Freiheit? Das 
Leben der Zukunft? Wäre das dann Teresa und Teilhard zusammen und 
über beide doch wieder hinaus in noch größere Entdeckungen? 

Das Schlußwort geben wir dem Zweiten Vatikanischen Konzil: •Vor 
seinen (des Konzils) Augen steht also die Welt der Menschen, das heißt, 
die ganze Menschheitsfamilie mit der Gesamtheit der Wirklichkeiten, in 
denen sie lebt; die Welt, der Schauplatz der Geschichte der Menschheit, 
von ihren Unternehmungen, Niederlagen und Siegen geprägt; die Welt, 
die nach dem Glauben der Christen durch die Liebe des Schöpfers begrün- 
det ist und erhalten wird; die unter die Knechtschaft der Sünde geraten, 
von Christus aber, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, durch Bre- 
chung der Herrschaft des Bösen befreit wurde; bestimmt, umgestaltet zu 
werden nach Gottes Heilsratschluß und zur Vollendung zu kommen"35. 

Gebet vor dem Tabernakel 

Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck 

Wer die Instructio •De cultu mysterii eucharistici" (Die Verehrung des 
Geheimnisses der Eucharistie), die am Fronleichnamstag 1967, versehen 
mit den Unterschriften des Vorsitzenden des Weltliturgierates und des 
Präfekten der Ritenkongregation, veröffentlicht wurde, mit Aufmerksam- 
keit gelesen hat, dem wird aufgefallen sein, daß darin ein Ausdruck fehlt, 
den wir dort, wo von den Übungen der eucharistischen Frömmigkeit die 
Rede ist, zu lesen gewohnt sind: die •Besuchung des Allerheiligsten" (visi- 
tatio sanctissimi Sacramenti). 

34 Dogmatische Konstitution Über die Kirche, Art. 1. 
35 Pastoralkonstitution: Die Kirche in der Welt von heute, Art. 2. 



Josef Andreas Jungmann 340 

Das Dokument enthält nämlich, wie sein Titel erwarten läßt, einen eige- 
nen Abschnitt •über den Kult der heiligen Eucharistie als bleibendes Sa- 
krament" (n. 49-67). Nachdem in diesem Abschnitt die Zwecke der Auf- 
bewahrung genannt sind: als erster Zweck die Bereithaltung der Wegzeh- 
rung für die Kranken, als sekundäre Zwecke die Kommunion außerhalb 
der Messe und die Anbetung des Herrn im Sakrament, folgt ein Artikel, 
der überschrieben ist (n. 50): Oratio coram sanctissimo Sacramento (Gebet 
vor dem heiligsten Sakrament). Darin werden Winke gegeben, in welcher 
Richtung die Gläubigen, wenn sie den Herrn im Sakrament verehren 
(colunt), ihre Andacht entfalten sollten: Sie sollten sich seiner Nähe 
freuen und vor ihm (coram eo) ihr Herz ausschütten, sie sollten mit Chri- 
stus ihr Leben im Heiligen Geist dem Vater darbringen, um so zu wach- 
sen in Glaube, Hoffnung und Liebe; sie sollten sich so für die Feier des 
Gedächtnisses des Herrn bereiten. Im folgenden Artikel (n. 51), wo den 
Seelsorgern aufgetragen wird, ihre Kirchen und Kapellen wenigstens 
einige Stunden des Tages offen zu halten, wird noch einmal als Grund an- 
gegeben: •damit die Gläubigen leicht vor dem heiligsten Sakrament 
(coram sanctissimo Sacramento) beten können". Es wird also der Aus- 
druck •Besuchung des Allerheiligsten" vermieden, und an dessen Stelle, 
offenbar mit Vorbedacht, gesagt: Gebet vor dem heiligsten Sakrament. 

Das bedeutet zwar keine Verurteilung eines Begriffes, mit dem eine 
bekannte Frömmigkeitsübung seit langem bezeichnet und insbesondere 
dem Kleriker ans Herz gelegt wird - u. a. im Codex Iuris Canonici (can. 
125,2) und auch noch im Priesterdekret des Zweiten Vatikanum (n. 18) -, 
aber es wird damit vielleicht doch eine Akzentverschiebung angedeutet 
und anerkannt, die es uns erleichtert, diese Übung in unsern religiösen 
Kosmos richtig einzubauen. 

Denn daran ist kein Zweifel: Die Besuchung des Allerheiligsten ist bei 
der jüngeren Generation nicht mehr beliebt. Die sakramentale Frömmig- 
keit kreist heute um den Tisch, an dem die Eucharistie gefeiert wird, nicht 
mehr um den Tabernakel, in dem sie aufbewahrt wird. Das ist ein Ergeb- 
nis der Liturgischen Bewegung unseres Jahrhunderts. Diese war von An- 
fang an kein bloßes Werben um mehr Interesse für die Gebete, die der 
Priester am Altar spricht; sie war eine Rückwendung zum Wesentlichen 
und Ursprünglichen. Als vor bald einem halben Jahrhundert Josef 
Kramp SJ, ein Bahnbrecher der Liturgischen Bewegung, im Jahr 1924 
sein Bändchen •Eucharistia" herausgab, mögen manche überrascht oder 
auch enttäuscht gewesen sein, wenn sie darin wohl noch Ausführungen über 
die eucharistische Huldigung in Geschichte und Gegenwart lasen, aber als 
Hauptgegenstand die Liturgie der Messe und die dazu gehörende Opfer- 
kommunion dargestellt fanden. 



Gebet vor dem Tabernakel 341 

Die bis dahin vorherrschende Denkweise war ja anders. Die Messe war 
hochgeschätzt als immerfließende Gnadenquelle, als der größte Schatz auf 
Erden, aber die Liturgie der Messe war noch ein verschlossener Garten. 
Eucharistische Frömmigkeit meinte den Tabernakel. Eine Kirche ohne 
Tabernakel, und zwar ohne den Tabernakel als Mittelpunkt, konnte man 
sich unter Katholiken kaum vorstellen. Für viele war eine Kirche nur darum 
ein Gotteshaus, weil darin das •Ewige Licht" brannte. Diese Denkweise 
lebt auch heute noch fort. In einer kürzlich durchgeführten demoskopischen 
Untersuchung des Allensbacher Instituts mit dem Titel •Der deutsche 
Katholik und das Konzil" wurde den Befragten u. a. die Frage vorgelegt, 
ob man in der Kirche das •Haus Gottes" oder das •Haus des Volkes Got- 
tes" sehe. In der beigegebenen Umschreibung der Frage wurde für den 
Begriff des Hauses Gottes ohne Schwanken als gleichbedeutend eingesetzt: 
•daß es in der Kirche das Allerheiligste im Tabernakel gibt"1. Abgesehen 
davon, daß hier die Begriffe Gott und Christus als gleichbedeutend ge- 
nommen werden, die Menschheit Christi also unbeachtet bleibt, abgesehen 
auch davon, daß es nicht um die Gegenwärtigkeit Gottes in der Kirche 
gehen kann, da Gott ja allgegenwärtig ist, war schon der Gedanke, daß 
die Kirche wesentlich erst durch die aufbewahrte Eucharistie zum heiligen 
Raum wird, dem ersten Jahrtausend der Christenheit fremd. Er ist dem 
noch heute geltenden, wahrhaftig nicht wortkargen Ritus der Kirchweihe 
so sehr fremd, daß der zu weihende Raum zwar als Ort für die Feier der 
Eucharistie, aber mit keinem Wort als Ort bezeichnet wird, in dem die 
Eucharistie aufbewahrt und verehrt wird. Die Aufmerksamkeit war nicht 
auf die Verehrung, sondern auf die Feier der Eucharistie gerichtet. Dabei 
bleibt es unbezweifelt, daß es eine berechtigte und gesunde Entwicklung 
war, als man seit dem dreizehnten Jahrhundert anfing, das heiligste Sakra- 
ment in der Kirche nicht nur für die Kranken aufzubewahren, sondern 
auch zu verehren. Es entstehen die kunstreichen Sakramentshäuschen, die 
kostbaren Monstranzen; es wird das •Ewige Licht" vor dem Tabernakel 
entzündet. Aber man verehrt das Sakrament zunächst nur bei bestimmten 
Anlässen, macht es zum Mittelpunkt in Prozessionen, setzt es zu bestimm- 
ten Zeiten, in der Fronleichnamswoche, manchmal auch an Donnerstagen, 
zur Anbetung aus. Aber es sind bis tief ins vierzehnte Jahrhundert nur 
einzelne Fromme, besonders im Bereich der Klöster, die der dauernden 
Anwesenheit des Sakraments im Gotteshaus eine besondere Aufmerksam- 
keit widmen, wie der selige Heinrich Seuse (t 1365), der beim Gang durch 

1 Vgl. E. M. de Saventhem, Die deutschen Katholiken und das Konzil: Wort und Wahr- 
heit 22 (1967, 249-262) 255 f. Als Ergebnis wird berichtet, daß es für 57 Prozent immer 
noch •entscheidend" sei, daß es das Allerheiligste im Tabernakel gibt. 



Josef Andreas Jungmann 342 

das Haus einen Umweg macht, um am Tabernakel vorbeizukommen2. In 
vielen Bistümern gab es bis ins fünfzehnte Jahrhundert ausdrückliche Vor- 
schriften, die Pfarrkirchen untertags geschlossen zu halten; den Ordenskir- 
chen war es ohnehin nicht erlaubt, das Sakrament aufzubewahren, da 
ihnen die Seelsorge nicht zustand3. 

In den alten Klöstern war es zwar eine beliebte Übung, auch außerhalb 
des Gottesdienstes einzeln die Altäre zu besuchen und dort zu beten; aber 
der Besuch galt den Heiligen, denen sie geweiht waren4. Es war noch in 
späterer Zeit ein vielgeübter Brauch, berühmte Kirchen zu besuchen; aber 
es geschah, um dort das Grab eines Märtyrers, eines großen Heiligen zu 
verehren. Der heilige Ignatius pflegte mit vielen andern die damals be- 
liebte Wallfahrt zu den •sieben Kirchen" Roms5; aber es liegt in seinem 
gesamten Schrifttum kein Anzeichen vor, daß er bei diesen oder bei ande- 
ren Kirchenbesuchen dem heiligsten Sakrament eine besondere Aufmerk- 
samkeit gewidmet hätte6. Auch der große Aszetiker der ersten Generation 
der Gesellschaft Jesu, Hieronymus Nadal, kennt die Besuchung des Aller- 
heiligsten als besondere Andacht nicht7. Anders dürfte es bei Franz Bor- 
gias sein, von dem die ältesten Biographen zu berichten wissen, daß er den 
Sakramentsaltar von den übrigen Altären zu unterscheiden vermochte, 
auch wenn das •Ewige Licht" an anderer Stelle brannte8. 

In den folgenden Jahrhunderten wird das verborgene Leben des Herrn 
im Sakrament zum Gegenstand gelehrter Spekulationen9. Die Besuchung 
des Allerheiligsten wird zu einer der beliebtesten Übungen katholischer 
Frömmigkeit. Besondere Förderung hat sie erfahren durch Alfons von Li- 
guori, der ihr ein eigenes Werk gewidmet hat, seine •Besuchungen des aller- 
heiligsten Sakramentes des Altars und der allzeit unbefleckten Jungfrau 

2 P. Browe, Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, München 1933, 22-24. 
3 Ebd. 24. 
4 L. Gougaud, Devotions et pratiques ascetiques du Moyen Age, Maredsous 1925, 56-59. 
In der Klosterregel des hl. Augustinus (c.3; ed. Hümpfner [1943] 495) ist ein •Oratorium" 
vorgesehen, das man aufsuchen kann, um zu beten. An die Eucharistie ist dabei natürlich 
nicht gedacht. 
5 Siehe den Artikel •Sette Chiese di Roma" bei G. Moroni, Dizionario di erudizione sto- 
rico-ecclesiastica LXIV (Venedig 1853) 290-296. 
6 Mündliche Mitteilung von P. Hugo Rahner. 
7 Mitteilung von P. Michael Nicolau, dem Herausgeber der geistlichen Schriften Nadais. 
8 O. Karrer, Der heilige Franz von Bor ja, Freiburg 1921, 399. 
9 Von J. Nouet (t 1680) erschien eine Studie •La vie mystique de Jesus dans le tres Saint 
Sacrement (1675); Sommervogel V, 1823. - Kardinal A. Cienfuegos (t 1739) ist bekannt 
wegen seiner Fragestellung, welche Sinnenbetätigung der Herr im Sakrament beibehalten 
konnte; er schrieb: Vita abscondita seu speciebus eucharisticis velata per potissimas sen- 
suum operationes de facto a Christo Domino ibidem indesinenter exercitas circa obiecta 
altari et amori vicina (Rom 1728); Sommervogel II, 1184. 



Gebet vor dem Tabernakel 343 

Maria auf jeden Tag des Monats"10; er bietet darin 31 Betrachtungen, die 
jedesmal in ein Zwiegespräch mit dem Herrn im Tabernakel übergehen 
und mit einer Begrüßung der Gottesmutter abgeschlossen werden. Das 
neunzehnte Jahrhundert ist die Zeit, in der der Kult des heiligsten Sakra- 
ments in seinen verschiedenen Formen seinen Höhepunkt erreicht. Man 
kann das etwa an der Zahl der eucharistischen Vereinigungen ablesen, die 
zwar mit den Sakramentsbruderschaften des ausgehenden Mittelalters 
begonnen haben, aber jetzt in neuen Gründungen sich häufen11 und eine 
besondere Ausprägung erhalten in den zahlreichen Genossenschaften von 
der Ewigen Anbetung. 1881 setzen die Eucharistischen Weltkongresse ein, 
die sich bis in die jüngste Zeit nicht eine weltumfassende Feier, sondern 
die möglichst glanzvolle Verherrlichung der Eucharistie zur Aufgabe ge- 
stellt haben. 

Es wäre unrecht, in allen diesen Formen nicht echt katholische Fröm- 
migkeit anerkennen zu wollen, und man müßte blind sein, um nicht die 
Früchte der Heiligkeit zu sehen, die auf diesem Boden gewachsen sind, 
ganz abgesehen von den überragenden Gestalten etwa eines Paschalis 
Baylon (f 1592) oder eines Pierre-Julien Eymard (t 1868), die wir als 
Heilige der Eucharistie verehren. 

Der religiösen Bewegung entspricht eine reiche Literatur, in der sich 
im besonderen die Linie der •Besuchungen" des heiligen Alfons bis in 
unser Jahrhundert fortsetzt. 1920 erschien noch •Der stille Klausner im 
Tabernakel" von Franz X.Esser SJ. Das Buch, das mit literarischem Geschick 
geschrieben ist, erlebte nur noch 1922 eine 2./3. Auflage. Um dieselbe Zeit 
erschienen die letzten Auflagen eines Bändchens eucharistischer Poesie, 
das bei aller Bescheidenheit seiner frommen Verse geradezu auf einen 
Siegeszug zurückblicken konnte. Es ist das Buch der Konvertitin Cordula 
Peregrina (f 1916) •Was das ewige Licht erzählt". Es war zuerst 1874 
erschienen. Als es 1888 die 4. Auflage erreichte, begann ein edler Wettlauf 
mit einer ganz anders gearteten Frucht eucharistischer Frömmigkeit, mit 
dem •Meßbuch der heiligen Kirche" von Anselm Schott. Dieses war 1884 
zum erstenmal erschienen. Damals hatte die fromme Dichterin vor dem 
Mönch von Beuron also einen Vorsprung von zwei bis drei Auflagen. 
1906, als von Schotts Meßbuch die 10. Auflage erschien, hatte das Gedicht- 
bändchen die 17. Auflage; der Vorsprung war also noch um ein Erheb- 
liches gewachsen. In den folgenden Jahren konnte Cordula Peregrina mit 
Schotts Meßbuch immer noch Schritt halten. 1921, als Schott die 22. Auf- 

10 So der Titel der Schrift in der Ausgabe von Augsburg 1803. Die Besuchungen sind weit- 
hin vom Schriftwort gespeist. Eine letzte deutsche Ausgabe dieses weitverbreiteten Wer- 
kes ist erschienen Bozen 1937. 
11 Vgl. die Übersichten von K. Hofmann: LThK I (1956) 376-377; III (1959) 1263-1266. 



Josef Andreas Jungmann 344 

läge erlebte, hatte sie immerhin die 26., also noch einen Vorsprung von 
vier Auflagen. Sie erlebte 1923 noch die 27. Auflage; es scheint die letzte 
gewesen zu sein, während Schott nun erst seinen steilen Aufstieg begann 
und seine Auflagen kaum mehr gezählt wurden12. Der Strom des religiö- 
sen Lebens hatte seine Richtung gewechselt. 

Die Liturgische Bewegung, deren Exponent •der Schott" mehr und mehr 
geworden ist, war aus der Erkenntnis hervorgegangen, daß es nicht mehr 
angehe, die Liturgie als ein Reservat des Klerus zu betrachten und die 
Frömmigkeit der Gläubigen auf Quellen zweiten Ranges zu verweisen. 
Die seelsorgliche Lage mit der wachsenden Entchristlichung nicht nur in 
der Arbeiterschaft zeigte, daß das Evangelium in einer Form verkündet 
werden müsse, die seine einfachen und klaren Linien wieder stärker 
zum Vorschein kommen lassen, daß also der christliche Glaube nicht 
als Konglomerat aus vielen Lehrsätzen und frommen Übungen er- 
scheinen dürfe, sondern den glaubenswilligen Menschen als lichte 
Einheit sich darstellen müsse: als frohe Botschaft Gottes und als 
dankbare Antwort des Menschen. Dazu schien die Erschließung der 
Liturgie und die Hinführung zu wirklicher Mitfeier des eucharisti- 
schen Opfers ein notwendiger Schritt. Der Glaube an das eucha- 
ristische Geheimnis wurde in keiner Weise in Frage gestellt. Wohl aber 
wurde das, was von Anfang an Mitte und Sinn des Geheimnisses gewesen 
war, wieder in die Mitte gerückt: die Feier der Eucharistie, im Gegensatz 
zum Kult der Eucharistie; dieser mußte in die zweite Linie treten. Das 
Sakrament, das bis dahin als selbständiges Zentrum der Frömmigkeit aus 
dem Glaubensschatz der Kirche herausgehoben war und ohne Zweifel als 
heilige Flamme unzählige Herzen entzündet hatte, mußte wieder in den 
Zusammenhang christlichen Lebens und Betens zurückgenommen werden. 

Man lernte also die Eucharistie wieder sehen, wie sie in der Messe 
immer gemeint gewesen war: als die in Leib und Blut des Herrn 
bestehende Opfergabe, die wir Gott darbringen und an der wir empfan- 
gend teilnehmen. Es tritt wieder das in den Vordergrund, was vi verbi, 
Kraft des Wortes, im Sakrament enthalten ist, Christi Leib und Blut. Daß 
es der lebendige Leib des Herrn ist, vereinigt mit der Seele und mit der 
Gottheit, daß es also einfach Christus der Herr ist, wird nirgends bestrit- 
ten, bleibt aber zunächst - in der Sprechweise der Liturgie und damit auch 
in der liturgisch bestimmten Frömmigkeit - im Hintergrund. Es ist nur 

12 Im LThK IX (1964) 477 ist noch eine 67. Auflage von 1964 vermerkt. Die Ausgabe 
von 1966 hat keine Ordnungszahl. Über frühere Auflagen informiert ein vom Verlag 
Herder 1935 herausgegebenes Heft •Die Geschichte des Laienmeßbuches von Anselm 
Schott" und der 1951 erschienene Band •Der Katholizismus in Deutschland und der Ver- 
lag Herder 1801-1951". - Vom Gedichtbändchen enthält u. a. die angeführte Auflage von 
1923 datierte Vorreden früherer Auflagen. 



Gebet vor dem Tabernakel 345 

immer wieder von der reinen und heiligen Opfergabe (hostia pura, hostia 
sancta) die Rede. Diese Sicht hat vor allem die Texte der Postcommunio 
geprägt: heilige Speise, himmlischer Tisch, göttliche Teilnahme, österliches 
Sakrament wird die Eucharistie darin genannt; sie bleibt in den Gebeten, 
die seit dem neunten Jahrhundert in die Meßordnung Aufnahme gefun- 
den haben, bis in die jüngste Zeit hinein, vorherrschend. Sogar in den bei- 
den Gebeten des Priesters vor der Kommunion wird Christus nicht ange- 
redet, sofern er im Sakrament zugegen ist, sondern sofern er •mit dem 
Vater lebt und herrscht", während das Sakrament selber Gegenstand des 
Gebetes ist: •Herr Jesus Christus . . . befreie mich durch diesen deinen 
heiligen Leib und das Blut von allen meinen Sünden"; •Der Empfang 
deines Leibes . . . gereiche mir nicht zum Gericht". 

Auf solche Weise bleibt die Einheit und Geschlossenheit der Glaubens- 
welt für das christliche Bewußtsein gewahrt. Der Horizont ist nicht auf 
den Tabernakel eingeengt, sondern erhält vom erhöhten Herrn seine 
Weite und hat in ihm seine Mitte. Das entspricht der tatsächlichen 
Lage unseres Christenlebens. •Wir können Christus persönlich nur 
begegnen als dem Erhöhten ... Wo wir uns an Christus wenden, ihn 
loben und bitten, auch wenn wir sein irdisches Leben gläubig betrach- 
ten und uns in die Geheimnisse seiner Kindheit, seines öffentlichen Wir- 
kens, seines Leidens und Sterbens vertiefen" • und wir können hinzufü- 
gen: wo wir ihm im Sakrament begegnen -, •immer werden wir dabei eins 
mit ihm, so wie er in unserem Jetzt seit seiner Erhöhung in der himm- 
lischen Daseinsweise lebt"13. Denn die eigentliche Daseinsweise des Herrn 
nach der Auferstehung ist diejenige in gloria Patris, in der Herrlichkeit 
des Vaters. Alle anderen Gegenwartsweisen, auch diejenige in der Eucha- 
ristie, sind von dieser abgeleitet, sind gewissermaßen Projektionen der 
himmlischen Daseinsweise in unsere irdische Welt herein, Projektionen 
freilich von verschiedener Dichte. Die Gegenwartsweise im heiligsten 
Sakrament ist die intensivste von ihnen; denn hier ist Christus •wahrhaft, 
wirklich und wesentlich", also aufgrund seiner Substanz, •per substan- 
tiam", gegenwärtig, nicht nur aufgrund seiner Macht und seines Wirkens, 
•per virtutem", oder im Heiligen Geist, •in SpirituSancto",wie in anderen 
Bereichen der kirchlichen Wirklichkeit (vgl. Liturgiekonstitution Art. 7). 

Nur innerhalb dieser Vorstellungswelt können wir der Liturgie der 
Messe verstehend folgen. Wer das einmal verstanden hat, wird sich da- 
von auch nach dem •Ite missa est" nicht mehr trennen können. In der 
Frühzeit der Kirche wurde der Geist der Gläubigen mit Hilfe des Bildes 
in dieser Denkweise festgehalten. Wenn der Christ die Basilika betrat, 

R. Lachensdimid: GuL 39 (1966) 229. 



Josef Andreas Jungmann 346 

begegnete ihm in der Apsis der erhöhte Christus, thronend als Lehrer oder 
als Kyrios inmitten der Apostel oder der Heiligen, als Herr seiner Kirche, 
im himmlischen Jerusalem. Vielleicht wird die Ausstattung des Gottes- 
hauses, wenn einmal die Durststrecke bildloser Nüchternheit heutiger 
Kirchenkunst überwunden sein wird, auch wieder zu solcher Ganzheits- 
schau zurückkehren. Inzwischen wird sie wenigstens in unseren Gedanken 
den Hintergrund aller Formen und Gestalten der Frömmigkeit, innerhalb 
und außerhalb der Feier der Eucharistie, bilden. Das heilige Sakrament 
bleibt Opfergabe und Speise zum ewigen Leben, auch wenn es im Taber- 
nakel aufbewahrt wird, bleibt jenes reale Andenken, das Christus uns 
hinterlassen hat und durch das wir zu ihm in seiner himmlischen Herrlich- 
keit Verbindung haben. Nur in einem sehr uneigentlichen Sinn kann 
jemand in ihm den •Klausner im Tabernakel", den •Gefangenen seiner 
Liebe" sehen, der Tag und Nacht allein ist, der in seiner Einsamkeit auf 
unseren Besuch wartet, vielleicht sogar auf unsere Tröstung - obwohl nie- 
mandem verwehrt ist, sich auch auf solchem Weg in das Christusmyste- 
rium zu versenken. Für ein waches theologisches, von der Liturgie genähr- 
tes Denken, wie es unserer Zeit entspricht, bleibt Christus auch dort, wo 
wir ihm im Tabernakel begegnen, der Auferstandene, der in seine Herr- 
lichkeit eingegangen ist, der zur Rechten des Vaters thront. 

Auf solche Weise behält christliches Beten die seinem Wesen entspre- 
chende allesumfassende Weite. Christliches Beten muß zwar immer eine 
große Freiheit genießen. Darum gibt es soviele Weisen des Betens, als es 
gläubige Menschen gibt. Aber schließlich bleibt Gebet immer Erhebung 
des Geistes und des Herzens zu Gott. Immer ist es der unendliche heilige 
Gott, dem wir im Gebet nahen. Es wird auch nie vergessen, daß wir durch 
Christus in die ihm eigene Gottesnähe hineingehoben und Glieder seines 
Leibes geworden sind. Christliches Beten wird darum immer auf jener 
Grundlage beharren, die Tertullian als das Bekenntnis aller Märtyrer for- 
muliert hat: •Wir sagen es und sagen es offen und rufen es laut, wenn eure 
Foltern uns zerreißen und wenn das Blut fließt: Deum colimus per Chri- 
stum, wir verehren Gott durch Christus"14. Solches Beten kommt vor allem 
in der liturgischen Versammlung zum Ausdruck und hat in der römischen 
Liturgie seine klassische Formulierung erhalten. Die Anrede der betenden 
Kirche richtet sich an den allmächtigen, ewigen, barmherzigen Gott, den 
gütigsten Vater; aber das Gebet schließt mit dem Aufblick zu dem, der an 
ihrem, unserem Gebet teilnimmt, weil er das Haupt der Kirche und unser 
Anwalt und Hoherpriester beim Vater ist: durch Christus unsern Herrn. 

Wer sich in solches Gebetsdenken hineingelebt hat, den wird es auch 

14 Tertullian, Apologeticum 21, 28 (CSEL 69, 59). 



Gebet vor dem Tabernakel 347 

begleiten, wenn er betend vor dem Tabernakel weilt. Ja, das •Ewige 
Licht", das die lebendige Gegenwart und Nähe des Herrn anzeigt, wird 
ihm eine Hilfe sein, um gerade auf christliche Weise zu beten. Wir sind 
nicht fern von Gott; wir sind in Christus. Der Leib des Herrn im Taber- 
nakel ist der Leib dessen, der verklärt beim Vater ist. Auch im Zeichen 
des gebrochenen Brotes, also seines Todes, und gerade so, ist er unsere 
geistige Nahrung, die uns mitten in der Todverfallenheit dieser Welt 
Anteil gibt an seiner Unsterblichkeit und Herrlichkeit. So wird der katho- 
lische, von der liturgischen Erneuerung geformte Christ auch weiterhin 
die Stille des Heiligtums um so lieber aufsuchen, wenn dort das •Ewige 
Licht" vor dem Tabernakel brennt. Die Alten hatten ihre Wallfahrtsorte, 
an denen das Grab eines berühmten Märtyrers seine Anziehungskraft 
ausübte, und auch heute gibt es die vielen Marienheiligtümer, an denen der 
einzelne sich zu innigerem Gebet angeregt fühlt. Der nächste Wallfahrts- 
ort, zu dem wir nur wenige Schritte von den Wegen unseres Alltags abzu- 
biegen brauchen, bleibt aber der Ort, wo die Gemeinde sich versammelt 
und im Geheimnis der Eucharistie vor Gott hintritt. Hier werden wir 
auch als einzelne am stärksten die Nähe Gottes in Jesus, dem Kyrios, 
empfinden. Was dann unser Verweilen erfüllt, mag eine schlichte Betrach- 
tung sein oder einfach ein Ruhen in der heiligen Stille - von der Art, wie 
es das naiv-große Wort des neubekehrten Negers ausdrückt, der, vom 
Missionär allein in der Kapelle angetroffen und um sein Tun befragt, 
antwortet: Ich stelle meine Seele an die Sonne. Es wird mit Vorzug eine 
Zwiesprache mit Christus sein, aber es wird sich frei fühlen von einer 
Verengung, die der Ausdruck •Besuchung des heiligsten Sakramentes" 
nahelegt. 

Wir verstehen jedenfalls, daß die Instructio vom 25. Mai 1967, getreu 
dem Geist des Konzils und der Liturgiekonstitution, es vorzieht, diesen 
Ausdruck nicht mehr zu gebrauchen. Sie weist auf die Mitte hin: •Wenn 
die Gläubigen Christus im Sakrament verehren, so sollen sie daran den- 
ken, daß diese Gegenwart sich vom Opfer herleitet und zur sakramenta- 
len und geistlichen Kommunion hinführen will ... So werden sie jene 
gesunde Verfassung in sich nähren, in der sie das Gedächtnis des Herrn 
mit geziemender Andacht feiern und jenes Brot, das uns vom Vater ge- 
schenkt ist, oft empfangen können." Und sie faßt, was sie empfiehlt, mit 
dem Wort zusammen: Gebet vor dem heiligsten Sakrament. 




