Gebet vor dem Tabernakel 339

Sakrament, das heifit Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung
mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit“*). Diirfen wir nun
inmitten dieses zweiten Kegels (immer im Bild bleibend) noch einen drit-
ten wahrnehmen, der alles, was die beiden ersten in sich schliefen, wie
in Weifiglut zusammenschmilzt als dichteste Verwirklichung des Mensch-
lichen und des Christlichen? Und wire das dann die Anzahl jener Men-
schen, die, vielleicht vor den Augen der anderen verborgen, mit dem
lebendigen Christus derart geeint sind, wie Teresa es beschreibt? Und
wiirden diese dann das am stdrksten bindende und das am gewaltigsten
driangende Element sein? Die innigste Liebe und die tiefste Freiheit? Das
Leben der Zukunft? Wire das dann Teresa und Teilhard zusammen und
Uber beide doch wieder hinaus in noch grofiere Entdeckungen?

Das Schlufwort geben wir dem Zweiten Vatikanischen Konzil: ,Vor
seinen (des Konzils) Augen steht also die Welt der Menschen, das heifit,
die ganze Menschheitsfamilie mit der Gesamtheit der Wirklichkeiten, in
denen sie lebt; die Welt, der Schauplatz der Geschichte der Menschheit,
von ihren Unternehmungen, Niederlagen und Siegen geprigt; die Welt,
die nach dem Glauben der Christen durch die Liebe des Schopfers begriin-
det ist und erhalten wird; die unter die Knechtschaft der Siinde geraten,
von Christus aber, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, durch Bre-
chung der Herrschaft des Bosen befreit wurde; bestimmt, umgestaltet zu
werden nach Gottes Heilsratschluf und zur Vollendung zu kommen*“®,

Gebet vor dem Tabernakel

Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Wer die Instructio ,De cultu mysterii eucharistici“ (Die Verehrung des
Geheimnisses der Eucharistie), die am Fronleichnamstag 1967, versehen
mit den Unterschriften des Vorsitzenden des Weltliturgierates und des
Prafekten der Ritenkongregation, veroffentlicht wurde, mit Aufmerksam-
keit gelesen hat, dem wird aufgefallen sein, daf} darin ein Ausdruck fehlt,
den wir dort, wo von den Ubungen der eucharistischen Frommigkeit die
Rede ist, zu lesen gewohnt sind: die ,Besuchung des Allerheiligsten® (visi-
tatio sanctissimi Sacramenti).

3 Dogmatische Konstitution Uber die Kirche, Art. 1.
33 Pastoralkonstitution: Die Kirche in der Welt von heute, Art. 2.



Josef Andreas Jungmann 340

Das Dokument enthilt ndmlich, wie sein Titel erwarten 14af}t, einen eige-
nen Abschnitt ,iber den Kult der heiligen Eucharistie als bleibendes Sa-
krament® (n. 49-67). Nachdem in diesem Abschnitt die Zwecke der Auf-
bewahrung genannt sind: als erster Zweck die Bereithaltung der Wegzeh-
rung fur die Kranken, als sekundire Zwecke die Kommunion aufierhalb
der Messe und die Anbetung des Herrn im Sakrament, folgt ein Artikel,
der iiberschrieben ist (n. 50): Oratio coram sanctissimo Sacramento (Gebet
vor dem heiligsten Sakrament). Darin werden Winke gegeben, in welcher
Richtung die Glaubigen, wenn sie den Herrn im Sakrament verehren
(colunt), ihre Andacht entfalten sollten: Sie sollten sich seiner Néahe
freuen und vor ihm (coram eo) ihr Herz ausschiitten, sie sollten mit Chri-
stus ihr Leben im Heiligen Geist dem Vater darbringen, um so zu wach-
sen in Glaube, Hoffnung und Liebe; sie sollten sich so fiir die Feier des
Gedachtnisses des Herrn bereiten. Im folgenden Artikel (n. 51), wo den
Seelsorgern aufgetragen wird, ihre Kirchen und Kapellen wenigstens
einige Stunden des Tages offen zu halten, wird noch einmal als Grund an-
gegeben: ,damit die Gliaubigen leicht vor dem heiligsten Sakrament
(coram sanctissimo Sacramento) beten konnen“. Es wird also der Aus-
druck ,Besuchung des Allerheiligsten“ vermieden, und an dessen Stelle,
offenbar mit Vorbedacht, gesagt: Gebet vor dem heiligsten Sakrament.

Das bedeutet zwar keine Verurteilung eines Begriffes, mit dem eine
bekannte Frommigkeitsibung seit langem bezeichnet und insbesondere
dem Kleriker ans Herz gelegt wird — u. a. im Codex Iuris Canonici (can.
125,2) und auch noch im Priesterdekret des Zweiten Vatikanum (n. 18) —,
aber es wird damit vielleicht doch eine Akzentverschiebung angedeutet
und anerkannt, die es uns erleichtert, diese Ubung in unsern religiésen
Kosmos richtig einzubauen.

Denn daran ist kein Zweifel: Die Besuchung des Allerheiligsten ist bei
der jingeren Generation nicht mehr beliebt. Die sakramentale Frommig-
keit kreist heute um den Tisch, an dem die Eucharistie gefeiert wird, nicht
mehr um den Tabernakel, in dem sie aufbewahrt wird. Das ist ein Ergeb-
nis der Liturgischen Bewegung unseres Jahrhunderts. Diese war von An-
fang an kein blofles Werben um mehr Interesse fir die Gebete, die der
Priester am Altar spricht; sie war eine Riickwendung zum Wesentlichen
und Urspriinglichen. Als vor bald einem halben Jahrhundert Josef
Kramp S]J, ein Bahnbrecher der Liturgischen Bewegung, im Jahr 1924
sein Bandchen ,Eucharistia“ herausgab, mégen manche iiberrascht oder
auch enttauscht gewesen sein, wenn sie darin wohl noch Ausfithrungen aiber
die eucharistische Huldigung in Geschichte und Gegenwart lasen, aber als
Hauptgegenstand die Liturgie der Messe und die dazu gehorende Opfer-
kommunion dargestellt fanden.



Gebet vor dein Tabernakel 341

Die bis dahin vorherrschende Denkweise war ja anders. Die Messe war
hochgeschitzt als immerfliefende Gnadenquelle, als der grofite Schatz auf
Erden, aber die Liturgie der Messe war noch ein verschlossener Garten.
Eucharistische Frommigkeit meinte den Tabernakel. Eine Kirche ohne
Tabernakel, und zwar ohne den Tabernakel als Mittelpunkt, konnte man
sich unter Katholiken kaum vorstellen. Fiir viele war eine Kirche nur darum
ein Gotteshaus, weil darin das ,Ewige Licht“ brannte. Diese Denkweise
lebt auch heute noch fort. In einer kiirzlich durchgefithrten demoskopischen
Untersuchung des Allensbacher Instituts mit dem Titel ,Der deutsche
Katholik und das Konzil“ wurde den Befragten u. a. die Frage vorgelegt,
ob man in der Kirche das ,Haus Gottes“ oder das ,Haus des Volkes Got-
tes“ sehe. In der beigegebenen Umschreibung der Frage wurde fiir den
Begriff des Hauses Gottes ohne Schwanken als gleichbedeutend eingesetzt:
»daf es in der Kirche das Allerheiligste im Tabernakel gibt“!. Abgesehen
davon, dafl hier die Begriffe Gott und Christus als gleichbedeutend ge-
nommen werden, die Menschheit Christi also unbeachtet bleibt, abgesehen
auch davon, dafl es nicht um die Gegenwirtigkeit Gottes in der Kirche
gehen kann, da Gott ja allgegenwirtig ist, war schon der Gedanke, daf}
die Kirche wesentlich erst durch die aufbewahrte Eucharistie zum heiligen
Raum wird, dem ersten Jahrtausend der Christenheit fremd. Er ist dem
noch heute geltenden, wahrhaftig nicht wortkargen Ritus der Kirchweihe
so sehr fremd, daf der zu weihende Raum zwar als Ort fiir die Feier der
Eucharistie, aber mit keinem Wort als Ort bezeichnet wird, in dem die
Eucharistie aufbewahrt und verehrt wird. Die Aufmerksamkeit war nicht
auf die Verehrung, sondern auf die Feier der Eucharistie gerichtet. Dabei
bleibt es unbezweifelt, daf} es eine berechtigte und gesunde Entwicklung
war, als man seit dem dreizehnten Jahrhundert anfing, das heiligste Sakra-
ment in der Kirche nicht nur fiir die Kranken aufzubewahren, sondern
auch zu verehren. Es entstehen die kunstreichen Sakramentshiuschen, die
kostbaren Monstranzen; es wird das ,Ewige Licht“ vor dem Tabernakel
entzlindet. Aber man verehrt das Sakrament zunéichst nur bei bestimmten
Anléssen, macht es zum Mittelpunkt in Prozessionen, setzt es zu bestimm-
ten Zeiten, in der Fronleichnamswoche, manchmal auch an Donnerstagen,
zur Anbetung aus. Aber es sind bis tief ins vierzehnte Jahrhundert nur
einzelne Fromme, besonders im Bereich der Kléster, die der dauernden
Anwesenheit des Sakraments im Gotteshaus eine besondere Aufmerksam-
keit widmen, wie der selige Heinrich Seuse ( 1365), der beim Gang durch

1 Vgl. E. M. de Saventhem, Die deutschen Katholiken und das Konzil: Wort und Wahr-
heit 22 (1967, 249-262) 255 f. Als Ergebnis wird berichtet, dafl es fiir 57 Prozent immer
noch ,entscheidend” sei, dafl es das Allerheiligste im Tabernakel gibt.



Josef Andreas Jungmann 342

das Haus einen Umweg macht, um am Tabernakel vorbeizukommen?. In
vielen Bistiimern gab es bis ins finfzehnte Jahrhundert ausdriickliche Vor-
schriften, die Pfarrkirchen untertags geschlossen zu halten; den Ordenskir-
chen war es ohnehin nicht erlaubt, das Sakrament aufzubewahren, da
ihnen die Seelsorge nicht zustand?.

In den alten Klostern war es zwar eine beliebte Ubung, auch auflerhalb
des Gottesdienstes einzeln die Altiare zu besuchen und dort zu beten; aber
der Besuch galt den Heiligen, denen sie geweiht waren?. Es war noch in
spaterer Zeit ein vielgeiibter Brauch, berithmte Kirchen zu besuchen; aber
es geschah, um dort das Grab eines Martyrers, eines grofien Heiligen zu
verehren. Der heilige Ignatius pflegte mit vielen andern die damals be-
liebte Wallfahrt zu den ,sieben Kirchen* Roms?®; aber es liegt in seinem
gesamten Schrifttum kein Anzeichen vor, dafl er bei diesen oder bei ande-
ren Kirchenbesuchen dem heiligsten Sakrament eine besondere Aufmerk-
samkeit gewidmet hitte®. Auch der grofie Aszetiker der ersten Generation
der Gesellschaft Jesu, Hieronymus Nadal, kennt die Besuchung des Aller-
heiligsten als besondere Andacht nicht’. Anders diirfte es bei Franz Bor-
gias sein, von dem die dltesten Biographen zu berichten wissen, daff er den
Sakramentsaltar von den iibrigen Altdren zu unterscheiden vermochte,
auch wenn das ,Ewige Licht“ an anderer Stelle brannte®.

In den folgenden Jahrhunderten wird das verborgene Leben des Herrn
im Sakrament zum Gegenstand gelehrter Spekulationen®. Die Besuchung
des Allerheiligsten wird zu einer der beliebtesten Ubungen katholischer
Frommigkeit. Besondere Forderung hat sie erfahren durch Alfons von Li-
guori, der ihr ein eigenes Werk gewidmet hat, seine ,Besuchungen des aller-
heiligsten Sakramentes des Altars und der allzeit unbefleckten Jungfrau

2 P.Browe, Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, Miinchen 1933, 22-24.

3 Ebd. 24.

4 L. Gougaud, Dévotions et pratiques ascétiques du Moyen Age, Maredsous 1925, 56-59.
In der Klosterregel des hl. Augustinus (c. 3; ed. Hiimpfner [1948] 495) ist ein ,oratorium®
vorgesehen, das man aufsuchen kann, um zu beten. An die Eucharistie ist dabei natiirlich
nicht gedacht.

5 Siche den Artikel ,Sette Chiese di Roma“ bei G. Moroni, Dizionario di erudizione sto-
rico-ecclesiastica LXIV (Venedig 1853) 290-296.

¢ Miindliche Mitteilung von P. Hugo Rahner.

7 Mitteilung von P. Michael Nicolau, dem Herausgeber der geistlichen Schriften Nadals.
8 Q. Karrer, Der heilige Franz von Borja, Freiburg 1921, 399.

® Von J. Nouet (1 1680) erschien eine Studie ,La vie mystique de Jésus dans le trés Saint
Sacrement (1675); Sommervogel V, 1823. — Kardinal A. Cienfuegos (1739) ist bekannt
wegen seiner Fragestellung, welche Sinnenbetitigung der Herr im Sakrament beibehalten
konnte; er schrieb: Vita abscondita seu speciebus eucharisticis velata per potissimas sen-
suum operationes de facto a Christo Domino ibidem indesinenter exercitas circa obiecta
altari et amori vicina (Rom 1728); Sommervogel II, 1184.



Gebet vor dem Tabernakel 343

Maria auf jeden Tag des Monats“!?; er bietet darin 31 Betrachtungen, die
jedesmal in ein Zwiegesprich mit dem Herrn im Tabernakel tibergehen
und mit einer Begriflung der Gottesmutter abgeschlossen werden. Das
neunzehnte Jahrhundert ist die Zeit, in der der Knlt des heiligsten Sakra-
ments in seinen verschiedenen Formen seinen Hohepunkt erreicht. Man
kann das etwa an der Zahl der eucharistischen Vereinigungen ablesen, die
zwar mit den Sakramentsbruderschaften des ausgehenden Mittelalters
begonnen haben, aber jetzt in neuen Griindungen sich hdufen' und eine
besondere Auspragung erhalten in den zahlreichen Genossenschaften von
der Ewigen Anbetung. 1881 setzen die Eucharistischen Weltkongresse ein,
die sich bis in die jiingste Zeit nicht eine weltumfassende Feier, sondern
die moglichst glanzvolle Verherrlichung der Eucharistie zur Aufgabe ge-
stellt haben.

Es wire unrecht, in allen diesen Formen nicht echt katholische From-
migkeit anerkennen zu wollen, und man mifite blind sein, um nicht die
Friichte der Heiligkeit zu sehen, die auf diesem Boden gewachsen sind,
ganz abgesehen von den tberragenden Gestalten etwa eines Paschalis
Baylon (f 1592) oder eines Pierre-Julien Eymard (f 1868), die wir als
Heilige der Fucharistie verehren.

Der religiésen Bewegung entspricht eine reiche Literatur, in der sich
im besonderen die Linie der ,Besuchungen® des heiligen Alfons bis in
unser Jahrhundert fortsetzt. 1920 erschien noch ,Der stille Klausner im
Tabernakel“ vonFranz X. Esser S J. Das Buch, das mit literarischem Geschick
geschrieben ist, erlebte nur noch 1922 eine 2./3. Auflage. Um dieselbe Zeit
erschienen die letzten Auflagen eines Bindchens eucharistischer Poesie,
das bei aller Bescheidenheit seiner frommen Verse geradezu auf einen
Siegeszug zuriickblicken konnte. Es ist das Buch der Konvertitin Cordula
Peregrina (1 1916) ,Was das ewige Licht erzdhlt®. Es war zuerst 1874
erschienen. Als es 1888 die 4. Auflage erreichte, begann ein edler Wettlauf
mit einer ganz anders gearteten Frucht eucharistischer Frommigkeit, mit
dem ,Meflbuch der heiligen Kirche“ von Anselm Schott. Dieses war 1884
zum erstenmal erschienen. Damals hatte die fromme Dichterin vor dem
Ménch von Beuron also einen Vorsprung von zwei bis drei Auflagen.
1906, als von Schotts Mebuch die 10. Auflage erschien, hatte das Gedicht-
bandchen die 17. Auflage; der Vorsprung war also noch um ein Erheb-
liches gewachsen. In den folgenden Jahren konnte Cordula Peregrina mit

Schotts Meflbuch immer noch Schritt halten. 1921, als Schott die 22. Auf-

1 So der Titel der Schrift in der Ausgabe von Augsburg 1803. Die Besuchungen sind weit-
hin vom Schriftwort gespeist. Eine letzte deutsche Ausgabe dieses weitverbreiteten Wer-
kes ist erschienen Bozen 1937.

1 Vgl. die Ubersichten von K. Hofmann: LThK 1 (1956) 376-377; 111 (1959) 1263-1266.



Josef Andreas Jungmann 344

lage erlebte, hatte sie immerhin die 26., also noch einen Vorsprung von
vier Auflagen. Sie erlebte 1923 noch die 27. Auflage; es scheint die letzte
gewesen zu sein, wihrend Schott nun erst seinen steilen Aufstieg begann
und seine Auflagen kaum mehr gezdhlt wurden'®. Der Strom des religis-
sen Lebens hatte seine Richtung gewechselt.

Die Liturgische Bewegung, deren Exponent ,der Schott“ mehr und mehr
geworden ist, war aus der Erkenntnis hervorgegangen, daf} es nicht mehr
angehe, die Liturgie als ein Reservat des Klerus zu betrachten und die
Frommigkeit der Glaubigen auf Quellen zweiten Ranges zu verweisen.
Die seelsorgliche Lage mit der wachsenden Entchristlichung nicht nur in
der Arbeiterschaft zeigte, dafl das Evangelium in einer Form verkiindet
werden miisse, die seine einfachen und klaren Linien wieder starker
zum Vorschein kommen lassen, dafl also der christliche Glaube nicht
als Konglomerat aus vielen Lehrsitzen und frommen Ubungen er-
scheinen diirfe, sondern den glaubenswilligen Menschen als lichte
Einheit sich darstellen miisse: als frohe Botschaft Gottes und als
dankbare Antwort des Menschen. Dazu schien die Erschliefung der
Liturgie und die Hinfilhrung zu wirklicher Mitfeier des eucharisti-
schen Opfers ein notwendiger Schritt. Der Glaube an das eucha-
ristische Geheimnis wurde in keiner Weise in Frage gestellt. Wohl aber
wurde das, was von Anfang an Mitte und Sinn des Geheimnisses gewesen
war, wieder in die Mitte geriickt: die Feier der Eucharistie, im Gegensatz
zum Kult der Eucharistie; dieser mufite in die zweite Linie treten. Das
Sakrament, das bis dahin als selbstdndiges Zentrum der Frommigkeit aus
dem Glaubensschatz der Kirche herausgehoben war und ohne Zweifel als
heilige Flamme unzihlige Herzen entziindet hatte, mufite wieder in den
Zusammenhang christlichen Lebens und Betens zuriickgenommen werden.

Man lernte also die FEucharistie wieder sehen, wie sie in der Messe
immer gemeint gewesen war: als die in Leib und Blut des Herrn
bestehende Opfergabe, die wir Gott darbringen und an der wir empfan-
gend teilnehmen. Es tritt wieder das in den Vordergrund, was vi verbi,
Kraft des Wortes, im Sakrament enthalten ist, Christi Leib und Blut. Daf}
es der lebendige Leib des Herrn ist, vereinigt mit der Seele und mit der
Gottheit, daf es also einfach Christus der Herr ist, wird nirgends bestrit-
ten, bleibt aber zunéchst — in der Sprechweise der Liturgie und damit auch
in der liturgisch bestimmten Frommigkeit — im Hintergrund. Es ist nur

2 Im LThK IX (1964) 477 ist noch eine 67. Auflage von 1964 vermerkt. Die Ausgabe
von 1966 hat keine Ordnungszahl. Uber frithere Auflagen informiert ein vom Verlag
Herder 1935 herausgegebenes Heft ,Die Geschichte des Laienmefbuches von Anselm
Schott* und der 1951 erschienene Band ,Der Katholizismus in Deutschland und der Ver-
lag Herder 1801-1951%. — Vom Gedichtbandchen enthilt u. a. die angefiihrte Auflage von
1923 datierte Vorreden fritherer Auflagen.



Gebet vor dem Tabernakel 845

immer wieder von der reinen und heiligen Opfergabe (hostia pura, hostia
sancta) die Rede. Diese Sicht hat vor allem die Texte der Postcommunio
gepragt: heilige Speise, himmlischer Tisch, géttliche Teilnahme, osterliches
Sakrament wird die Eucharistie darin genannt; sie bleibt in den Gebeten,
die seit dem neunten Jahrhundert in die Meflordnung Aufnahme gefun-
den haben, bis in die jiingste Zeit hinein, vorherrschend. Sogar in den bei-
den Gebeten des Priesters vor der Kommunion wird Christus nicht ange-
redet, sofern er im Sakrament zugegen ist, sondern sofern er ,mit dem
Vater lebt und herrscht“, wihrend das Sakrament selber Gegenstand des
Gebetes ist: ,Herr Jesus Christus ... befreie mich durch diesen deinen
heiligen Leib und das Blut von allen meinen Stiinden“; ,Der Empfang
deines Leibes . . . gereiche mir nicht zum Gericht“.

Auf solche Weise bleibt die Einheit und Geschlossenheit der Glaubens-
welt fir das christliche Bewufitsein gewahrt. Der Horizont ist nicht auf
den Tabernakel eingeengt, sondern erhilt vom erhohten Herrn seine
Weite und hat in ihm seine Mitte. Das entspricht der tatsdchlichen
Lage unseres Christenlebens. ,Wir kénnen Christus persénlich nur
begegnen als dem Erhéhten ... Wo wir uns an Christus wenden, ihn
loben und bitten, auch wenn wir sein irdisches Leben gliubig betrach-
ten und uns in die Geheimnisse seiner Kindheit, seines 6ffentlichen Wir-
kens, seines Leidens und Sterbens vertiefen® — und wir konnen hinzufi-
gen: wo wir ihm im Sakrament begegnen —, ,immer werden wir dabei eins
mit ihm, so wie er in unserem Jetzt seit seiner Erhohung in der himm-
lischen Daseinsweise lebt“!3. Denn die eigentliche Daseinsweise des Herrn
nach der Auferstehung ist diejenige in gloria Patris, in der Herrlichkeit
des Vaters. Alle anderen Gegenwartsweisen, auch diejenige in der Eucha-
ristie, sind von dieser abgeleitet, sind gewissermaflen Projektionen der
himmlischen Daseinsweise in unsere irdische Welt herein, Projektionen
freilich von verschiedener Dichte. Die Gegenwartsweise im heiligsten
Sakrament ist die intensivste von ihnen; denn hier ist Christus ,wahrhaft,
wirklich und wesentlich“, also aufgrund seiner Substanz, ,per substan-
tiam“, gegenwdrtig, nicht nur aufgrund seiner Macht und seines Wirkens,
,per virtutem®, oder im Heiligen Geist, ,in SpirituSancto“, wie in anderen
Bereichen der kirchlichen Wirklichkeit (vgl. Liturgiekonstitution Art. 7).

Nur innerhalb dieser Vorstellungswelt kénnen wir der Liturgie der
Messe verstehend folgen. Wer das einmal verstanden hat, wird sich da-
von auch nach dem ,Jte missa est® nicht mehr trennen konnen. In der
Friihzeit der Kirche wurde der Geist der Glaubigen mit Hilfe des Bildes
in dieser Denkweise festgehalten. Wenn der Christ die Basilika betrat,

¢ R. Lachenschmid: GuL 39 (1966) 229.



Josef Andreas Jungmann 346

begegnete ihm in der Apsis der erhohte Christus, thronend als Lehrer oder
als Kyrios inmitten der Apostel oder der Heiligen, als Herr seiner Kirche,
im himmlischen Jerusalem. Vielleicht wird die Ausstattung des Gottes-
hauses, wenn einmal die Durststrecke bildloser Niichternheit heutiger
Kirchenkunst berwunden sein wird, auch wieder zu solcher Ganzheits-
schau zuriickkehren. Inzwischen wird sie wenigstens in unseren Gedanken
den Hintergrund aller Formen und Gestalten der Frommigkeit, innerhalb
und auflerhalb der Feier der Eucharistie, bilden. Das heilige Sakrament
bleibt Opfergabe und Speise zum ewigen Leben, auch wenn es im Taber-
nakel aufbewahrt wird, bleibt jenes reale Andenken, das Christus uns
hinterlassen hat und durch das wir zu ihm in seiner himmlischen Herrlich-
keit Verbindung haben. Nur in einem sehr uneigentlichen Sinn kann
jemand in ihm den ,Klausner im Tabernakel, den ,Gefangenen seiner
Liebe“ sehen, der Tag und Nacht allein ist, der in seiner Einsamkeit auf
unseren Besuch wartet, vielleicht sogar auf unsere Trostung — obwohl nie-
mandem verwehrt ist, sich auch auf solchem Weg in das Christusmyste-
rium zu versenken. Fur ein waches theologisches, von der Liturgie genihr-
tes Denken, wie es unserer Zeit entspricht, bleibt Christus auch dort, wo
wir thm 1m Tabernakel begegnen, der Auferstandene, der in seine Herr-
lichkeit eingegangen ist, der zur Rechten des Vaters thront.

Auf solche Weise behilt christliches Beten die seinem Wesen entspre-
chende allesumfassende Weite. Christliches Beten muff zwar immer eine
grofle Freiheit genieflen. Darum gibt es soviele Weisen des Betens, als es
gldubige Menschen gibt. Aber schliefilich bleibt Gebet immer Erhebung
des Geistes und des Herzens zu Gott. Immer ist es der unendliche heilige
Gott, dem wir im Gebet nahen. Es wird auch nie vergessen, dafl wir durch
Christus in die ihm eigene Gottesndhe hineingehoben und Glieder seines
Leibes geworden sind. Christliches Beten wird darum immer auf jener
Grundlage beharren, die Tertullian als das Bekenntnis aller Martyrer for-
muliert hat: , Wir sagen es und sagen es offen und rufen es laut, wenn eure
Foltern uns zerreiflen und wenn das Blut flieit: Deum colimus per Chri-
stum, wir verehren Gott durch Christus“!4. Solches Beten kommt vor allem
in der liturgischen Versammlung zum Ausdruck und hat in der rémischen
Liturgie seine klassische Formulierung erhalten. Die Anrede der betenden
Kirche richtet sich an den allmichtigen, ewigen, barmherzigen Gott, den
gitigsten Vater; aber das Gebet schliefit mit dem Aufblick zu dem, der an
ihrem, unserem Gebet teilnimmt, weil er das Haupt der Kirche und unser
Anwalt und Hoherpriester beim Vater ist: durch Christus unsern Herrn.

Wer sich in solches Gebetsdenken hineingelebt hat, den wird es auch

11 Tertullian, Apologeticum 21, 28 (CSEL 69, 59).



Gebet vor dem Tabernakel 347

begleiten, wenn er betend vor dem Tabernakel weilt. Ja, das ,Ewige
Licht“, das die lebendige Gegenwart und Nihe des Herrn anzeigt, wird
ihm eine Hilfe sein, um gerade auf christliche Weise zu beten. Wir sind
nicht fern von Gott; wir sind in Christus. Der Leib des Herrn im Taber-
nakel ist der Leib dessen, der verklart beim Vater ist. Auch im Zeichen
des gebrochenen Brotes, also seines Todes, und gerade so, ist er unsere
geistige Nahrung, die uns mitten in der Todverfallenheit dieser Welt
Anteil gibt an seiner Unsterblichkeit und Herrlichkeit. So wird der katho-
lische, von der liturgischen Erncuerung geformte Christ auch weiterhin
die Stille des Heiligtums um so lieber aufsuchen, wenn dort das ,Ewige
Licht“ vor dem Tabernakel brennt. Die Alten hatten ithre Wallfahrtsorte,
an denen das Grab eines berithmten Maértyrers seine Anziehungskraft
austibte, und auch heute gibt es die vielen Marienheiligtiimer, an denen der
einzelne sich zu innigerem Gebet angeregt fiihlt. Der nichste Wallfahrts-
ort, zu dem wir nur wenige Schritte von den Wegen unseres Alltags abzu-
biegen brauchen, bleibt aber der Ort, wo die Gemeinde sich versammelt
und im Geheimnis der Eucharistie vor Gott hintritt. Hier werden wir
auch als einzelne am starksten die Nihe Gottes in Jesus, dem Kyrios,
empfinden. Was dann unser Verweilen erfiillt, mag eine schlichte Betrach-
tung sein oder einfach ein Ruhen in der heiligen Stille - von der Art, wie
es das naiv-grofle Wort des neubekehrten Negers ausdrickt, der, vom
Missionir allein in der Kapelle angetroffen und um sein Tun befragt,
antwortet: Ich stelle meine Seele an die Sonne. Es wird mit Vorzug eine
Zwiesprache mit Christus sein, aber es wird sich frei fihlen von einer
Verengung, die der Ausdruck ,Besuchung des heiligsten Sakramentes®
nahelegt.

Wir verstehen jedenfalls, daff die Instructio vom 25. Mai 1967, getreu
dem Geist des Konzils und der Liturgiekonstitution, es vorzieht, diesen
Ausdruck nicht mehr zu gebrauchen. Sie weist auf die Mitte hin: ,Wenn
die Gldubigen Christus im Sakrament verehren, so sollen sie daran den-
ken, dafl diese Gegenwart sich vom Opfer herleitet und zur sakramenta-
len und geistlichen Kommunion hinfithren will ... So werden sie jene
gesunde Verfassung in sich ndhren, in der sie das Gedachtnis des Herrn
mit geziemender Andacht feiern und jenes Brot, das uns vom Vater ge-
schenkt ist, oft empfangen konnen.“ Und sie fafit, was sie empfichlt, mit
dem Wort zusammen: Gebet vor dem heiligsten Sakrament.





