
Zur päpstlichen Neuordnung des Ablaßwesens 

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Papst Paul VI. hat unter dem 1. Januar des Jahres, in dem die evange- 
lische Christenheit die 450. Wiederkehr des Tages begeht, an dem Luther 
seine 95 Ablaßthesen bekannt gab, mit der Apostolischen Konstitution 
•Indulgentiarum doctrina" eine theologische Darstellung des Ablasses 
vorgelegt und die Ablaßpraxis neu geregelt. Man kann nicht gerade 
sagen, daß sie ein großes Echo gefunden hätte. Nicht nur solche stehen 
heute dem Ablaß gleichgültig gegenüber, die in ihrem ganzen religiösen 
Leben keinen allzu großen Eifer zeigen. Viele, die um das Geschenk gött- 
licher Gnaden wohl wissen, drängt es kaum noch, sich um einen Ablaß 
zeitlicher Sündenstrafen zu bemühen. 

Wird die Reserve oder gar Abwehr gegenüber dem Ablaß durch die 
päpstliche Konstitution behoben? Jedenfalls sollten die Gläubigen durch 
eine vereinfachte Praxis und eine bessere theologische Deutung •eingela- 
den werden, zu erwägen und darüber nachzudenken, wie viel der Ge- 
brauch der Ablässe für die Förderung des Lebens jedes einzelnen, aber 
auch der gesamten Gemeinschaft der Christen bedeutet"1. Im Sinn dieser 
Einladung wollen die folgenden Seiten einigen Gründen der heutigen 
Skepsis gegen den Ablaß nachspüren, um dann zu zeigen, daß in der Kon- 
stitution der Versuch gemacht wird und Möglichkeiten gegeben sind, das 
eigentlich Gemeinte besser, vor allem personaler zu verstehen. 

I. Der Ablaßglaube in der Krise 

Wenn wir vom Abla&glauben sprechen, so wird das vielleicht Wider- 
spruch herausfordern. Gehört die Vollmacht der Kirche, Ablässe zu ge- 
währen, überhaupt zum Glaubensgut? Oder geht es hier nur, wie die Ur- 
sprünge des Ablaßwesens zu zeigen scheinen, um eine Praxis des kirch- 
lichen Lebens? Nicht wenige katholische Christen werden überrascht sein, 
wenn man ihnen sagt, daß hier ein Glaubensgut vorliegt, zu dessen Schutz 
sich die Kirche im Konzil von Trient aufgerufen fühlte, jene mit dem 
Anathem zu belegen, die •entweder sagen, die Ablässe seien unnütz, oder 

1 Apostolische Konstitution über die Neuordnung des Ablaßwesens •Indulgentiarum 
doctrina", vom 1. Januar 1967, Art. 9. Vgl. die deutsch-lateinische Ausgabe im 2. Band 
der Reihe •Nachkonziliare Dokumentation", Paulinus-Verlag, Trier 1967. 



Zur päpstlichen Neuordnung des Ablaßwesens 349 

leugnen, daß es in der Kirche die Vollmacht gebe, sie zu gewähren"2. 
Wenn auch die Gewinnung von Ablässen kein Gebot, sondern Gegen- 
stand der Freiheit der Kinder Gottes ist3, so darf sich doch in ihrer Unter- 
lassung nicht ein mangelnder Glaube an ihre Sinnhaftigkeit und an die 
kirchliche Vollmacht zu ihrer Gewährung aussprechen. Die Leugnung die- 
ses Glaubens hat das Trienter Konzil mit jener Strafe belegt, die der Ab- 
weichung vom rechten Glauben vorbehalten ist. Wenn nun aber der Ab- 
laß in den Bereich des kirchlichen Glaubens gehört, dann wird die Bemü- 
hung um sein besseres Verständnis sich als Dienst am Glauben verstehen 
dürfen. 

1. Die Abneigung gegen das Ablaßwesen 

Die Gründe für die Gleichgültigkeit und Abneigung gegen eine Praxis, 
die in früheren Zeiten zu den beliebtesten Frömmigkeitsübungen katho- 
lisch-kirchlichen Lebens gehört hat, mögen mannigfaltiger Art sein. Sie 
gehen letztlich alle in dieselbe Richtung. 

a) Der religiöse Mensch bringt es heute nicht mehr recht fertig, sich in 
der sachlichen, wenig persönlichen Art, wie sie die Ablaßgewinnung zu 
kennzeichnen scheint, eine Hilfe, Erleichterung, Strafnachlaß von Gott zu 
erkaufen durch ein Werk, das kaum noch Ausdruck einer persönlichen 
Bemühung ist, jedenfalls in keinem Verhältnis zu dem steht, was er da- 
durch erwerben soll. Er mag es in diese Alternative kleiden: Entweder 
vermittelt mir die Kirche Nachlaß der Strafe, der ich durch meine Sünde 
verfallen bin; dann soll sie es mir schenken, damit nicht der Eindruck ent- 
steht, ich erkaufte mir durch ein unbedeutendes Werk - oder gar durch 
Geld wie im späten Mittelalter - etwas, was doch Gnadenerweis Gottes 
ist. Oder aber es handelt sich um echte Strafabbüßung, die von der Kirche 
als Zeichen der unsichtbar inneren Strafverfallenheit vor Gott auferlegt 
wird; dann sollte der Ablaß als Erleichterung einer der Sünde einiger- 
maßen entsprechenden Strafe erkennbar sein, die der Büßende sich von 
der Kirche erbittet. 

b) Eine andere Schwierigkeit mag darin liegen, daß man sich kaum vor- 
stellen kann, wieso Gott dem Menschen für seine Sünde eine nach Zeit 
und Schwere abmeßbare, wie eine Gefängnisstrafe vorgestellte •zeitliche 
Sündenstrafe" auferlegt. Man fragt sich, welches sonderbare Gottesbild 
hier festgehalten werde. Gewiß erscheint Gott auch im Neuen Testament 
im Bild des Richters, der die Guten von den Bösen scheidet. Aber von der 
Zudiktierung einer zeitlichen Sündenstrafe nach Art eines Gefängnis- 

- Konzil von Trient, Dekret über die Ablässe. Denzinger-Schönmetzer 1835. Vgl.   lndul- 
gentiarum doctrina, Art. 8. 
3 lndulgentiarum doctrina, Art. 11. 



Otto Semmelroth 350 

zustandes findet sich im Neuen Testament keine Andeutung. Irgend etwas 
muß also doch wohl an der Vorstellung von zeitlichen Sündenstrafen, auf 
der die Lehre vom Ablaß zu beruhen scheint, fragwürdig sein. 

c) Auch das Bild, mit dem ausgedrückt wird, worin die Möglichkeit der 
Kirche, Ablässe zu gewähren, begründet ist, weckt fast mit Notwendig- 
keit - weil man nicht mehr mit Sinn und Grenzen bildhafter Aussagen 
rechnet - fragwürdige Vorstellungen. Man spricht seit dem Mittelalter 
vom Kirchenschatz. Das mutet wie ein Vorrat an, den Christi Werk auf 
Erden in ein himmlisches Depot hinein erworben hat und dessen Menge 
durch die guten Werke der Heiligen immerfort ergänzt und vermehrt 
wird. Daraus nehme die Kirche, um Gott, der Anspruch auf Genugtuung 
hat, darzubieten, was eigentlich der büßende Mensch auf Erden zu leisten 
hätte. Die Vorstellung eines dinglich vorliegenden Kirchenschatzes ist 
unvollziehbar für einen, der die lebendige Dynamik persönlicher Begeg- 
nung zwischen Gott und Mensch erahnt, innerhalb deren die Kirche zwar 
eine wichtige Rolle zu spielen hat, die aber ganz sicher anders gedacht sein 
muß als nach Art eines Schatzes, aus dem die Kirche nimmt und gibt. 

d) Die Vorgänge, in denen bei der geschilderten Vorstellung die Ablaß- 
gewährung durch die Kirche sich darbietet, sind uns heute kaum vollzieh- 
bar: der Schatzerwerb durch Christi und der Heiligen irdisches Leben und 
Verdienst, das Austeilen angesammelter Vorräte an die Menschen oder 
gar das Übergeben solcher Vorräte an Gott anstelle dessen, was eigentlich 
der büßende Mensch persönlich als Strafe leisten müßte. Der Ablaßvor- 
gang selbst wie auch seine Voraussetzungen bedürfen also einer tieferen, 
die Bildvorstellungen in personaler Weise ausdeutenden und durch an- 
dere Vorstellungen ergänzenden Erklärung, wenn sie uns Heutigen noch 
annehmbar sein oder wieder annehmbar werden sollen. 

All diesen als schwierig und den Ablaßglauben belastend empfundenen 
Punkten gemeinsam ist dies, daß der heutige Mensch den religiösen Bereich, 
die Welt des Glaubens, als so personal empfindet, daß ihm alle Versach- 
lichung, ja Verdinglichung im Verhältnis des Menchen zu Gott unvollzieh- 
bar ist. Hat dieses Empfinden so unrecht? Doch wohl nicht. Denn Gott ist 
die personalste aller Wirklichkeiten. Und auch den Menschen hat er ge- 
rade im Personalen als sein Abbild geschaffen. Darum mag die dingliche 
Redeweise zwar als Ausdrucksmittel der Gott-Mensch-Begegnung seine 
Bedeutung haben, darf aber nicht auf eine Ablösung des Personalen durch 
dinghaften Ersatz hinzielen. Der heutige Mensch reagiert trotz oder ge- 
rade wegen seines Ausgeliefertseins an die Mächte der Technik und des 
Apparates allergisch, wenn seine personale Existenz auch da angetastet 
zu werden scheint, wo er noch am meisten Mensch, Person ist, im religiö- 
sen Bereich seines Verhältnisses zu Gott. 



Zur päpstlichen Neuordnung des Ablaßwesens 351 

2. Versuch einer Erneuerung des Ablaßwesens durch Herausstellung 
des Personalen 

Sind diese Schwierigkeiten und diese sehr realen Anlässe zu Mißverständ- 
nissen durch die Ablaßkonstitution Indulgentiarum doctrina ausgeräumt? 
Man wird sagen können, daß sie eine Änderung der Ablaßpraxis gebracht 
hat, der es anzumerken ist, daß gerade in Hinsicht auf eine Verdeutlichung 
seines personalen Wesens der Ablaßvorgang erklärt werden soll. Es geht 
nicht nur um eine Vereinfachung der Ablaßpraxis. Für den oberflächlichen 
Blick mag diese im Vordergrund stehen, aber sie hat ihren Sinn und Zweck 
nicht in sich selbst, sondern gehört gerade zum Versuch einer stärkeren 
Personalisierung des Ablaßwesens. Daß ein personaleres Verständnis des 
Ablasses ins Licht gehoben werden soll, ist an einer Reihe von Aussagen 
zu erkennen, die sowohl im praktischen Teil der Normen für die Neuord- 
nung wie im belehrenden Teil der Ablaßtheologie zu finden sind. 

Wir sprechen von einem Versuch zur Erneuerung. Tatsächlich ist es bei 
einem solchen geblieben, der zum Teil sogar deutlich den Eindruck des 
Kompromisses macht. Wie vieles in unserer Zeit, ist auch diese Konstitu- 
tion ein Zeichen für die Kirche auf dem Weg. Gerade darum ist ihr Stu- 
dium interessant und lohnend. Hier wird ein geschichtliches Erbe behan- 
delt, das eine nicht geringe Belastung für die Kirche gewesen ist. Daran 
läßt der 450. Jahrestag des Beginns der Reformation lebendig denken; er 
fordert die Kirche eindringlich zur Besinnung auf. 

Der Geist Gottes leitet die Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte. 
Aber er verhindert nicht alle Einseitigkeiten und Unzulänglichkeiten. Er 
bewirkt auch nicht die Korrektur solcher Einseitigkeiten, ehe sie unange- 
nehm in den Blick fallen oder sich unheilvoll auswirken können. Das Wir- 
ken des Gottesgeistes in der Kirche ist ein Wirken in der Geschichte, der- 
gestalt, daß die Geschichte der Kirche Geschichte bleibt, von guten wie 
schlechten, geschickten wie stümperhaften menschlichen Entscheidungen 
bestimmt, und doch so, daß sie Heilsgeschichte Gottes mit seinem Volk ist 
und die Unzulänglichkeiten der Glieder und Leiter der Kirche doch immer 
wieder überholt und korrigiert. Aber solche Korrektur muß, obwohl oder 
gerade weil sie vom Geist Gottes geleitet ist, behutsam vorangehen. Sie 
kann nicht darin bestehen, daß eine Einseitigkeit gegen eine andere ver- 
tauscht wird. Man wird auch nicht erwarten, daß beim ersten Bemühen 
gleich das Ganze gemeistert wird. Daher ist es nicht verwunderlich, wenn 
die neue Ablaßkonstitution zwar zu erkennen gibt, daß sie das Personhafte 
zur Geltung bringen will, ihr das aber nicht in allen Punkten vollständig 
gelingt. 

Zwei Beispiele, die den Versuchscharakter der Ablaßerneuerung beson- 



Otto Semmelroth 352 

ders deutlich kennzeichnen, seien genannt. Zunächst die Abschaffung der 
quantitativen Zeitangaben in der Gewährung der Ablässe. Bei der Buß- 
praxis der alten Kirche, die als Bußleistungen schwierige und lang- 
dauernde Strafauflagen forderte, war eine genaue Zeitangabe der Ab- 
kürzung dieser von der Kirche auferlegten Bußleistungen sinnvoll und 
verständlich. Seitdem aber der Ablaß der Kirche nicht mehr nur im Raum 
der sichtbar auferlegten kanonischen Bußleistungen wirksam werden will, 
sondern unmittelbar in die von dieser sichtbaren Strafe zeichenhaft dar- 
gestellte Strafverfallenheit vor Gott greift, ist eine solche Zeitangabe nicht 
mehr am Platz. Denn in diesem Bereich gibt es keine irdischen Zeitmaße. 
Daher dient es dem personaleren Verständnis des Ablasses, daß diese 
Zeitangaben nun weggefallen sind. •Der Teilablaß wird in Zukunft nur 
noch mit dem Begriff ,Teilablaß' bezeichnet, ohne weitere Bestimmung 
von Tagen und Jahren"4. Daß aber diese Korrektur Versuch, ja Kompro- 
miß geblieben ist, zeigt sich darin, daß auf ein Zeitmaß doch nicht voll- 
ständig verzichtet wurde. Es wird eine Maßangabe aufgestellt, die nicht 
nur einigermaßen sonderbar anmutet, sondern in Wirklichkeit nicht ein- 
mal ein Maß ist. •Einem Christgläubigen, der wenigstens reuigen Her- 
zens ein mit einem Teilablaß versehenes Werk vollbringt, wird durch die 
Hilfe der Kirche ein ebenso großer Nachlaß an zeitlicher Strafe zugeteilt, 
wie er selbst schon durch sein Tun erhält"5. Es scheint also ein gewisses 
Maß angegeben zu sein, nämlich das Doppelte von dem Strafnachlaß, den 
der Mensch durch den Wert seines guten Werkes empfängt. In Wirklich- 
keit ist es aber doch kein menschlich realisierbares Maß. Denn da keiner 
weiß, welchen Wert sein gutes Werk vor Gott hat, kann er auch das dop- 
pelte Maß nicht kennen. Das ist auch gut so. Denn vor Gott sollte man in 
der Haltung der Hoffnung und Zuversicht auf alles rechnerische Abmes- 
sen verzichten. Darum darf man fragen, ob es nicht besser gewesen wäre, 

auch diese Maßangabe fallen zu lassen. 
Ein anderes Beispiel: Die Beibehaltung des Unterschiedes zwischen 

Teilablässen und vollkommenem Ablaß. Die Konstitution selbst macht die 
theologische Erklärung dieses Unterschiedes schwer. Solange es sich beim 
Ablaß um den Nachlaß der durch das kirchliche Hirtenamt auferlegten 
Bußzeit im Rahmen des sakramentalen Bußverfahrens handelte, war der 
Unterschied zwischen Teilablaß und vollkommenem Ablaß leicht vorstell- 
bar. Auch wenn die vor Gott zugezogenen zeitlichen Sündenstrafen nur im 
Sinn einer jenseitig zu verbüßenden Fegfeuerstrafe zu verstehen wären, 
könnte man einen vollkommenen Ablaß einigermaßen leicht von Teil- 
ablässen unterscheiden. Da aber zeitliche Sündenstrafen auch •in dieser 

4 Indulgentiarum doctrina, Norm 4. 
5 Norm 5. 



Zur päpstlichen Neuordnung des Ablaßwesens 353 

Welt durch Leiden, Not und Mühsal des Lebens und besonders durch den 
Tod . . . abgebüßt werden müssen"6, ist nicht so leicht zu erklären, was ein 
vollkommener Ablaß ist. Weder vollkommen noch teilweise werden näm- 
lich die Niederschläge und belastenden Folgen der Sünde in ihrem physi- 
schen Bestand weggenommen. Wohl wird durch die kirchliche Ablaßinter- 
vention dem Menschen göttliche Hilfe erwirkt, mit diesen Strafleiden fer- 
tig zu werden und daran zu reifen. Auch in diesem Fall also macht die 
Konstitution den Eindruck eines Versuches, der noch nicht in allem zum 
Abschluß gebracht sein dürfte. 

II. Personale Erneuerung 

Trotz aller Zeichen des Kompromisses, die die Ablaß-Konstitution kenn- 
zeichnen, kann man dennoch sagen, daß bei ihrer Abfassung die Sicht einer 
stärkeren Personalisierung des Ablaßwesens im Vordergrund gestanden 
hat. 

1. Das personale Programm 

Daß für die Normen, nach denen die Ablaßpraxis neu geregelt wird, die 
Person des Menschen und ihr personales Verhalten vor Gott maßgebend 
war, zeigen ausdrücklich die zum zweiten Teil überleitenden Schlußworte 
des ersten Teils der Konstitution. Hier werden die drei grundlegenden 
Änderungen der Ablaßpraxis mit der stärkeren Herausstellung des per- 
sonalen Charakters des Ablaßgeschehens begründet. 

a) Der betreffende Abschnitt hat folgenden Wortlaut: •Bei den Teil- 
ablässen tritt an die Stelle der früheren Maßangaben nach Jahren und 
Tagen eine neue Norm und Bemessungsart, bei der das Tun des Christ- 
gläubigen selbst, der das mit einem Ablaß versehene Werk verrichtet, 
beachtet wird. Da nämlich der Christgläubige durch sein Handeln - außer 
dem Verdienst, das seine Hauptfrucht ist - auch Nachlassung zeitlicher 
Sündenstrafen erlangen kann, und zwar um so mehr, je größer die Liebe 
des Handelnden und der Wert seines Werkes ist, schien es gut, diesen 
Strafnachlaß, den der Christgläubige durch sein Werk erwirbt, als Maß 
für den Strafnachlaß zu nehmen, den die kirchliche Autorität durch einen 
Teilablaß freigebig hinzufügt"7. 

Hier wird das personale Moment in verschiedener Weise hervorgeho- 
ben. Da die Maßangaben nach Jahren und Tagen keinen Bezug zu dem zu 
haben schienen, was die Person des Büßenden in das Bußgeschehen ein- 
bringt, sondern sich als mehr oder weniger willkürliche Geschenke der 

6 Art. 2. 7 Art. 12. 



Otto Semmelroth 354 

Kirche darstellten, ist schon ihre Abschaffung ein Dienst an einem perso- 
naleren Verständnis des Ablasses. Sodann wird eigens betont, wie sehr 
das, was der Mensch in Kraft der Liebe für Gott tut oder erleidet, nicht 
nur die Schuld durch um so größere Liebe zu überbieten sucht, sondern 
auch die Strafe überwinden läßt. Schließlich wird dem personalen Anlie- 
gen dadurch entsprochen, daß als Maß für den kirchlichen Ablaß keine 
von außen herkommende Abmessung, sondern der Wert angegeben wird, 
den das betreffende Werk durch das personale, liebende Verhalten des 
Menschen vor Gott aufgrund seiner Verbindung mit Christus hat. 

b) Deutlich wird auch die zweite Norm für die Neuordnung des Ablaß- 
wesens von der Intention einer stärkeren Personalisierung bestimmt, die 
Minderung der vollkommenen Ablässe. Hier war der persönliche Einsatz 
besonders in Frage gestellt und gefährdet, vor allem in der Praxis des 
sogenannten Toties-Quoties-Ablasses. Gerade der gewissenhafte und im 
Sinn dieser Praxis eifrige Mensch konnte hier in ein schmerzliches Dilemma 
kommen. Entweder praktizierte er den Toties-Quoties-Ablaß und vor 
allem seine Zuwendung für die Armen Seelen mit größtmöglicher Häufig- 
keit; dann war er in Gefahr, in eine sehr unpersönliche, mit wenig innerer 
Anteilnahme vollzogene Aktivität getrieben zu werden, die weder seiner 
persönlichen Frömmigkeit gut tun noch dem Sinn der Ablaßgewinnung 
als Teiles der Buße und inneren Umkehr entsprechen konnte. Dem ist nun 
in der Neuordnung gesteuert, da ein vollkommener Ablaß nicht mehr 
toties-quoties, sondern nur noch einmal am Tag gewonnen werden kann. 
Die Reduzierung der vollkommenen Ablässe wird ausdrücklich mit Grün- 
den aus dem Bereich des personalen Lebens erklärt. •Was zu oft geschieht, 
beachtet man zu wenig. Und die meisten Christgläubigen brauchen eine 
angemessene Zeit, um sich auf die Gewinnung eines vollkommenen Ab- 
lasses vorzubereiten"8. Gewiß sollte man die Metanoia, ohne die der Ab- 
laß nicht gewonnen werden kann9, nicht perfektionistisch nur als jene 
Umkehr verstehen, die das Leben des Menschen von Grund auf erneuert 
und ihn seine vollständige Hinkehr zu Gott greifbar erleben läßt. Aber 
persönliches Sich-Bemühen um die Abkehr von Sünde und Nachlässigkeit, 
um neue Hinkehr zu Gott in Liebe muß mit dem Ablaß doch verbunden 
sein. Deshalb die seltenere Gewährung des vollkommenen Ablasses, da- 
mit nicht Mechanismus an die Stelle persönlichen Umkehrwillens, unper- 
sönliches Rechnen und Zählen an die Stelle vertrauensvoller Hingabe an 

Gott trete. 
c) Schließlich wird auch die dritte Norm der Neuordnung des Ablaß- 

wesens ausdrücklich personal begründet, nämlich die Reduzierung, ja fast 

8 Art. 12. 9 Art. 11. 



Zur päpstlichen Neuordnung des Ablaßwesens 355 

gänzliche Ausmerzung der realen und lokalen, also an bestimmte Orte und 
Andachtsgegenstände gebundenen Ablässe. Diese Anordnung war längst 
fällig. Denn tatsächlich begegnete man in der Vulgärfrömmigkeit immer 
wieder der Gefahr einer unpersönlichen, fast magischen Betrachtungs- 
weise von Gegenständen und Orten, die man benutzt oder besucht, weil 
an ihnen fast zauberhaft gewisse übernatürliche Kräfte zu hängen schienen. 
Die Konstitution hat die Gefahr einer solchen unpersönlichen Betrach- 
tungsweise so ernst genommen, daß sie diese Art von Ablässen auf ein 
Mindestmaß beschränkt hat. Es wäre aber Unrecht zu sagen, ein solch 
magisches Verständnis sei tatsächlich der Grund gewesen, warum die 
Kirche gewisse Andachtsgegenstände und Orte mit Ablässen verbunden 
habe. Der reale oder lokale Ablaß war ja nicht so sehr an den betreffen- 
den Gegenstand oder Ort gebunden, sondern wurde für die Benutzung 
des Gegenstandes oder den Besuch des Ortes verheißen. Genau betrachtet 
war also auch hier der Ablaß an eine personal zu vollziehende Ausdrucks- 
handlung des Menschen gebunden, durch die er seine Hinwendung zu 
Gott zum Ausdruck brachte. Man muß aber gestehen, daß gerade bei den 
realen und lokalen Ablässen der personale Charakter leicht übersehen 
werden konnte und für den äußerlich Blickenden nicht gut zu entdecken 
war. Deshalb hat die neue Regelung •die Zahl der realen und lokalen 
Ablässe stark vermindert und sogar ihren bisherigen Namen abgeschafft", 
wofür als Grund ausdrücklich die Personalisierung angegeben wird: •Es 
sollte deutlicher werden, daß durch die Ablässe die Werke der Christ- 
gläubigen, nicht aber Dinge oder Orte bereichert werden, die nur die 
Gelegenheit für die Ablaßgewinnung bieten"10. 

So ist deutlich erkennbar, daß das beherrschende Grundprinzip für die 
Neuordnung der Ablässe der personale Charakter dessen ist, was hier ge- 
schieht. Was diesen Charakter durch den Eindruck der Verdinglichung zu 
verdecken droht, wird abgeschafft oder zum mindesten auf ein erträgliches 
Maß reduziert. Das geht bis zu der in römischen Dokumenten seltenen 
Tatsache, daß Mißbräuche in der Ablaßpraxis früherer Zeiten, die gerade 
in Richtung des Verlustes des Personalen gingen, ausdrücklich zugegeben 
werden: •In der Praxis der Ablässe haben sich allerdings manchmal Miß- 
bräuche eingeschlichen. Infolge wahllosen und überflüssigen Gewährens 
von Ablässen kam es zur Mißachtung der kirchlichen Schlüsselgewalt und 
zur Schwächung von Buße und Sühne. Und wegen der verderblichen Ge- 
winnsucht fiel der Ablaß schließlich der Lästerung anheim"11. Wo Buße 
und Sühne, persönliche Hingabe in Umkehr und Liebe durch unpersönlich 
verstandenen Ablaß ersetzt wird, verliert der Ablaß nicht nur seinen 
Sinn, sondern hört überhaupt auf, Ablaß zu sein. 
10 Art. 12. ll Art. 8. 



Otto Semmelroth 356 

2. Einzelne Punkte der personalen Erneuerung 

Ehe wir die personale Erneuerung der Ablaßtheologie im einzelnen auf- 
zeigen, sei ein Grundsatz der Konstitution herausgehoben, der für Sinn 
und Praxis des Ablasses von entscheidender Bedeutung ist. Das ist der 
Hinweis auf die Freiwilligkeit, die im Ablaßwesen zu herrschen hat. Die 
Konstitution sagt: •Die Kirche überläßt es jedem einzelnen, in der heiligen 
und rechten Freiheit der Kinder Gottes, solche Mittel der Heiligung und 
der Läuterung zu gebrauchen"12. 

Nun zu den einzelnen Punkten, die im ersten Teil unserer Ausführun- 
gen als besonders beanstandenswert genannt wurden: 

a) Da ist zunächst die Frage nach dem Sinn der Tatsache, daß die Kirche 
ihre Ablässe an gewisse Werke bindet. Um diesen Sinn zu finden, müssen 
wir einen Blick in die Zeit der alten Kirche werfen, als die Praxis des Buß- 
sakramentes noch ausgedehnter und gröber war als heute. Da stand in 
jenem Teil des sakramentalen Bußverfahrens, der richterlichen Charakter 
hat, nach der Anklage durch den Büßenden und der Beurteilung durch 
den Bischof die Auflage einer Strafe, die in einer Bußzeit von oft langer 
Dauer mit Ausschluß aus der kirchlichen Eucharistiegemeinschaft und in 
einer Ableistung von Bußübungen bestand. Das ist jene Strafe, die wir 
heute im Bußsakrament nur noch als jene kleine •Buße" haben, die der 
Bußpriester dem Büßenden auferlegen muß, weil das Bußsakrament auch 
Gericht ist, zu dem die Bestrafung gehört. Im Rahmen der altkirchlichen 
Buße bestand der Ablaß darin, daß die Kirche die auferlegte schwere Buß- 
zeit milderte, abkürzte oder durch andere Bußübungen ersetzte. Das Buß- 
werk, das als Strafe für die Sünde in Teilnahme an der Genugtuung, die 
Christus am Kreuz für die Sünden der Menschen getan hat, zu verrichten 
war, wurde also kleiner; aber es blieb in den meisten Fällen ein gewisses 
Bußwerk abzuleisten. Von da her haben wir die Tatsache zu verstehen, 
daß die Kirche ihre Ablässe an gewisse Werke, seien es Gebete, seien es 
bestimmte Handlungen, bindet. Die Eigenhandlungen des Büßenden sind 
erfordert, damit dieser wenigstens in kleinem Maß an der Genugtuung 
Christi, die ja auch seine Sünden einbegreift, teilnimmt. Daß dieses Werk 
klein ist, soll zeigen, daß es sich um einen Ablaß handelt, in dem die 
Kirche sich für diesen Menschen so einsetzt, daß seine Strafleistung ein 
kleines Ausmaß haben kann. Die Kirche vermag sich aufgrund ihrer Ein- 
heit mit Christus so vor Gott für den Menschen einzusetzen, daß das Straf- 
maß, durch das der Mensch an seinen persönlichen Einsatz im Austragen 
der Straffolgen seiner Sünden erinnert werden soll, zwar nicht einfach 

12 Art. 11. 



Zur päpstlichen Neuordnung des Ablaßwesens 357 

fehlt, aber doch recht gering sein kann im Vergleich zur Schwere und 
Wirklichkeit seiner sündigen Verfehlung gegen Gott und die Kirche. 

b) Was die zeitlichen Sündenstrafen angeht, so bietet die Konstitution 
für eine dem personalen Verständnis mehr entsprechende Deutung des 
Ablasses wenigstens einen Ansatzpunkt. Zunächst wird allerdings die 
Lehre von den zeitlichen Sündenstrafen, insofern sie nach dem Tod ab- 
zubüßen sind, leider in einer Weise dargestellt, die sich wenig um das be- 
müht, was •Entmythologisierung" in einem auch katholisch möglichen, ja 
notwendigen Sinn bedeutet. Es wird gesagt, die zeitlichen Sündenstrafen 
müßten •in der künftigen Welt durch Feuer und Qual oder Reinigungs- 
strafen abgebüßt werden"13. Dennoch bietet der Kontext an der gleichen 
Stelle für eine personalere Sicht dessen, was zeitliche Sündenstrafen so- 
wohl im Diesseits wie im Jenseits sind, einen gewissen Ansatz. Wir mei- 
nen nicht so sehr die Aussage, daß es sich um •von Gottes Heiligkeit und 
Gerechtigkeit auferlegte Strafen"14 handle. Wenn hier Gott auch als per- 
sönlicher Richter die Strafen auferlegt, nachdem der Mensch sich in perso- 
naler Entscheidung gegen Gott aufgelehnt hat, so verbindet sich doch mit 
dieser Vorstellung leicht ein recht unpersönliches dingliches Moment. 
Nicht wenige stellen sich ja die zeitlichen Sündenstrafen, die Gott straf- 
richterlich auferlegt, nach Art der Gefängnis- oder Geldstrafen vor, die 
ein Strafrichter in weltlichen Strafprozessen für Verbrechen auferlegt, mit 
denen die Strafe inhaltlich gar nichts zu tun hat. Nun sagt der zitierte 
Text der Konstitution an derselben Stelle aber auch, daß •nach der Lehre 
der göttlichen Offenbarung aus den Sünden Strafen folgen (poenae pec- 
cata consequuntur)". Und von den zeitlichen Sündenstrafen heißt es, daß 
sie nicht nur •in der künftigen Welt", sondern auch •in dieser Welt durch 
Leiden, Not und Mühsal des Lebens und besonders durch den Tod abge- 
büßt werden müssen". Von dieser Art von zeitlichen Sündenstrafen aber 
kann man nicht sagen, sie seien diesem Menschen von Gott für eine ganz 
bestimmte Sünde als Strafe zudiktiert worden, so daß er, wenn er diese 
Sünde nicht begangen hätte, diese Not nicht tragen oder den Tod nicht 
erleiden müßte. 

Hier liegt ein Ansatz für die theologische Überlegung, worin die zeit- 
lichen Sündenstrafen bestehen mögen. Man darf die Sünde nicht nur als 
den vorübergehenden Akt der Entscheidung des freien Menschen gegen 
Gott ansehen. Es genügt auch nicht, den aus dieser sündigen Entschei- 
dungstat resultierenden Zustand sündigen Getrenntseins von Gott im 
Auge zu behalten. Die Sünde als freie Entscheidung in schwerer Sache 
gegen Gott zeitigt objektive Folgen im Menschen und in seinen Beziehun- 

13 Art. 2. 14 Art. 2. 



Otto Semmelroth 358 

gen zu den Mitmenschen und der Welt: Niederschläge, Spuren, Schädi- 
gungen, die die Fehlentscheidung in den mehr naturhaften Bereichen der 
Person hinterläßt und die nicht zugleich mit der büßenden Umkehrent- 
scheidung auch wieder ausgetilgt werden. Es sind jene Schwächen, die sich 
der Mensch durch die sündige Entscheidung zuzieht; Gewohnheiten, die 
sein weiteres Bemühen belasten; Fehldispositionen, die seinen künftigen 
sittlichen Entscheidungen weithin zuvorkommen, sie jedenfalls erschwe- 
ren. Außerdem bleibt der Mensch mit seinen guten wie bösen Entscheidun- 
gen niemals allein. Sie bestimmen auch den Bereich seiner Beziehung zu 
den anderen und zur Welt. Er trägt durch seine persönliche Fehlentschei- 
dung zur Unordnung, Not und Belastung in der Welt und in der mensch- 
lichen Gemeinschaft bei. Das alles, was an Lastenfolge sich in den Rand- 
schichten der eigenen Person des Sünders einschließlich seiner Beziehung 
zu den Menschen und der Welt niederschlägt, sind zeitliche Sündenstra- 
fen, die das Leben des Menschen belasten. Und wenn er damit bis ans 
Ende seines Lebens nicht fertig geworden, daran nicht zur Vollreife ge- 
kommen ist, wird er in seiner Todesbegegnung mit dem Heiligen Gottes 
seine Sündigkeit in einer Schmerzlichkeit erfahren, die mit Recht im Bild 
des Feuers und der Qual ausgedrückt oder als Reinigungsstrafe bezeich- 
net wird. 

c) Natürlich wird dann die Frage sehr drängend, worin der kirchliche 
Ablaß eigentlich bestehe. Ablaß bedeutet dem Wortsinn nach, daß von 
der Strafe, um die es sich handelt, ein Teil oder das Ganze •abgelassen", 
weggenommen wird. Eine so im dinglichen Bereich erfahrbare Wirkung 
des Ablasses ist aber dort, wohin der kirchliche Ablaß seit mittelalterlichen 
Zeiten greifen will, nicht mehr recht am Platz, es sei denn als Vorstel- 
lungshilfe für das, was die Kirche wirklich tut, wenn sie einen Ablaß ge- 
währt. Wenn die zeitlichen Sündenstrafen, an denen der Ablaß wirksam 
wird, •in dieser Welt durch Leiden, Not und Mühsal des Lebens und 
besonders den Tod abgebüßt werden müssen", kann man den Ablaß nicht 
so verstehen, als wenn das Hirtenamt in der Kirche kraft seiner Schlüssel- 
gewalt ein bestimmtes Maß davon wegnähme. Denn die Erfahrung zeigt, 
daß trotz aller kirchlichen Ablässe diese schmerzlichen Gegebenheiten und 
Straffolgen der sündigen Entscheidungen bleiben und vom Menschen aus- 
getragen werden müssen. 

Für die Erklärung dessen, was und wie der Ablaß der Kirche gegen- 
über diesen Lasten, in denen die Sünde sich der Existenz des Menschen 
einprägt, wirkt, gibt die Konstitution in einem etwas versteckten Satz 
einen Hinweis. •Das Ziel, das sich die kirchliche Autorität bei der Ertei- 
lung von Ablässen stellt, ist nicht nur, den Christgläubigen beim Abbüßen 
der Strafen zu helfen, sondern auch, sie zu Werken der Frömmigkeit, 



Zur päpstlidien Neuordnung des Ablaßwesens 359 

Buße und Liebe anzuspornen"15. Die Wirkung der Ablässe wird also um- 
schrieben als •Hilfe beim Abbüßen der zeitlichen Sündenstrafen". Für den 
Menschen, der sich mit dem, was die Sünde in ihm hinterlassen hat, auch 
wenn die Schuld verziehen ist, herumschlagen muß, engagiert sich die 
Kirche vor Gott in Kraft ihrer Einheit mit Christus. Sie erwirkt ihm Gottes 
Hilfe, daß er an seinen Sündenfolgen reife und Gott entgegenwachse. 
Dieses Engagement der Kirche ist nicht dasselbe wie die private Fürbitte 
des einzelnen für den anderen, sondern hirtenamtlich vollzogener offiziel- 
ler Einsatz der Kirche für ihre Glieder. Es ist das, was die Konstitution bei 
der Darstellung des Einsatzes der ganzen Kirche in der alten Zeit sagt: 
•Bei all dem meinte man nicht, die einzelnen Gläubigen wirkten aus eige- 
ner Kraft allein für den Nachlaß der Sünden ihrer Brüder. Vielmehr 
glaubte man, daß die Kirche, als der eine Leib mit Christus dem Haupte 
verbunden, in ihren einzelnen Gliedern Genugtuung leiste"16. So muß 
festgehalten werden: •Wenn die Kirche beim Ablaß von ihrer Gewalt als 
Dienerin Christi des Herrn Gebrauch macht, so betet sie nicht nur, sondern 
teilt den recht bereiteten Christgläubigen autoritativ den Schatz der Ge- 
nugtuungen Christi und der Heiligen zum Nachlaß der zeitlichen Sünden- 
strafen aus"17. Durchdringen wir die Hülle des hier wieder gebrauchten 
Bildes, so bleibt, daß die Kirche vor Gott für den einzelnen eintritt, nicht 
in privater Fürbitte, sondern im offiziellen Eintreten des Leibes Christi, 
durch das sie ihm vor Gott Hilfe für das Fertigwerden mit den Straffol- 
gen seiner Sünden erwirkt. Sein persönliches Ringen in der Auseinander- 
setzung mit sich selbst, wie er durch seine Sünden geworden ist, erfährt 
durch die Intervention der Kirche die gnadenhafte Stärkung Gottes. 

d) Besonders deutlich wird dann auch der so dinglich anmutende •Kir- 
chenschatz" personal erklärt. Ein dingliches Mißverständnis wird aus- 
drücklich abgewehrt. •Der Kirchenschatz ist nicht so etwas wie eine 
Summe von Gütern nach Art von materiellen Reichtümern, die im Lauf 
der Jahrhunderte angesammelt wurden"18. Der Schatz, aus dem die Kirche 
ihre Güter und Hilfen nehmen und an die Menschen •austeilen" kann, 
ist nichts anderes, als was Jesus Christus und, mit ihm in Glaube und 
Gnade vereint, die heiligen Menschen in ihrem geschichtlichen Wirken 
auf Erden erworben haben; dies aber nicht wie von ihnen getrennte Güter, 
die sie in eine Art Depot hinein erworben hätten, sondern als diese Perso- 
nen selbst, insofern sie, von ihrem guten Wirken auf Erden gezeichnet, in 
die Ewigkeit eingegangen sind, wohin ihnen •ihre Werke nachgefolgt 
sind" (Offb 14,13). Auf sie beruft sich die Kirche, wenn sie bei Gott Hilfe 
für ihre Glieder erwirken will. Im Hinblick auf den von seinem Werk 

»5 Art. 8. »« Art. 6. 17 Art. 8. 18 Art. 5. 



Paul Picard 360 

gezeichneten Heiligen gibt Gott denen, für die die Kirche interveniert, 
seine Hilfe zum Austragen ihrer Sündenfolgen. •Der Kirchenschatz ist 
Christus, der Erlöser, selbst, insofern in ihm die Genugtuungen und Ver- 
dienste seines Erlösungswerkes Bestand und Geltung haben (Christus, in 
quo sunt et vigent satisfactiones et merita redemptionis eius). Außerdem 
gehört zu diesem Schatz auch der wahrhaft unermeßliche, unerschöpfliche 
und stets neue Wert, den vor Gott die Gebete und guten Werke der seli- 
gen Jungfrau Maria und aller Heiligen besitzen"19. Es handelt sich also 
um das, was Christus und die Heiligen in gnadenhafter Lebenseinheit mit 
ihm auf Erden gewirkt haben (von •guten Werken" spricht man nur in 
der irdischen Geschichte der Menschen vor Gott), insofern es als Geschichte 
dieser Menschen mit in die Ewigkeit einging, so daß sie gewissermaßen in 
interzessorischer Existenz vor dem Vatergott stehen und •zum Heil ihrer 
Brüder in der Einheit des mystischen Leibes beitragen"20. 

Hinführung der zukünftigen Priester 
zum Knechtsdienst Christi * 

Zur Auslegung von Kapitel IV des Konzilsdekrets •Optatam totius" 

Paul Picard, Mainz 

Wer von dem Ruf des Herrn erreicht wird: •Du aber geh hin und ver- 
künde das Reich Gottes!" (Lk 9, 60), muß aus dem •normalen" Leben her- 
austreten und sich mit dem Herrn auf die •Wanderung" begeben. In eben 
dieser spezifischen Sendung besteht seine besondere Jüngerschaft. Würde 
er sein Leben mit seinen Alltäglichkeiten und seinen großen Linien nicht 
gänzlich von dieser Sendung bestimmen lassen, so nähme nicht nur der 
ihm anvertraute Teil des Reiches Gottes Schaden, er würde auch seine 
eigene christliche Mannesreife, die durch den Ruf gerade so und nicht an- 
ders bestimmt wurde, verfehlen. Die Sendung fällt mit dem Leben zu- 
sammen. Gewiß unterliegt jede christliche Berufung diesem Prinzip, nicht 

19 Art. 5. =» Art. 5. 
* Der vorliegende Beitrag wurde für die Ztschr. der Päpstlichen Kongregation für Schule 
und Erziehung (bisher Seminarkongregation) •Seminarium" geschrieben und für die 
deutsche Veröffentlichung leicht überarbeitet, 




