Paul Picard 360

gezeichneten Heiligen gibt Gott denen, fiir die die Kirche interveniert,
seine Hilfe zum Austragen ihrer Siindenfolgen. ,Der Kirchenschatz ist
Christus, der Erloser, selbst, insofern in ihm die Genugtuungen und Ver-
dienste seines Erlosungswerkes Bestand und Geltung haben (Christus, in
quo sunt et vigent satisfactiones et merita redemptionis eius). Auflerdem
gehort zu diesem Schatz auch der wahrhaft unermefliche, unerschopfliche
und stets neue Wert, den vor Gott die Gebete und guten Werke der seli-
gen Jungfrau Maria und aller Heiligen besitzen“!®, Es handelt sich also
um das, was Christus und die Heiligen in gnadenhafter Lebenseinheit mit
ihm auf Erden gewirkt haben (von ,guten Werken“ spricht man nur in
der irdischen Geschichte der Menschen vor Gott), insofern es als Geschichte
dieser Menschen mit in die Ewigkeit einging, so daf} sie gewissermafien in
interzessorischer Existenz vor dem Vatergott stehen und ,zum Heil ihrer
Briider in der Einheit des mystischen Leibes beitragen 2.

Hinfﬁhrung der zukiinftigen Priester
zum Knechtsdienst Christi*

Zur Auslegung von Kapitel IV des Konzilsdekrets ,,Optatam totius“

Paul Picard, Mainz

Wer von dem Ruf des Herrn erreicht wird: ,Du aber geh hin und ver-
kiinde das Reich Gottes!“ (Lk 9, 60), muf} aus dem ,normalen® Leben her-
austreten und sich mit dem Herrn auf die , Wanderung® begeben. In eben
dieser spezifischen Sendung besteht seine besondere Jiingerschaft. Wiirde
er sein Leben mit seinen Alltaglichkeiten und seinen grofien Linien nicht
géanzlich von dieser Sendung bestimmen lassen, so nahme nicht nur der
ihm anvertraute Teil des Reiches Gottes Schaden, er wiirde auch seine
eigene christliche Mannesreife, die durch den Ruf gerade so und nicht an-
ders bestimmt wurde, verfehlen. Die Sendung fallt mit dem Leben zu-
sammen. Gewi} unterliegt jede christliche Berufung diesem Prinzip, nicht

19 Art. 5. 2 Art. 5.

* Der vorliegende Beitrag wurde fiir die Ztschr. der Pipstlichen Kongregation fiir Schule
und Erziehung (bisher Seminarkongregation) ,Seminarium® geschricben und firr die
deutsche Verdffentlichung leicht iiberarbeitet,



Hinfiihrung der zukiinftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 361

nur die zum priesterlichen Dienst. Weil aber die Sendung des Priesters
darin besteht, Jesus Christus nachzufolgen, insofern er als Lehrer, Priester
und Hirt die Konigsherrschaft Gottes verkiindet und bringt, muf§ der zum
Priester Geweihte wie der Meister ,aus der Welt ausgeheimatet® sein
(K. Rahner) und um der Sendung willen ,alles verlassen® (vgl. Mt 19, 27;
Lk 5, 11).

Man kann nicht leichthin bestimmen, worin dieses , Allesverlassen im
einzelnen besteht, denn das in die jeweilige Zeit und Umwelt eingebettete
Leben des einzelnen ist in seiner individuellen Gestalt nicht iiberzeitlich
normierbar. Eben deshalb mufl in jeder Epoche der Kirche iiber die allge-
meine apostolische Lebensweisung hinaus dariiber nachgedacht werden,
wie die konkrete Lebensgestalt, in die der zukiinftige Priester hineinzu-
reifen hat, hier und jetzt beschaffen sein soll. Andernfalls bestinde die
Gefahr, dafl das Wort Christi zwar gehdort und anerkannt wiirde, aber
nicht wahrhaft im Leben Gestalt gewadnne. Von dieser Gefahr ist ganz
gewifl der Ruf, ,alles zu verlassen®, bedroht, solange er nicht auf seine
Realisierbarkeit im konkreten priesterlichen Leben sorgsam untersucht
wird. Die Nachfolge bestand fir jenen in Lk 9,60 angesprochenen Jiinger
ganz einfach im Hinterhergehen auf der messianischen Wanderung des
Herrn ,hinauf nach Jerusalem®. Nach der Himmelfahrt des Herrn hat sich
dieses Nachfolgen gewandelt. Es hat einen iibertragenen Sinn erhalten
und stellt den Jiinger vor die immer neue Frage, wie er dieses Nachfolgen
in den Lebensumstanden seiner Zeit verwirklichen mufl. Setzen wir vor-
aus, dafl die Berufung des Priesters grundsitzlich von der gleichen Inten-
tion begleitet ist wie das ,Folge mir!“, das die Apostel und der unge-
nannte Berufene in Lk 9, 60 vernahmen, und beriicksichtigen wir die in
der Zeit nach dem Erdenwandel des Herrn gewandelte Bedeutung des
Begriffs Nachfolge, so 1afit sich daraus eine grundlegende und immer
gultige Bestimmung fiir den Charakter dieser Berufung gewinnen: Wer
so berufen ist, mufl die Sinnmitte seines Lebensauftrags ginzlich mit dem
Dienst an der Konigsherrschaft Gottes in Jesus Christus in eins setzen. Er
mufl sich so sehr von dieser Sendung ergreifen lassen, dafl er ,alles ver-
1afit“, weil keine andere Aufgabe in und an dieser Welt, auch wenn sie
eine iiberaus werthafte ,christliche Aufgabe in der Welt“ darstellt, mit
dieser Ergriffenheit vom Reiche Gottes konkurrieren kann. Mag nun auch
im tatsachlichen Leben des einzelnen Berufenen wie auch ganzer Stinde
in der Kirche die Grenze zwischen dem, was ausschliellich Dienst am tiber-
natiirlichen Leben in Christus und was Weltdienst in Christus ist, nicht
exakt zu ziehen sein, so bleibt doch das Entscheidende, dafl der so Be-
rufene wegen der begliickenden Ergriffenheit vom Reiche Gottes sich im
tiefsten aus der Welt ausheimatet.



Paul Picard 362

Diese Einsicht hat die Kirche auf dem Konzil mit Deutlichkeit von
neuem unterstrichen und bekriftigt. Im Dekret ,Optatam totius“ iber
die Priesterausbildung verlangt sie von dem, der sich auf die Ubernahme
des priesterlichen Dienstes vorbereitet, die Absage an das Streben nach
Herrschaft und nach Ehrenstellen, die Bejahung des priesterlichen Gehor-
sams und einer armen Lebensweise nach dem Vorbild des Herrn, die
Ubung in der Selbstverleugnung und das véllige Sich-Freimachen fir den
seelsorglichen Dienst (Art. 9). Damit wird zugleich der Auftrag des Semi-
nars umrissen, den zukunftigen Priester zu den entsprechenden sittlich-
religitsen Haltungen heranzubilden. Uber diese Verpflichtung, die keine
Neuentdeckung ist, gibt es nichts zu diskutieren. Aber es miissen zahlreiche
konkrete Uberlegungen dort einsetzen, wo die notwendigerweise allge-
mein gehaltenen Weisungen des Dekrets enden. Wollte man sich damit
begniigen, lediglich die wenigen Sitze dieses Konzilsdokumentes fiir sich
selbst sprechen zu lassen, so blieben sie nichts anderes als ein frommer,
wenig wirksamer Appell. Niemand gibt sich der Illusion hin, damit sei
der piddagogische Dienst an den Kandidaten des Priestertums bereits ge-
leistet. Gleichermaflen unverantwortlich wire es, in einer scheinbar
getreuen Befolgung des Wortlauts die vielfdltige Problematik dieses Auf-
trags und die Fragen, die er aufwirft, zu iberspringen und mit Berufung
auf diese Dekretstelle unmittelbar mit fertigen, globalen Forderungen fiir
jede Einzelsituation aufzuwarten. So sehr das Dekret die Weite und Be-
deutung der mit der apostolischen Nachfolge verbundenen Entsagung fiir
den Bildungsweg des zukiinftigen Priesters betont, enthilt es sich einer
ins einzelne gehenden Interpretation. Diese Zuriickhaltung ist wohlbe-
griindet, denn der Versuch, rezeptartig eine Handvoll praktischer Weisun-
gen daraus zu folgern, wiirde die Situation, in der sich der junge Mensch
auf dem Weg zum Priestertum befindet, und die vielschichtige Aufgabe,
die dem Priestererzieher erwichst, verfehlen. Wenn die Weisung des
Dekrets ~ die nichts anderes zum Ziel hat als die vorbehaltlose Antwort
des Gerufenen auf den Ruf zu gerade dieser Weise der Christusnachfolge
— nicht ausgehohlt werden soll, muf} ibre Realisierung mit niichternem
Wirklichkeitssinn angegangen werden. Sie darf weder in die Rolle eines
Ideals, zu dem man mit hohen Worten anmahnt, ohne indessen ernsthaft
mit seiner Verwirklichung zu rechnen, abgedringt, noch in frommer Ver-
einfachung als in jeder Hinsicht ausgeklirt und selbstverstindlich hinge-
stellt werden. Beides liefe auf dasselbe hinaus: der piadagogische Effekt
wirde durch Unglaubwiirdigkeit zunichte gemacht. Diese Gefahr besteht
besonders dann, wenn die praktische Interpretation insgeheim darauf
ausgeht, durch moglichst hoch angesetzte Forderungen wenigstens ein
Mittelmafl zu erreichen. Man kénnte gewifl Belege dafiir bringen, daf}



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 363

manche friihere kirchliche Verlautbarung der Versuchung, sich dieser Er-
ziehungsdevise zu bedienen, nicht entgangen ist, und es liefle sich ebenso-
gut beweisen, wie wenig fruchtbar dieses Bemiihen blieb: das iberhohte
Soll-Bild entmutigte die Strebenden und blieb unbeachtet von denen, die
es aus Selbstsucht und Mittelmaf hatte herausrufen sollen.

Die folgende Untersuchung mochte jede Art von Vereinfachung ver-
meiden. Es ist gewifl ein Wagnis, einerseits es nicht bei unverbindlichen
Mahnungen, die lediglich mit anderen Worten die Sétze des Dekrets um-
schreiben, bewenden zu lassen, und andererseits auf einen maximalisti-
schen Appell zur Entsagung, mit dem die tatséchlichen Fragen der Hin-
erziechung junger Menschen zur Jingerschaft im priesterlichen Dienst
supranaturalistisch umgangen wiirden, zu verzichten. Bemiiht, die Akzente
richtig zu setzen, sollte es den folgenden Uberlegungen gewahrt sein, einer
Mifideutung nach der einen wie nach der anderen Seite zu entgehen.

L. Der Priesterberuf in vorgegebener Umwelt

»Die gesamte Ausbildung der Alumnen (mufl) dahin zielen, daf} sie nach
dem Vorbild unseres Herrn Jesus Christus, des Lehrers, Priesters und
Hirten, zu wahren Seelenhirten geformt werden.“ Mit diesen Worten be-
schreibt das Dekret ,Optatam totius“ die Aufgabe des Priesterseminars
(Art. 4). Damit stellt das Konzil eine Leitidee von allgemeiner Giiltigkeit
auf. Fur die padagogische Durchfithrung will und kann dies aber noch
nicht alles besagen. Die pastoralen Erfordernisse der Linder, in denen
die Priester ihren Dienst auszuiiben haben, werden vom gleichen Dekret
als durchaus verschieden vorausgesetzt, weshalb es fiir die Priesterbildung
ausdriicklich eine Anpassung der allgemeinen Gesetze an die besonderen
ortlichen und zeitlichen Verhiltnisse fordert (Art. 1). Daraus ergibt sich,
dafl die Kirche zwar fundamentale Aussagen iiber das, was der Priester
ist und was er sein soll, machen kann, daf} sie aber nicht in gleicher Allge-
meingiiltigkeit anzugeben vermag, wie die konkrete Gestalt des priester-
lichen Dienstes und Lebens hier und jetzt jeweils auszusehen hat. Auch
nach dem Dekret ,Presbyterorum Ordinis® ist das nicht méglich, weil auch
dort bei aller Eindeutigkeit im Grundsatzlichen die Variabilitit im ein-
zelnen Priesterleben berticksichtigt wird. Unter der Spannung zwischen
allgemeingiiltiger Leitidee und reicher Differenzierung in den Einzel-
heiten steht demzufolge auch die ganze Priesterbildung. Gibt es keine
eindeutige und tiberzeitlich-verbindliche Vorstellung von der Lebensform
des Priesters, so kann man auch nicht zu einer fur alle verbindlichen
Norm gelangen, wie der zukiinftige Priester im einzelnen gebildet werden



Paul Picard 364

mufl. Um den piddagogischen Erfordernissen im Einzelfall gerecht zu
werden, ist es in unserem Zusammenhang besonders wichtig, auf diesen
Sachverhalt hinzuweisen.

1. Der Priester und die soziologische Situation

Immer gehért der Priester seiner Zeit und seiner gesellschaftlichen Um-
welt an. Da er in diese Zeit gesandt ist, darf er sich diesen Gegebenheiten
nie entfremden. Da er sie als ,wahrhaftiger Zeuge* Gottes gestalten muf}
(Offb 8, 14), darf er sich ihnen aber auch nie ausliefern. Die angesichts
dieser Tatsache von ihm geforderte Bemithung um Einwurzelung in Zeit
und Umwelt wie gleichzeitig um die Loslosung von allem zugunsten des
uneingeschrankten Dienstes in der apostolischen Nachfolge des Herrn
mufl Akzente erhalten, iiber die man sich jeweils an Ort und Stelle klar
werden mufl. Es gibt Gebiete, in denen der Priester mehr als anderwirts
Gefahr lauft, gewissermafien nicht éiber die Kirchtiirme seines Landes hin-
auszuschauen. Der enge und vielleicht nationalistische Denkhorizont sei-
ner Umwelt legt sich auch auf ihn. Er mufl sich thm entziehen. Seine
Dienstgesinnung wird daher ganz bestimmte Ziige erhalten miissen, durch
die er einer solchen Belastung seiner geistlichen Sendung wehrt. In an-
deren Gebieten droht dem Priester die Gefahr der Verbiirgerlichung, sei
es, dafl ithn der allgemeine Lebensstandard, wie die Industrienationen
ihn besitzen, zu sehr gefangen nimmt, sei es, dafl er sich in einem Land
mit starkem sozialen Gefille biirgerlich engagiert oder klassenkdmpferisch
Partei ergreift. Wohl ist gegenwirtig die Verbindung mit den Reichen
und Angesehenen die groflere Gefahr. Der Verzicht auf Prestige und
gesellschaftliche Position ist notwendig. Aber auch die Einseitigkeit in
einem sozialpolitischen Einsatz fiir die Kleinen und Rechtlosen muf} ver-
mieden werden. Weil er allen alles werden muff, ist es dem Priester
aufgegeben, in seinem jeweiligen Lebensraum den Menschen, zu denen
er gesandt ist, solidarisch zu sein. Sein Lebensstil muff zunichst einmal
dem seiner Briider entsprechen, die moglicherweise drmer sind als die
seines priesterlichen Mitbruders in einem anderen Gebiet. Es handelt sich
hier um die spezifisch priesterliche Motivation der Armut. Wer vorbehalt-
los in den priesterlichen Dienst tritt, muf} sie frithzeitig iibernehmen. Von
dort her wird er das Seine hintansetzen an eben dem Punkt und in eben
dem Umfang, den der Dienst ihm gebietet. Uber diese mitmenschliche
Angleichung hinaus aber schliefit die priesterliche Sendung auch Elemente
der Entsagung im Sinne des prophetischen Zeugnisses inmitten der Ge-
sellschaft ein. Diese Frage fillt jedoch in den Bereich der personlichen
Berufung des einzelnen Priesters und muff dort noch eigens behandelt
werden.



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 365

2. Der Priester und die evangelischen Rite

Begreift man die Berufung zum Priestertum als den Ruf, ,alles zu ver-
lassen®, so scheint dies zunichst die Ubernahme der traditionellen evange-
lischen Réte nahezulegen. Das wird durch die Tatsache unterstrichen, daf}
die evangelischen Rite als Ausheimatung aus der Welt um eines Zeugnis-
dienstes willen fir die Konigsherrschaft Gottes ein und desselben theo-
logischen Wesens sind (K. Rahner). Nun ruft die Kirche tatsichlich im iiber-
wiegenden Teil ihrer Gebiete nur den zum priesterlichen Dienst, der zu-
gleich die Berufung zum Zélibat als die seine anerkennt. Insoweit ist die
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ein zum Institut des Welt-
priesters gehorender evangelischer Rat. Aber hinsichtlich der Armut und
des Gehorsams hat die Kirche den evangelischen Rat fiir den Weltpriester
nicht durch eine ausdriickliche Bindung institutionalisiert. Ja sie tragt,
indem sie im Dekret iiber den Zolibat getrennt von den mit dem priester-
lichen Dienst verbundenen Entsagungen handelt (Art. 10), der Tatsache,
dafl es in der Kirche auch den verheirateten Priester gibt (vgl. auch ,Pres-
byterorum Ordinis“, Art. 16), besonders Rechnung und setzt damit die
Christusverdhnlichung des Priesters nicht einfachhin mit der Ubernahme
des Lebes nach den evangelischen Riten gleich. Daraus 13t sich gewifl
nicht ableiten, die in den evangelischen Riten umschriebene Ausheima-
tung aus der Welt gehe den Priester nichts an. Ein solcher Gedanke wiirde
der vom Priester als dem Knecht Christi geforderten Entsagung den
biblischen Boden entziehen. Wenn die Kirche dennoch nicht die Priester-
berufung mit der Berufung zum Ordensstand gleichsetzt und auch nicht
geneigt ist, den Weltpriester als verhinderten Ordensmann zu betrachten,
so beweist dies, daf} sie grundsitzlich eine Spielbreite fiir die je eigene
Gabe der Christusnachfolge im Geist der evangelischen Rite und der
Seligpreisungen fiir den Priester offen hilt. Abgesehen von der dem
Rétestand zugrundeliegenden besonderen Berufung, liegen die Voraus-
setzungen bei ihm anders. Bekanntlich sind die vielen Versuche im Lauf
der Geschichte, den Weltpriester, ohne ihn aus der Didzese herauszulésen,
zum Regularkleriker zu machen, nirgends tiberzeugend gelungen. Wenn
aber keine Giitergemeinschaft und keine Unterstellung auch des privaten
Lebens unter einen Oberen besteht, dann ist eine allgemeine ~Regel“ fur
den priesterlichen Lebensstil nicht méglich. Das gilt selbst fiir die Ange-
horigen der priesterlichen Sékularinstitute. Man mag es als eine unvoll-
kommene ,groflere Ungebundenheit® auslegen, dafl der kanonische Ge-
horsam des Priesters ihm nicht verbietet, von sich aus eine bestimmte Stelle
seines Wirkens anzustreben oder sich etwas anzuschaffen, wofir er keine
Erlaubnis seines Oberhirten einzuholen braucht. Woméglich wird diese



Paul Picard 366

Freiheit auch entgegen dem Geist der apostolischen Berufung oft mifi-
braucht. Tatsdchlich besteht hier legitimerweise eine grofere individuelle
Breite fur die Gestaltung des eigenen Lebens. Es kommt aber entscheidend
darauf an, daf}, ohne ,Regel“ und bei aller Wirdigung der persdonlichen
Lebensart und Lebensumstinde, die Priester entschlossen sind, sich ,,ganz
dem Dienste Gottes und der Seelsorge zu widmen“. Ohne ein konkretes
Leitbild, das fiir alle Geltung hétte, mufl der zukiinftige Priester dahin
gefithrt werden, dafl er den Geist der Armut und des Gehorsams in die
praktische Gestaltung seines Lebens hinein tbersetzt. Wie das von der
Geschichte gelieferte Bild vom priesterlichen Leben hierin keine Einheit-
lichkeit kennt, so wird man auch heute von Presbyterium zu Presbyterium,
ja sogar von einem zum anderen Priester keine Gleichheit erwarten diir-
fen. Ob die Bequemen und jene, die mehr sich selbst als die Herde weiden,
das Richtmafl abgeben und das Bild des Presbyteriums bestimmen oder
diejenigen, die sich selbst verbrauchen lassen fiir das Reich Gottes und ihre
Briider, hingt sowohl von den Impulsen, die der kiinftige Priester in
seiner Ausbildung erhilt, als auch von dem Vorbild ab, das er vorweg bei
seinen Vorgesetzten und bei seinem Oberhirten findet.

3. Der Priester und sein Platz in der Kirche

Die Vorstellung, die ein junger Mensch, der Priester werden méchte, von
seinem zukiinftigen Beruf und Leben hat, ist kaum vom Katechismus und
noch weniger von offiziellen kirchlichen Verlautbarungen gepragt. Auch
der EinfluR des Verkiindigungswortes tiber den Priester und die Beru-
fung aus dem Mund des Predigers darf nicht sehr hoch veranschlagt
werden. Diese Verkiindigung unterstreicht bestenfalls den bestehenden
Eindruck, der aus der Begegnung mit den Priestern des eigenen Lebens-
raumes entstammt. Vermutlich spielen auch, mehr unterschwellig, die von
den Kommunikationsmitteln verbreiteten, meist sehr partiellen und
manchmal recht negativen Meinungen und Berichte iiber den Priester eine
nicht unwesentliche Rolle. Welche Entwicklung beim einzelnen die Sicht
des Priesterberufes bis zum Empfang der Weibhen durchmacht und welchen
Einfliissen sie gegenwirtig unterliegt, ist eine Frage fur sich. Sie ver-
dient in unserem Zusammenhang nur Erwahnung, insofern die Vorstel-
lung vom priesterlichen Lebensberuf nicht von einem allgemeinen Leit-
bild, sondern von konkreten Einzelziigen bestimmt wird. Man erlebt
seinen heimatlichen Seelsorger, einen Priester in der Verwandtschaft oder
im Freundeskreis, hort von einem iiberseeischen Missionar oder von den
Arbeiterpriestern, von Theologen und von Priestern in besonderen Stel-
lungen bis hin zu den kurialen Behorden. Ob die verschiedenen Eindriicke
richtig oder schief sind, ob man sich kritisch von ihnen distanziert oder



Hinfihrung der zukiinfligen Priester zum Kneditsdienst Christi 367

ihnen zustimmt, dndert nichts an der Tatsache, dafl die Erwartung fir
die eigene Zukunft im Priesterstand mafigeblich von den sichtbaren For-
men priesterlichen Lebens und Wirkens in der Kirche bestimmt wird. Der
Formen aber gibt es viele. Sie regen mehr denn je zu neuen Uberlegungen
an. Man hat lidngst akzeptiert, dal die Priester nicht mehr einen Stand
innerhalb der Gesellschaft ausmachen, und fragt, welche noch bestehenden
Konventionen im priesterlichen Lebensstil zu iberwinden seien. Manche
Kreise diskutieren, teils aus apostolischer Sicht, teils im Hinblick auf die
berufliche Lebenserfiillung des Mannes oder seine wirtschaftliche Unab-
héngigkeit, ernsthaft die Frage, ob der Priester einen zweiten Beruf neben
dem priesterlichen Dienst ausiiben konne. Auch wenn vieles an diesen
hier nur angedeuteten Uberlegungen irreal ist, wirken sie dennoch stark
auf die Sicht des Standorts des Priesters in der Kirche zuriick. Sollen die,
die sich auf den priesterlichen Dienst vorbereiten, zur Einsicht gefithrt
werden, daf} sie nicht zum Herrschen oder fir Ehrenstellen bestimmt sind,
so darf das nicht in traditioneller Weise nur auf das Interesse an einer
skirchlichen Karriere“ bezogen werden. Um als Priester ,im Leben voran-
zukommen*, richtet sich ehrgeiziges Streben nicht unbedingt auf die glei-
chen Positionen wie vor ein oder zwei Generationen. Demzufolge muf§
auch die vom Priester um der Erfillung seines Auftrags willen geforderte
Verzichtbereitschaft sich an der gewandelten Sache orientieren, die selbst
wieder nach Regionen sehr verschieden ist und je von neuem bedacht wer-
den muf.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so ergibt sich zunéchst eine wichtige
Einschrinkung fiir den padagogischen Auftrag an den zukinftigen Prie-
stern: Ein in gleicher Weise iiberall giltiges Leitbild — das eine Ausfor-
mung der zentralen Leitidee ist — fiir die konkrete Gestalt des priester-
lichen Lebens und Wirkens kann in der Priesterbildung nicht vorausge-
setzt werden. Soll darum das wichtige Anliegen des Konzils, den von
seiner Sendung erfilllten Priester zu bilden, verwirklicht werden, so
bedarf es stets neu der Besinnung sowohl auf die von der Kirche ver-
kiindete Botschaft des Evangeliums wie auf den Anspruch, den gerade
diese Stunde und dieser Platz an den priesterlichen Dienst stellen. Das
macht die Bildungsaufgabe nicht leichter und kann da und dort schwer-
wiegende Fehlorientierungen mit sich bringen. Aber der Riickzug auf ein
scheinbares Leitbild ginge nicht nur an den Realitaten vorbei, sondern
diirfte noch mehr Versdumnisse verursachen und zu einer weithin wir-
kungslosen Deklamation fithren.



Paul Picard 368
I1. Der Priesterberuf und die Christusnachfolge des einzelnen

Der innere Weg eines jungen Menschen zum Priestertum steht unter der
Frage nach seiner Berufung. ,Wie erkenne ich den Willen des Herrn fiir
mein Leben und meinen Weg in der Jingerschaft?“ ,Was soll ich tun,
Herr?“ Keine duflere Autoritdt, keine sorgsame geistliche Beratung und
kein werbender Ruf der Kirche, die durch autoritativen Ruf zur hl. Weihe
das Berufungsgeschehen zum giiltigen Abschlufl bringt, konnen den von
der Gnade Gottes Angesprochenen von dem Berufungsdialog entlasten.
Unter diesem Gesetz steht aber nicht nur die grundsitzliche Wahl des
Priestertums, sondern auch die stets neu zu treffende Wahl in Richtung
auf die immer tiefere Ergriffenheit vom Reiche Gottes und die Hingabe
an die Sendung. Nun ist iiber das unaufhellbare Geheimnis der person-
lichen Entscheidung hinaus bei der Wahl des Lebensberufes dem jungen
Menschen vorbehaltlos die Freiheit, vom Priesterberuf abzusehen, einge-
raumt. Die kirchliche Autoritat kann ihm die Eignung und rechte Absicht
zuerkennen oder absprechen, und sie mufl ihre Letztentscheidung davon
abhingig machen, aber sie kann, weil ihr das Urteil iiber den ,klar er-
kannten Ruf entzogen ist, nicht darauf bestehen, dafl ein an sich Ge-
eigneter, der dann auch die rechte Motivation einbrachte, tatsachlich den
Priesterberuf ergreift. In abgewandelter Form setzt sich diese Ehrfurcht
vor dem Einzelgewissen und seinen Entscheidungen im Wachstumsvor-
gang zum priesterlichen Menschen fort, mit der wichtigen Einschrankung
allerdings, dafl ein nicht zu tief angesetztes Mindestmafl an hochherziger
Bereitschaft, ,alles zu verlassen®, bereits gewahrleistet sein muff; denn
andernfalls wire die Wahl des Priesterberufes nicht echt. Auf zweierlei
kommt es demnach an: Es ist auch innerhalb der Berufung zur Jiinger-
schaft als Priester eine Variationsbreite, die man — nicht ganz zutreffend,
weil zu duflerlich — mit dem Wortpaar ,gut ~ besser* kennzeichnet, fiir
den individuellen ,Rat“ anzuerkennen; und es ist ein jeder darauf hinzu-
lenken, daf er um die Gnadengaben bemiiht ist (vgl. 1 Kor 14, 1) und die
Gnade Gottes nicht mifachtet, die ihm zu einem groferen Mafl an Liebe
fithren will. Es ist keine Frage, dafl diese Weise der geistlichen Fiihrung
und Beratung eines Menschen schwieriger ist als das schablonenhafte
Vorstellen einer ,Vollkommenheitsnorm®. Aber kann man anders dem
Einzelgewissen und der Verschiedenheit der Gnadengaben gerecht wer-
den? Der Wiirdigung des je eigenen Rufes zur Nachfolge miissen daher
unsere weiteren Uberlegungen gelten.

1. Primat der Gottes- und Nachstenliebe

Das Gebot der Liebe, das ein Zielgebot ist (B. Haring), hat nicht nur den
Vorrang vor allen {ibrigen Geboten und Tugendforderungen, sondern ist



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 369

deren innerste Begriindung. Jesus Christus dem Gekreuzigten werden
wir ahnlich durch die Liebe, und nur insofern das je von neuem zu reali-
sierende ,, Verlassen von allem® in der Liebe und um ihretwillen geschieht,
werden wir ihm dhnlich durch Opfer und Entsagung. Das Tun der Liebe
erhalt im Leben und Dienst des Priesters inhaltlich spezifische Akzente.
In ihr 148t er sich erfassen von dem Dringen des Reiches Gottes, sie zwingt
ihn zur génzlichen Verfiigbarkeit im priesterlichen Gehorsam, sie ruft ihn
auf, den Menschen Christus darzustellen, der nicht kam, sich bedienen zu
lassen, sondern um sein Leben hinzugeben als Losegeld fiir viele (vgl. Art.
4), sie 1aBt ihn seine Ausheimatung aus der Welt, die ein freiwilliger
Vorgriff auf das Sterben mit Christus ist, ,fassen®, und sie ist der Grund,
dafl er zum Zeugnis fiir Christus in Anspruchslosigkeit und Verzicht bereit
ist. Selbstverleugnung und Abtdtung haben nicht ihren Sinn in sich. Christ-
liche und priesterliche Aszese ist nicht » Weg zur Freiheit“ im stoischen
Sinn, sondern ,, Weg zur Liebe“. Der Heilsdienst, Gottes- und Nichsten-
liebe gleichermaflen umfassend, ist das Ziel und das Motiv aller priester-
lichen Tugenden der Entsagung. Daran ist an erster Stelle festzuhalten,
damit der fiir unser Thema mafigebende Passus im Dekret seinen rechten
Ort und Rang erhilt. Eben darum darf es auch nicht bei dem groflen Wort
von der Liebe bleiben, das gar zu leicht zu einer erbaulichen Formel ver-
blassen kann. Ohne real geiibte Selbstverleugnung und Abtdtung gibt es
keine Befdhigung zur Liebe; ohne eine christliche Distanz von der Welt
kénnen wir nicht der Verfallenheit an sie entgehen. Darum steht in jedem
Jiingersein neben der christlichen Weltbejahung auch die Weltabsage, zu
der keiner gelangt, wenn er sich nicht darin iibt, ,auch auf erlaubte, aber
unnétige Dinge freiwillig zu verzichten® (Art. 9). Ohne das eigene Ich mit
seinen berechtigten Wiinschen in vielen Einzelfillen zuriidkzustellen, sind
wir unfihig zur Bruderliebe. Der Priester aber findet nicht nur das Motiv,
sondern auch den Ort fiir die entsagende Einiibung der Liebe in seinem
priesterlichen Dienst an den Briidern.

Diese Zusammenhinge zu begreifen, ist fiir den, der sich zum Priester-
tum gerufen weif}, nicht besonders schwer. Er steht jedoch noch nicht im
priesterlichen Dienst und findet es schwierig, schon in der Aussicht auf den
kiinftigen Priesterberuf die seiner Berufung zukommende Entsagung ein-
zuiiben. Als Priester, so meint er, werde er dem unmittelbaren Anruf zur
Liebe niemals ausweichen. Die Motivation auf die Zukunft hin will ihm
dagegen gekiinstelt erscheinen. Daf} hier eine Schwierigkeit liegt, sollte
nicht in Abrede gestellt werden. Dennoch geht es nicht an, die praktische
Einlibung auf die Stunde des Ernstfalls zu verschieben. Darum miissen
innerhalb der Vorbereitungszeit selbst, deren Stil , schon eine gewisse Ein-
ubung in das spitere Leben des Priesters sein soll (Art. 11), die motiv-



Paul Picard 370

gebenden Gelegenheiten fir die Selbstverleugnung um der Liebe willen
aufgedeckt und fruchtbar gemacht werden.

2. Natiirliche Tugenden als Voraussetzungen

Die hochherzige Hingabe in der priesterlichen Christusnachfolge erwachst
aus Glaube, Hoffnung und Liebe. Was immer sich an Selbstverleugnung
und Opferbereitschaft daraus ergibt, stiitzt sich demzufolge ebenfalls auf
iibernatiirliche Beweggriinde. Sosehr der Jiinger aber sein ganzes Leben
aus dem Glauben zu begreifen und zu gestalten hat, so niichtern muf} er
sich davor hiiten, iibernatiirliche Motive auch schon dort in Anspruch zu
nehmen, wo lediglich sein menschliches Format aufgerufen ist. Er darf
nicht vorschnell als im Glauben getragenes personliches Kreuz ausgeben,
was ein in jedem Leben vorkommender Mifierfolg ist, der menschlich be-
wiltigt werden muB8. Von jedem Menschen wird verlangt, dafl er seine
Pflicht erfiillt und in seinem Berufsleben den Vorgesetzten dienstlichen
Gehorsam leistet. Er mufl die Beschwernisse seines Alltags mannhaft auf
sich nehmen und sich in vorgegebene Ordnungen fiigen. Es kann eine nor-
male Anstandspflicht ihm hart ankommen, aber er ibernimmt sie ohne zu
fragen, weil das einem erwachsenen Menschen einfachhin zukommt. Viel-
leicht muf er sich seiner Gesundheit wegen Einschrankungen auferlegen,
er tut es ebenso selbstverstindlich wie ein anderer, dem der Beruf diese
oder jene Annehmlichkeit verbietet. Wer denkt sich schon viel bei solchen
und shnlichen Hirten des Lebens? So muf auch, wer Priester ist oder es
werden will, sich davor hiiten, normale und in gewisser Hinsicht freiwillig
zu tibernehmende Beschriankungen sogleich mit der Kreuzesnachfolge zu
motivieren und darin Opfer und Entsagung um Christi willen zu erblik-
ken. Er wiirde sonst die iibernatiirlichen Motivkrifte, die ihm fiir ganz
andere Anforderungen seines Lebens gegeben sind, an Dingen verschlei-
fen, fiir die ein anderer Mensch schlicht seine menschliche Qualitat ein-
setzt.

Man kann dies noch von einer anderen Seite betrachten. In trefflicher
Weise fordert das Dekret, dafl die, die sich auf den priesterlichen Dienst
vorbereiten, ihren Charakter formen lernen und verweist auf ,jene Tu-
genden, auf die die Menschen Wert legen und die den Diener Christi ge-
winnend machen® (Art. 11). Daf an dieser Stelle nicht ein {ibernatiirliches
Motiv herangezogen, sondern zwischenmenschliche Selbstverstindlichkei-
ten angefiithrt werden, ist wohl zu beachten. Damit ein Mensch sich an-
schicken kann, in hochgemuter Christusnachfolge gehorsam und arm zu
sein und auf erlaubte Dinge zu verzichten, mufl er sich zuvor um ein — fast
mdchte man sagen — ,normales“ Menschsein gemiiht haben. Er kann nicht
fiir sich in Anspruch nehmen, bereit zu sein zu einem armen Leben um



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 371

Christi willen, wenn er sich auf der einen Seite zwar auffillige Beschrin-
kungen auferlegt, auf der anderen aber nicht das tut, was man im norma-
len Leben als Sparsamkeit und wirtschaftliche Verwaltung des Eigenen
bezeichnet. Der demiitige Selbstverzicht im Sinn des Tiuferwortes: ,Er
mufl wachsen, ich aber abnehmen* (Jo 8, 30) ist zweifellos Anteil des prie-
sterlichen Lebensauftrages. Um darin zu wachsen, bedarf es aber zuvor
der Tugend der Bescheidenheit im alltiglichen Umgang. Sie ist die erste
Stufe und ist nicht zu iiberspringen, um auf jeder Ebene den Alliiren des
Herrschens und dem Streben nach Ehrenstellen abzusagen. Nicht als ob
diese natiirlichen Tugenden fiir die priesterliche Hingabe an Christi Werk
genugten! Aber sie bilden die Grundlage, auf der allein erst, glaubwirdig
vor Gott und vor den Menschen, die Entsagung im Geist des Evangeliums
und aus tbernatiirlichen Motiven méglich ist. Um zur Liebe und zum
selbstlosen Dienst zu fithren, gebiihrt in der Priesterbildung zuerst den
»natirlichen Tugenden® besondere Aufmerksambkeit.

3. Der individuelle Ruf zur Nachfolge und die Normbreite
des Priesterberufes

Keine Erziehung setzt an einem Nullpunkt an. Sie findet immer schon die
ganz individuelle Eigenart vor, die mit dem Geheimnis des Einzelmen-
schen gegeben ist. Darum mufl jede Erziehung ihr Ziel verfehlen, wenn
sie weniger darauf angelegt ist, von dem vorgefundenen persénlichen Po-
tential auszugehen und dieses zu bilden, sondern mehr versucht, nach
einem vorausgesetzten Leitbild dem jungen Menschen eine bestimmte
Form iiberzustiilpen. Erziehung soll ihn prigen, aber nicht gegen seine Ver-
anlagung und seine Begabung, sondern in ihnen und mit ihnen, andern-
falls geschieht dem Menschen Unrecht. Wenn ein junger Mensch sich der
Priesterbildung unterstellt, ist er iiber seine Eigenart hinaus durch seine
frilhere Erziehung und andere Einfliisse seines bisherigen Lebens vor-
geprigt. Dafl in der je verschiedenen anthropologischen Basis auch ein
mafigebendes Kriterium fiir die individuelle Berufung eines Menschen zu
seiner Christusnachfolge ruht, gehdrt von jeher zu den Grundsitzen der
Kirche, wenn sie die Eignung fiir den Priesterberuf priift. Es mag sein,
daf sich diese Einsicht nicht immer in ganzer Breite in der Priesterbildung
auswirkte. Die Viter des Konzils sahen sich jedenfalls veranlafit, auf ,die
neueren Erkenntnisse einer gesunden Psychologie und Pidagogik® hinzu-
weisen (Art. 11). Diese Erkenntnisse schlieflen nicht nur die »klug abge-
stufte Ausbildung” — so in der deutschen authentischen Ubersetzung -,
sondern auch das Eingehen auf die menschlich-natiirliche Grundlage und
die Leistungsfahigkeit des einzelnen ein. Wenn man die ,Gnadengaben®,
deren es zahlreiche in der Jiingergemeinschaft gibt (1 Kor 12, 4), nicht von



Paul Picard 372

ihrer anthropologischen Verwurzelung 18st, sondern gemif dem offen-
kundigen apostolischen Verstindnis im Zusammenhang mit der person-
lichen Eigenart des einzelnen zu erkennen sucht, so ergeben sich daraus fiir
die Priesterbildung gewichtige Momente. Das Priestertum 14ft, wie oben
beschrieben, hinsichtlich seiner konkreten Gestalt eine grofiere Breite von
Formen zu. Diese gibt es hier weit mehr als im Bereich des Ordensstandes,
der seinerseits aber innerhalb seines Gesamtrahmens ebenfalls betracht-
lich aufgefichert ist und fiir sehr verschiedene spezielle Begabungen Raum
bietet.

Es gibt fiir den priesterlichen Lebensstil aber auch eindeutige Grenzen.
Sie ergeben sich aus dem Charakter seiner Sendung, die mit durchaus kla-
ren Angaben von seiten der Kirche von den zahllosen christlichen , Welt-
berufungen® abzuheben ist. Der Zélibat des Priesters im iiberwiegenden
Teil der Kirche ist das auffilligste Beispiel dafiir. Die nicht iiberall ein-
heitlich geforderte intellektuelle Mindestbegabung kann ebensogut dafiir
stehen. Die iibrigen Bedingungen in bezug auf Charakter und Gesinnung
sind nicht weniger wichtig. Die menschliche Basis des Priesterkandidaten
mufl immerhin so weit zu entfalten, zu ergidnzen und zu korrigieren sein,
daf das priesterliche Leben nach der Absicht der Kirche, nicht aber nach
der Vorstellung des jungen Kandidaten gewdahrleistet ist. Wer meint,
oder von wem nach sorgfiltiger Priifung durch die zustindige kirchliche
Autoritit feststeht, dafl er diesem Anspruch auch nach lingerer Zeit der
Bildung in der Vorbereitungszeit nicht geniigen kann, ist zum Priestertum
nicht berufen.

Die verantwortlichen Priestererzieher miissen aber darauf achten, daf}
sie weder die Moglichkeit des Wachsens ausklammern, noch das Maf fiir
die personliche Eigenart zu eng fassen. Die Zahl der Priesterberufe wird
gewifl durch anspruchsvolle, aber notwendige Anforderungen an den
moglichen Bewerber eingegrenzt. Darauf darf keine Ricksicht genommen
werden. Das Dekret duflert sich dazu in klaren und seelsorglich bedeut-
samen Worten (Art. 6). Doch es kann damit nicht gemeint sein, dafl durch
Typisierung den vitaleren Charakteren die paddagogische Riicksichtnahme
auf ihre individuellen Bedurfnisse verweigert und so die Zahl der Berufe-
nen vermindert wird. Das geschdhe, wenn die Einladung, Priester zu wer-
den, undifferenziert damit beganne, einzuhdmmern: ,Du muflt gehorsam
werden, du muBt Selbstverleugnung iiben und Opfer bringen, du mufit
arm werden und auf Vorwirtskommen und Entfaltung verzichten!“ Dem
muf nicht nur eine iiberzeugende Motivation aus den positiven Merkmalen
des Dienstes vorausgehen, es mufl auch anerkannt sein, daf nicht jeder mit
gleichem Maf zu messen ist, weil er nicht unbedingt gleichzeitig die natir-
lichen Voraussetzungen fir alle Charismen der Kreuzesnachfolge besitzt.



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 373

Man sollte sehr kritisch der Meinung gegeniiberstehen, die beste Pad-
agogik sei der Appell zum Hochsten: ,Dich erwartet Entbehrung und
Namenlosigkeit. Dein Leben wird ein Leben des Opfers und des Sterbens
sein, Verkennung und niedrigste Dienste sind Dein Anteil — und wenn
Du jetzt noch Mut hast zu kommen, dann bist Du brauchbar.“ Wer wollte
bezweifeln, dafl solches tatsachlich zur personlichen Berufung eines Prie-
sterlebens werden konnte? Aber das ist erstens nicht der Normalfall, zwei-
tens findet der Aufruf fiir das ,Heldische“ keineswegs bei den wirklich
brauchbaren jungen Menschen ein Echo, sondern schreckt selbstkritische
Charaktere ab, drittens fihrt nicht das Strohfeuer des Anfangs, sondern
die lebenslange Lauterung zur wahrhaften Hingabe. Auflerdem stimmt
solche Methode nicht mit dem Vorgehen des Meisters iiberein. Wahrend
er dem zur Nachfolge elementar Ergriffenen (Lk 9, 57) ddmpfend ent-
gegenhilt: ,Der Menschensohn hat nichts, wohin er sein Haupt lege®, ruft
er die schlichten Fischer vom See Genezareth zur Nachfolge, indem er ihnen
nicht zuerst das Kreuz, sondern die verlockende Aufgabe, ,Menschen-
fischer” zu werden, in Aussicht stellt. Die Fihrung zu den Tugenden prie-
sterlicher Selbstverleugnung und Opferbereitschaft hat nicht ,,weich“, son-
dern wahrhaftig zu sein.

In jedem Fall bleibt der Auftrag, ,nach den Gnadengaben zu streben”.
Doch der eine Mensch ,braucht“ — wohlgemerkt: innerhalb der Norm-
breite fiir den Priesterberuf — auf einem Sektor seines Lebens, um mensch-
lich nicht verkiirzt zu werden, einen irdischen Wert, ein Lob, einen Erfolg,
ein kulturelles Erlebnis oder eine Annehmlichkeit, wiahrend ein anderer
in der gleichen Position ohne jede Einbufie fir seine menschliche Entfal-
tung auf das gleiche verzichten kann. Dieses ,,unvollkommene* Bediirfen
hat oft genug eine andere, priesterlich belangvolle Qualitit zam Gegen-
stiick. Es kann einer im Vergleich zu anderen weniger personlich an-
spruchslos sein, aber er stelit tatsachlich jederzeit zum Dienst und zur Hilfe
fiir den Néachsten zur Verfiigung und lebt, was sein Privatleben angeht, in
dieser Hinsicht iiberaus ,arm®. Oder er braucht eine in den Augen seines
Mitbruders zu aufwendige Weise der Entspannung, ist aber ansonsten
unerbittlich gegen sich selbst in rastlosem Schaffen, wahrend der andere
viel weniger Arbeit vor sich siecht und geruhsam seinen Dienst verrichtet.
Es mag ihm ein Erfolg oder eine Ehrung fast ein wenig zu viel bedeuten,
aber ohne in Abrede zu stellen, was ihm behagt, miinzt er es um in Bereit-
schaft und Giite, wenn seine Kraft ungebiihrlich ausgenutzt wird, und in
mannhaftes Ertragen eines Miflerfolgs oder einer iiblen Nachrede. Viel-
leicht betreibt er ein Hobby, fir das er nicht unbedingt seine Mufiestunden
aufwenden muflte, aber das bewahrt ihn davor, unter der Last eines Vor-
gesetzten oder Mitarbeiters zu zerbrechen, die weder er noch ein anderer



Paul Picard 874

allein durch Hilfen des geistlichen Lebens verkraften konnte. Jeder Ein-
sichtige weifl um die Gefahren solcher irdischen Werte. Sie kénnen zum
schadlichen Ersatz werden fiir Entbehrungen, die verlangten, die Lebens-
erfillung allein beim Herrn zu suchen. Nicht weniger droht die billige
Selbstbeschwichtigung, wo nur hochherziger Verzicht der priesterlichen
Christusnachfolge entsprache. Doch die Wahrheit liegt keineswegs auf der
Seite eines schablonenhaften Radikalismus, denn sie 148t nie die mensch-
liche Basis aufler acht. Diese aber ist duflerst differenziert und nicht nor-
mierbar. Deshalb sei auch an dieser Stelle darauf verzichtet, das ganze
Register der méglichen Anforderungen im einzelnen durchzuspielen. Die
Fihrung zur Demut, zum priesterlichen Gehorsam, zur Anspruchslosigkeit
und zur Abtétung kann nicht durch eine subtile Kasuistik erfolgen. Exem-
plarische Hinweise sind notwendig, doch es ist von weitaus grofierer Be-
deutung, dem jungen Menschen die Motive zu starken, das Gespir fiir das
im Augenblick Richtige und das Lauschen auf den personlichen Ruf der
Gnade zu vermitteln und nicht zuletzt ihn fihig zu machen zur uneinge-
schrankten Wahrhaftigkeit sowohl vor sich selbst wie auch in seinem Urteil
Uber die Christusnachfolge des anderen.

Um der personlichen Berufung des einzelnen zur Christusnachfolge
innerhalb der Berufung zum Priestertum pidagogisch richtig zu dienen
~ so stellen wir abschliefend fest —, muf} die jeweilige anthropologische
Ausgangsbasis beriicksichtigt werden. Die Priesterausbildung hat es mit
dem jungen Menschen zu tun, der seine endgultige Gestalt als Jinger
Christi noch nicht gefunden hat, seine Berufung wéchst noch und unter-
liegt ihrem eigenen inneren Dialog. Noch mufl er seine menschlichen Po-
tenzen, die in sich sehr widerspriichlich sein konnen, so entfalten, daff er
zur liebefdhigen, christlichen Personlichkeit reift. Die Fuhrung zu den Tu-
genden der Entsagung verlangt vom Priestererzicher Behutsamkeit und
Einfihlung. Wer in dieser Forderung ein Pladoyer fiir das Mittelmaf}
erblicken wollte, vergifit, da es ohne diese Rucksicht nicht mdglich ist,
einzugehen auf das, was der Geist Gottes in einem Menschen wirkt und
wirken will.

I11. Die Fihrung des kiinftigen Priesters zum selbstlosen Dienst

In seiner Christusnachfolge reifen kann jeder nur nach seiner Eigenart.
Das ist nicht nur sein personliches Recht, sondern angesichts des je ein-
maligen Rufes ebenso seine Pflicht. Um aber keinen Tauschungen zu erlie-
gen, ist er dafr auf den bildenden Dienst anderer, nicht zuletzt auch der
Gemeinschaft, angewiesen. Hierin liegt wohl die entscheidende Rechtfer-
tigung fiir den im Dekret nicht weiter begriindeten Satz: ,Die Priestersemi-



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 375

nare sind zur priesterlichen Ausbildung notwendig“ (Art. 4). Das Dekret
legt sich nicht auf eine bestimmte Seminarform fest und méchte gewifl nicht
den Sinn dieser Bestimmung in der kollektiven Erziehung sehen, die ratio-
nellere Methoden der disziplinaren Uberwachung und der uniformen Ein-
tibung von Lebensgewohnheiten gestattet (vgl. dazu Art. 11, 2). Durch
das Seminar soll vielmehr zweierlei erreicht werden. Zum ersten soll der
Bildungsweg des zukiinftigen Priesters von einer sorgsamen und klugen
geistlichen Beratung begleitet werden. Sie soll dazu verhelfen, daf} er auf-
merksam wird fiir seine ,Gabe“ und die eigene Antwort, die Gott von
ihm erwartet, sie soll ihn an Vorbilder heranfithren, ihm den Blick fiir das
Reich Gottes 6ffnen, um dessentwillen er wie fiir die kostbare Perle (Mt
18,45) alles in Freude hinzugeben bereit ist. Daf} von seiten des Seminars
die Voraussetzungen fiir ein stetiges, vertrauensvolles Gesprich geschaffen
werden miissen, bedarf keiner weiteren Begriindung. Die zweite Bedeu-
tung des Seminars liegt in der erzieherischen Hilfe, die die Gemeinschaft
zu leisten hat. Dieser Sinn wird allerdings nur dort erfillt, wo wirklich
Gemeinschaft ist und immer wieder wichst. In ihr lernt der einzelne von
sich fortzudenken, Riicksicht zu nehmen, mit den eigenen Wiinschen zu-
riickzustehen und fiir andere, fiir das Ganze und jeden, der seiner bedarf,
da zu sein.

1. Wahrhaftigkeit vor sich selbst

Man kann der Jugend wohl zu allen Zeiten nachsagen, dafl sie mit kriti-
schen Augen die Fehiformen und die hohlen Konventionen, die Selbstsucht
und die Enge des Geistes bei der ihr vorausgehenden Generation erspéht.
Sie kauft es heute dem Wiirdentriger in der Kirche nicht ohne weiteres ab,
daf er sein Amt nur als Diakonie auffafit. Sie findet Anhaltspunkte fir
das Streben nach Ehre und Madhtpositionen, auch wenn fiir beides theolo-
gische Griinde und Verbrimungen reichlich zur Hand sind. Umgekehrt
mochte sie nicht wahrhaben, daff auf ihrer Seite vielerlei persénliche Ambi-
tionen in ihrem Angriff auf Rangfolge im geistlichen Stand, auf Paterna-
lismus und auf barocken Pomp der Wiirdentrdger versteckt sind und nur
mangels einer Moglichkeit nicht sichtbar werden. Nicht irgendeine von
aufen herangetragene Ubung in der Demut fihrt hier weiter. Wenn da-
gegen der selbstkritische Blick fiir das eigene ungelduterte Streben nach
Geltung und Macht geschirft wird, kann das redliche Beginnen bei sich
selbst nicht ausbleiben. Die Kritik am anderen wird sich méfligen, einge-
denk des Herrenwortes: ,Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet!*
(Mt 7,1), ohne dafl aus dem Ungeniigen anderer eine Rechtfertigung fiir
die eigene MittelmaBigkeit abgeleitet wird. Nicht zuletzt ist hier an jene
Form des Ehrstrebens in der Kirche zu denken, das sich zuerst den Hoch-



Paul Picard 376

gestellten dieser Welt statt den Kleinen und Schwachen zugesellt. An sich
sind die zum Priestertum bereiten jungen Menschen erstaunlich offen fiir
die Hilfsbedirftigen und die Menschen auf der Schattenseite des Lebens.
Man kann darum beobachten, dafl mancherorts der Gedanke an den Beruf
des Arztes — oder etwas modischer: an den des Psychotherapeuten — die
schirfste Konkurrenz bei der Wahl des Priesterberufes ist. Allerdings
kann in dieser Offenheit ein gutes Stiick unreifer Sozialromantik stecken,
die den Blick von der Aufgabe an sich selbst, und zwar im allernichsten
Lebenskreis, ablenkt.

Wabhrhaftigkeit ist wohl am dringlichsten und zugleich am schwierigsten
in der Frage des priesterlichen Gehorsams. Es ist ein Gesetz des Lebens,
dafl gerade jene zum Gehorsam zu fithren haben, die selber in der Rolle
der Befehlenden stehen. Das erleichtert die Argumente in den Ohren des
jungen Menschen nicht. Wer zum priesterlichen Gehorsam bilden will,
mufl unter Beweis stellen, daf er selbst im Gehorsam gegeniiber Christus
steht und bereit ist, auf das Wirken des Geistes in seiner Kirche zu horen.
Auch dann noch steht er vor der schwierigen Aufgabe, aufzuzeigen, wie
sehr Gehorsam mehr ist als bereitwillige Einsicht in die Sache, daf er
Anerkennung der kompetenten Autoritit verlangt, ohne eigenes Urteil
und eigene Initiative fir null und nichtig zu erkliren. Bevor der junge
Mensch begreifen kann, dafl priesterlicher Gehorsam mehr ist als Loyali-
tit und Einordnung in ein Mitarbeiterverhiltnis, das man gegebenenfalls
15sen kann, muf} er zur Finsicht gelangen, daf sich in ihm oft genug ein
falscher Selbstbehauptungswille regt, und dafl er Gehorsamskonflikte
nicht nur der Autoritit, sondern auch seiner eigenen Unreife zuschreiben
mufl. Da der priesterliche Gehorsam auf die vorbehaltlose Verfiigbarkeit
fir die Sache Christi bei den Bridern hinzielt, diese Haltung aber der
lebenslangen Einiibung bedarf, muB sie sich beim jungen Menschen erwei-
sen durch die wortlose Einsatzbereitschaft in den relativ bescheidenen Er-
fordernissen seines gegenwirtigen Lebensraumes. Wer dort, sofern er
nicht von auflen dazu gezwungen wird, nur tut, was ihm zugesagt und was
er mit Riicksicht auf sich selbst fiir sinnvoll halt, wird auch in einer ent-
scheidenden Stunde nicht die Kraft finden, selbstvergessen als Priester zu
dienen.

Uberaus wichtig ist auch das wahrhaftige Urteil in den Belangen des
armen und um Christi willen anspruchslosen Lebens. Man kann nicht ein-
seitig festlegen: arm ist, wer nichts hat. Umgekehrt wird die Armut ver-
falscht, wenn man sie allein in die geistliche Haltung verlegt, denn mit
dem Verweis auf die innere Distanz, die man von den Dingen habe, 1483t
sich die grofite Behaglichkeit rechtfertigen, solange diese Distanz nicht
durch realen Verzicht, sei es durch groflherziges Schenken, sei es durch ein



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 377

Auskommen mit wenigem unter Beweis gestellt wird. Es ist gewif§ nicht
angebracht, von auflen her im Seminar einen einfachen Lebensstil zu er-
zwingen, der betrdchtlich aus dem Rahmen der umgebenden Gesellschaft
herausfillt. Solche Einlibung hat keinen Bestand, weil sie in sich zusam-
menfallt, sobald die duleren Bedingungen sich dndern. Mit einer gewissen
Sorge ist jedoch das relativ sichere und wohlversorgte Leben vieler Semi-
naristen zu betrachten, wie sie mit grofiter Selbstverstandlichkeit ein Sti-
pendium annehmen und verbrauchen oder bei ihrer méglicherweise zwar
bescheidenen, aber geregelten Versorgung kein Gespiir dafiir entwickeln,
wie sauer andere Menschen ihr Geld verdienen miissen. Man muf} befiirch-
ten, dafl ein solcher Seminarist einmal als Priester mit dem Spendengeld
der Witwen und Rentner, das er mit grofiter Zurlickhaltung nur hitte an-
nehmen diirfen, gar bedenkenlos fiir seine ,guten Zwecke“ umgeht. Das
ist die I'rage der priesterlichen Armut einmal andersherum gesehen. Das
Thema reicht weiter. Doch diese Gesichtspunkte diirften geniigen, um zu
zeigen, wie die Bereitschaft zur ,armen Lebensweise“, auf die das Dekret
mit Recht so groflen Wert legt, nicht bei kasuistischen Vorschriften, son-
dern bei der aufrichtigen Sicht des eigenen Verhaltens und der eigenen
Gewohnheiten anfangt.

2. Die Hilfen

Wenn es darum geht, den zukiinftigen Priester zu bilden, kann man sich
nicht damit zufrieden geben, diese Aufgabe vornehmlich den wohlbekann-
ten Erziehungsmachten des normalen Lebens zu iiberlassen. Gewify ist
die zwingende Macht der Lebensumstdnde nicht gering zu veranschlagen.
Wer in das Berufsleben eintritt und ein positives Verhiltnis dazu gewin-
nen will, kann sich nicht schonen. Unvergleichlich stiarker verlangt die Ehe
Arbeit der Gatten an sich selbst. Durch die Lebensgemeinschaft mit dem
Gatten und den heranwachsenden Kindern wird — den wiinschenswerten
Fall vorausgesetzt — der Verheiratete starker zur Selbstlosigkeit geformt,
als er es in jungen Jahren aus eigenem Antrieb und auf sich allein gestellt
vermochte. Der im Zolibat lebende Priester entbehrt diese Stitzen und
Korrektiven. Seine Lebensgestalt fordert zudem spezifische Weisen der
Selbstentduflerung und ist von Fehlhaltungen eigener Art bedroht. Darum
bedarf seine Selbstliebe und Personalisation auf der einen und seine lie-
bende Selbstentduflerung auf der anderen Seite der besonderen Fithrung
an der Schwelle des Erwachsenenalters.

Zunachst muf} fiir ihn ein padagogisch und geistlich bewahrter priester-
licher Berater zur Verfiigung stehen, zu dem er Vertrauen findet und des-
sen Rat er sucht. Wer zum vertrauensvollen und briiderlichen Gesprich
mit dem geistlichen Berater grundsitzlich nicht bereit oder nicht fahig ist,



Paul Picard 378

notigt die Verantwortlichen zumindest zum ernsten Zweifel an seiner
Eignung fiir den Priesterberuf. Aufgabe des geistlichen Beraters ist es, aus
der moglichst ganzheitlichen Kenntnis seines Gesprichspartners dessen
Reifegrad und Belastungsfahigkeit zu beurteilen. Er mufl herausspiiren,
nach welcher besonderen Gnadengabe dieses Leben in der priesterlichen
Christusnachfolge tendiert, und muf} die aus der zuzubilligenden Unreife
stammende, verkiirzte und unwahrhaftige Sicht der eigenen Féhigkeiten
und Pflichten behutsam blofilegen. Die eigentliche Frucht, das Gestaltge-
winnen Christi in gerade diesem einmaligen Menschen, reift unter der
nicht vergeblich empfangenen Gnade erst in einem langsamen Prozef}. Auch
das freiwillige Eingehen des Menschen auf bestimmte Ubungen der Selbst-
entiuferung in der Seminarzeit ist schon Teil dieser Frucht. Sie werden
ihm nicht aufgezwungen, darum nehmen sie bei aller Unzulidnglichkeit
authentische Ziige gerade dieses Jiingers Christi an. Der geistliche Berater
wird ihn vor Entmutigung bewahren und ihn davor zuriickhalten, daff ihm
{iberzogenes Bemiihen um dhristliche Heiligkeit dem Priesterberuf gegen-
Uiber einen Widerwillen erzeugt, der verdringt werden kann, so dafl er
sich womdglich in psychosomatischen Storungen oder in kurzschliissigem
Abbruch des Berufsweges dulert. Die Fahigkeit zur selbstlosen Liebe ist
Sache des erwachsenen Menschen. Christliche Personlichkeitsreife ist nicht
zu erlangen ohne die Periode der Selbstverwirklichung zur geméfien Zeit.
Personalisation und Befihigung zur Kreuzesnachfolge laufen zeitweilig
nebeneinander her. Die Selbstliebe kann versuchen zu wuchern. Das ver-
trauensvolle und mutige Gesprach, das den Reifeprozef begleitet, wird dies
verhiiten. Es deckt die Unwahrhaftigkeit auf, beim anderen als Ehrgeiz
auszulegen, was man sich selbst infolge geringerer Begabung versagt und
dann als Ubung der Demut ausgeben méchte, oder beim Mitbruder als un-
erlaubten Luxus und Abhéngigkeit zu werten, wessen man selber nicht
bedarf, weil man sich recht selbstverstindlich anderes leistet. Das Gesprich
formt auch das Gewissen und konfrontiert mit der Botschaft des Evange-
liums, so dafl das Wort Christi wirklich , trifft“, wie es umwandelnd das
Leben der Heiligen getroffen hat. Und wiederum ist es dieses Gesprach,
welches Akzentverschiebungen aufhellt, wenn einer zu radikaler Armut
entschlossen ist, aber empfindlich jede Zuriicksetzung und jeden Miflerfolg
registriert.

Wahrscheinlich stirker als in friheren Jahrzehnten fiigt sich heute auch
das geistliche Gesprach der Alumnen untereinander fordernd und stiit-
zend in den Vorgang des Wachsens ein. Dieser mitbriiderliche Austausch
tritt nicht an die Stelle der gemeinsamen Suche mit dem geistlichen Bera-
ter. Aber er besitzt eine immense Zeugniskraft {iir die Partner unterein-
ander, wenn er nicht in die rudimentire Form jugendlicher Zweierfreund-



Hinfiihrung der zukiinfligen Priester zum Knechtsdienst Christi 379

schaften oder in die Rolle eines trotz geistlicher Themen unverbindlichen
Debattierclubs abgleitet. Wird gemeinsam die HI. Schrift befragt, Eucha-
ristie gefeiert und der Blick auf die groflen Anliegen des Reiches Gottes
gerichtet, so kann sich das geistliche Streben des einzelnen nicht in die
Probleme um das eigene Ich verlieren. Der weite Horizont des Geistes ist
die beste Voraussetzung dafiir, jene Ergriffenheit vom Reiche Gottes zu
erlangen, die einen Gerufenen aufbrechen 148t wie die galildischen Fischer,
die ihre Netze verliefen und dem Meister folgten (Mk 1, 18).

3. ,Strebt nach den hoheren Gnadengaben® {1 Kor 12, 31)

Manche Leute vermissen unter den Klerikern heute die Originale, die es
angeblich in fritheren Jahrzehnten gegeben habe. Wieweit diese Origina-
litit lediglich in Schrulligkeit und in Eigenheiten bestand, 148t sich schwer
ausmachen. Nicht der wegen seiner Absonderlichkeiten interessante Prie-
ster ist gemeint, wenn wir die Riicksicht auf die Eigenart und die darin
grundgelegte eigene Berufung vom ersten Tag der Bildung eines Men-
schen zum Priester anfordern. Die Originalitit des einzelnen zu entfalten
heiflt vielmehr, ihn gerade an der Stelle weiterzufithren, wo er iber die
Normalbreite der priesterlichen Berufung hinaus gerade seine Gabe zur
Selbstentiuflerung hat. Man kann nicht voraussetzen, dafl ihm alle fiir die
Hochform der priesterlichen Liebe wiinschenswerten Gnadengaben gleich-
zeitig eigen sind. Ja selbst eine tatsichlich vorhandene besondere Berufung
zeichnet sich im jungen Lebensalter bestenfalls im Ansatz ab. Oft mufl
dieser Ansatz erst aufgedeckt werden, weil er nicht unbedingt in dem be-
steht, fiir das sich ein Seminarist besonders geeignet und berufen hilt, und
weil mancher aus Bequemlichkeit sich lieber hinter der Norm des Durch-
schnitts verschanzt: Es ist ihm genug, wenn ihm kein Ungehorsam und
keine Pflichtversaumnis nachgesagt werden konnen und er nicht aus dem
konventionellen Lebensstil seiner Mitbrider herausféllt. In Wirklichkeit
aber erwartet die Berufsgnade gerade von ihm einen zeugnishaften Allein-
gang in irgendeiner Form der freiwilligen Entsagung. Wenn wir oben
deutlich zu machen versuchten, dafl nicht jedem in gleich umfassender
Weise liebende Selbstentduflerung als Ziel, nach dem er zu streben hat,
vorgestellt werden darf, dann ist das nicht negativ zu verstehen. Der Ver-
zicht auf eine allgemeine Maximalforderung fiir alle eroffnet erst die
Moglichkeit, den einzelnen zum Streben nach seinen ureigenen Gnaden-
gaben aufzurufen. So stehen die Priestererzieher unter der eindringlichen
Mahnung des Apostels: ,Loscht den Geist nicht aus!“ Sie werden sorgsam
darauf zu achten haben, dafl der junge Christ keiner Selbsttduschung an-
heimfallt, indem er etwa sein Unbehagen gegeniiber der Last der pfarr-
lichen Alltagsseelsorge mit der Berufung zur apostolischen Arbeit in einem



Paul Picard 380

fernen Land verwechselt oder seine Neigung zu asketischer Strenge gegen
sich selbst als seine Form der Nachfolge betrachtet, wihrend er um sich her
eine Atmosphare der Freudlosigkeit verbreitet. Jedes prophetische Zeug-
nis eines Lebens ruft bei anderen pharisdisches Argernis hervor, weil es aus
dem Rahmen des Mittelmafles fallt. Doch nicht das verachtliche Licheln
oder die Empérung der Aufgescheuchten ist das Kriterium fiir die Echtheit
eines dem HI. Geist gefuigigen Lebens, sondern der Erweis der selbstlosen
Liebe. Die Verantwortung der Priestererzieher, den zukiinftigen Mitbruder
in seiner personlichen Berufung, die keineswegs nach auflen besonders auf-
fallende Zige haben muf, voranzubringen, ist groff. Dafiir gibt es keine
Normen, sondern nur das wache Zusehen und das selbstlose seelsorgliche
Begleiten des einzelnen Lebensweges.

Unser Thema behandelt nur einen Ausschnitt der weiten Aufgabe, den
geistlichen Menschen zu bilden, der die priesterliche Weihe und Sendung
erhalten soll. Ein Blick auf den Inhalt des gesamten IV. Abschnittes des
Dekretes macht den partiellen Charakter zur Genuge deutlich. Darum
muf} der Zusammenhang mit den tibrigen Aufgaben der Priesterbildung
bestandig mitgesehen werden. Manche von ihnen gehen unserem Anliegen
zumindest zeitlich voraus. Jede Generation hat ihre eigenen Hindernisse
auf dem Weg zum Priestertum auszurdumen. Der junge Mensch von heute
scheint zugleich eigenstindiger und hilfloser zu sein als frither. Er hat
nicht mehr das sichere Anfangskapital an gldubiger Mitte des Lebens. Er
braucht vielfach zuerst das ,Grundvertrauen“ des Jungers Christi. Dem
muf} auf der Seite des Priestererziehers ein besonders grofies Vertrauen
in die Wirkmacht der Gnade vorausliegen.





