
Paul Picard 360 

gezeichneten Heiligen gibt Gott denen, für die die Kirche interveniert, 
seine Hilfe zum Austragen ihrer Sündenfolgen. •Der Kirchenschatz ist 
Christus, der Erlöser, selbst, insofern in ihm die Genugtuungen und Ver- 
dienste seines Erlösungswerkes Bestand und Geltung haben (Christus, in 
quo sunt et vigent satisfactiones et merita redemptionis eius). Außerdem 
gehört zu diesem Schatz auch der wahrhaft unermeßliche, unerschöpfliche 
und stets neue Wert, den vor Gott die Gebete und guten Werke der seli- 
gen Jungfrau Maria und aller Heiligen besitzen"19. Es handelt sich also 
um das, was Christus und die Heiligen in gnadenhafter Lebenseinheit mit 
ihm auf Erden gewirkt haben (von •guten Werken" spricht man nur in 
der irdischen Geschichte der Menschen vor Gott), insofern es als Geschichte 
dieser Menschen mit in die Ewigkeit einging, so daß sie gewissermaßen in 
interzessorischer Existenz vor dem Vatergott stehen und •zum Heil ihrer 
Brüder in der Einheit des mystischen Leibes beitragen"20. 

Hinführung der zukünftigen Priester 
zum Knechtsdienst Christi * 

Zur Auslegung von Kapitel IV des Konzilsdekrets •Optatam totius" 

Paul Picard, Mainz 

Wer von dem Ruf des Herrn erreicht wird: •Du aber geh hin und ver- 
künde das Reich Gottes!" (Lk 9, 60), muß aus dem •normalen" Leben her- 
austreten und sich mit dem Herrn auf die •Wanderung" begeben. In eben 
dieser spezifischen Sendung besteht seine besondere Jüngerschaft. Würde 
er sein Leben mit seinen Alltäglichkeiten und seinen großen Linien nicht 
gänzlich von dieser Sendung bestimmen lassen, so nähme nicht nur der 
ihm anvertraute Teil des Reiches Gottes Schaden, er würde auch seine 
eigene christliche Mannesreife, die durch den Ruf gerade so und nicht an- 
ders bestimmt wurde, verfehlen. Die Sendung fällt mit dem Leben zu- 
sammen. Gewiß unterliegt jede christliche Berufung diesem Prinzip, nicht 

19 Art. 5. =» Art. 5. 
* Der vorliegende Beitrag wurde für die Ztschr. der Päpstlichen Kongregation für Schule 
und Erziehung (bisher Seminarkongregation) •Seminarium" geschrieben und für die 
deutsche Veröffentlichung leicht überarbeitet, 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 361 

nur die zum priesterlichen Dienst. Weil aber die Sendung des Priesters 
darin besteht, Jesus Christus nachzufolgen, insofern er als Lehrer, Priester 
und Hirt die Königsherrschaft Gottes verkündet und bringt, muß der zum 
Priester Geweihte wie der Meister •aus der Welt ausgeheimatet" sein 
(K. Rahner) und um der Sendung willen •alles verlassen" (vgl. Mt 19, 27; 
Lk 5,11). 

Man kann nicht leichthin bestimmen, worin dieses •Allesverlassen" im 
einzelnen besteht, denn das in die jeweilige Zeit und Umwelt eingebettete 
Leben des einzelnen ist in seiner individuellen Gestalt nicht überzeitlich 
normierbar. Eben deshalb muß in jeder Epoche der Kirche über die allge- 
meine apostolische Lebensweisung hinaus darüber nachgedacht werden, 
wie die konkrete Lebensgestalt, in die der zukünftige Priester hineinzu- 
reifen hat, hier und jetzt beschaffen sein soll. Andernfalls bestünde die 
Gefahr, daß das Wort Christi zwar gehört und anerkannt würde, aber 
nicht wahrhaft im Leben Gestalt gewänne. Von dieser Gefahr ist ganz 
gewiß der Ruf, •alles zu verlassen", bedroht, solange er nicht auf seine 
Realisierbarkeit im konkreten priesterlichen Leben sorgsam untersucht 
wird. Die Nachfolge bestand für jenen in Lk 9,60 angesprochenen Jünger 
ganz einfach im Hinterhergehen auf der messianischen Wanderung des 
Herrn •hinauf nach Jerusalem". Nach der Himmelfahrt des Herrn hat sich 
dieses Nachfolgen gewandelt. Es hat einen übertragenen Sinn erhalten 
und stellt den Jünger vor die immer neue Frage, wie er dieses Nachfolgen 
in den Lebensumständen seiner Zeit verwirklichen muß. Setzen wir vor- 
aus, daß die Berufung des Priesters grundsätzlich von der gleichen Inten- 
tion begleitet ist wie das •Folge mir!", das die Apostel und der unge- 
nannte Berufene in Lk 9, 60 vernahmen, und berücksichtigen wir die in 
der Zeit nach dem Erdenwandel des Herrn gewandelte Bedeutung des 
Begriffs Nachfolge, so läßt sich daraus eine grundlegende und immer 
gültige Bestimmung für den Charakter dieser Berufung gewinnen: Wer 
so berufen ist, muß die Sinnmitte seines Lebensauftrags gänzlich mit dem 
Dienst an der Königsherrschaft Gottes in Jesus Christus in eins setzen. Er 
muß sich so sehr von dieser Sendung ergreifen lassen, daß er •alles ver- 
läßt", weil keine andere Aufgabe in und an dieser Welt, auch wenn sie 
eine überaus werthafte •christliche Aufgabe in der Welt" darstellt, mit 
dieser Ergriffenheit vom Reiche Gottes konkurrieren kann. Mag nun auch 
im tatsächlichen Leben des einzelnen Berufenen wie auch ganzer Stände 
in der Kirche die Grenze zwischen dem, was ausschließlich Dienst am über- 
natürlichen Leben in Christus und was Weltdienst in Christus ist, nicht 
exakt zu ziehen sein, so bleibt doch das Entscheidende, daß der so Be- 
rufene wegen der beglückenden Ergriffenheit vom Reiche Gottes sich im 
tiefsten aus der Welt ausheimatet. 



Paul Picard 362 

Diese Einsicht hat die Kirche auf dem Konzil mit Deutlichkeit von 
neuem unterstrichen und bekräftigt. Im Dekret •Optatam totius" über 
die Priesterausbildung verlangt sie von dem, der sich auf die Übernahme 
des priesterlichen Dienstes vorbereitet, die Absage an das Streben nach 
Herrschaft und nach Ehrenstellen, die Bejahung des priesterlichen Gehor- 
sams und einer armen Lebensweise nach dem Vorbild des Herrn, die 
Übung in der Selbstverleugnung und das völlige Sich-Freimachen für den 
seelsorglichen Dienst (Art. 9). Damit wird zugleich der Auftrag des Semi- 
nars umrissen, den zukünftigen Priester zu den entsprechenden sittlich- 
religiösen Haltungen heranzubilden. Über diese Verpflichtung, die keine 
Neuentdeckung ist, gibt es nichts zu diskutieren. Aber es müssen zahlreiche 
konkrete Überlegungen dort einsetzen, wo die notwendigerweise allge- 
mein gehaltenen Weisungen des Dekrets enden. Wollte man sich damit 
begnügen, lediglich die wenigen Sätze dieses Konzilsdokumentes für sich 
selbst sprechen zu lassen, so blieben sie nichts anderes als ein frommer, 
wenig wirksamer Appell. Niemand gibt sich der Illusion hin, damit sei 
der pädagogische Dienst an den Kandidaten des Priestertums bereits ge- 
leistet. Gleichermaßen unverantwortlich wäre es, in einer scheinbar 
getreuen Befolgung des Wortlauts die vielfältige Problematik dieses Auf- 
trags und die Fragen, die er aufwirft, zu überspringen und mit Berufung 
auf diese Dekretstelle unmittelbar mit fertigen, globalen Forderungen für 
jede Einzelsituation aufzuwarten. So sehr das Dekret die Weite und Be- 
deutung der mit der apostolischen Nachfolge verbundenen Entsagung für 
den Bildungsweg des zukünftigen Priesters betont, enthält es sich einer 
ins einzelne gehenden Interpretation. Diese Zurückhaltung ist wohlbe- 
gründet, denn der Versuch, rezeptartig eine Handvoll praktischer Weisun- 
gen daraus zu folgern, würde die Situation, in der sich der junge Mensch 
auf dem Weg zum Priestertum befindet, und die vielschichtige Aufgabe, 
die dem Priestererzieher erwächst, verfehlen. Wenn die Weisung des 
Dekrets - die nichts anderes zum Ziel hat als die vorbehaltlose Antwort 
des Gerufenen auf den Ruf zu gerade dieser Weise der Christusnachfolge 
- nicht ausgehöhlt werden soll, muß ihre Realisierung mit nüchternem 
Wirklichkeitssinn angegangen werden. Sie darf weder in die Rolle eines 
Ideals, zu dem man mit hohen Worten anmahnt, ohne indessen ernsthaft 
mit seiner Verwirklichung zu rechnen, abgedrängt, noch in frommer Ver- 
einfachung als in jeder Hinsicht ausgeklärt und selbstverständlich hinge- 
stellt werden. Beides liefe auf dasselbe hinaus: der pädagogische Effekt 
würde durch Unglaubwürdigkeit zunichte gemacht. Diese Gefahr besteht 
besonders dann, wenn die praktische Interpretation insgeheim darauf 
ausgeht, durch möglichst hoch angesetzte Forderungen wenigstens ein 
Mittelmaß zu erreichen. Man könnte gewiß Belege dafür bringen, daß 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 363 

manche frühere kirchliche Verlautbarung der Versuchung, sich dieser Er- 
ziehungsdevise zu bedienen, nicht entgangen ist, und es ließe sich ebenso- 
gut beweisen, wie wenig fruchtbar dieses Bemühen blieb: das überhöhte 
Soll-Bild entmutigte die Strebenden und blieb unbeachtet von denen, die 
es aus Selbstsucht und Mittelmaß hätte herausrufen sollen. 

Die folgende Untersuchung möchte jede Art von Vereinfachung ver- 
meiden. Es ist gewiß ein Wagnis, einerseits es nicht bei unverbindlichen 
Mahnungen, die lediglich mit anderen Worten die Sätze des Dekrets um- 
schreiben, bewenden zu lassen, und andererseits auf einen maximalisti- 
schen Appell zur Entsagung, mit dem die tatsächlichen Fragen der Hin- 
erziehung junger Menschen zur Jüngerschaft im priesterlichen Dienst 
supranaturalistisch umgangen würden, zu verzichten. Bemüht, die Akzente 
richtig zu setzen, sollte es den folgenden Überlegungen gewährt sein, einer 
Mißdeutung nach der einen wie nach der anderen Seite zu entgehen. 

I. Der Priesterberuf in vorgegebener Umwelt 

•Die gesamte Ausbildung der Alumnen (muß) dahin zielen, daß sie nach 
dem Vorbild unseres Herrn Jesus Christus, des Lehrers, Priesters und 
Hirten, zu wahren Seelenhirten geformt werden." Mit diesen Worten be- 
schreibt das Dekret •Optatam totius" die Aufgabe des Priesterseminars 
(Art. 4). Damit stellt das Konzil eine Leitidee von allgemeiner Gültigkeit 
auf. Für die pädagogische Durchführung will und kann dies aber noch 
nicht alles besagen. Die pastoralen Erfordernisse der Länder, in denen 
die Priester ihren Dienst auszuüben haben, werden vom gleichen Dekret 
als durchaus verschieden vorausgesetzt, weshalb es für die Priesterbildung 
ausdrücklich eine Anpassung der allgemeinen Gesetze an die besonderen 
örtlichen und zeitlichen Verhältnisse fordert (Art. 1). Daraus ergibt sich, 
daß die Kirche zwar fundamentale Aussagen über das, was der Priester 
ist und was er sein soll, machen kann, daß sie aber nicht in gleicher Allge- 
meingültigkeit anzugeben vermag, wie die konkrete Gestalt des priester- 
lichen Dienstes und Lebens hier und jetzt jeweils auszusehen hat. Auch 
nach dem Dekret •Presbyterorum Ordinis" ist das nicht möglich, weil auch 
dort bei aller Eindeutigkeit im Grundsätzlichen die Variabilität im ein- 
zelnen Priesterleben berücksichtigt wird. Unter der Spannung zwischen 
allgemeingültiger Leitidee und reicher Differenzierung in den Einzel- 
heiten steht demzufolge auch die ganze Priesterbildung. Gibt es keine 
eindeutige und überzeitlich-verbindliche Vorstellung von der Lebensform 
des Priesters, so kann man auch nicht zu einer für alle verbindlichen 
Norm gelangen, wie der zukünftige Priester im einzelnen gebildet werden 



Paul Picard 364 

muß. Um den pädagogischen Erfordernissen im Einzelfall gerecht zu 
werden, ist es in unserem Zusammenhang besonders wichtig, auf diesen 
Sachverhalt hinzuweisen. 

1. Der Priester und die soziologische Situation 

Immer gehört der Priester seiner Zeit und seiner gesellschaftlichen Um- 
welt an. Da er in diese Zeit gesandt ist, darf er sich diesen Gegebenheiten 
nie entfremden. Da er sie als •wahrhaftiger Zeuge" Gottes gestalten muß 
(Offb 3, 14), darf er sich ihnen aber auch nie ausliefern. Die angesichts 
dieser Tatsache von ihm geforderte Bemühung um Einwurzelung in Zeit 
und Umwelt wie gleichzeitig um die Loslösung von allem zugunsten des 
uneingeschränkten Dienstes in der apostolischen Nachfolge des Herrn 
muß Akzente erhalten, über die man sich jeweils an Ort und Stelle klar 
werden muß. Es gibt Gebiete, in denen der Priester mehr als anderwärts 
Gefahr läuft, gewissermaßen nicht über die Kirchtürme seines Landes hin- 
auszuschauen. Der enge und vielleicht nationalistische Denkhorizont sei- 
ner Umwelt legt sich auch auf ihn. Er muß sich ihm entziehen. Seine 
Dienstgesinnung wird daher ganz bestimmte Züge erhalten müssen, durch 
die er einer solchen Belastung seiner geistlichen Sendung wehrt. In an- 
deren Gebieten droht dem Priester die Gefahr der Verbürgerlichung, sei 
es, daß ihn der allgemeine Lebensstandard, wie die Industrienationen 
ihn besitzen, zu sehr gefangen nimmt, sei es, daß er sich in einem Land 
mit starkem sozialen Gefälle bürgerlich engagiert oder klassenkämpferisch 
Partei ergreift. Wohl ist gegenwärtig die Verbindung mit den Reichen 
und Angesehenen die größere Gefahr. Der Verzicht auf Prestige und 
gesellschaftliche Position ist notwendig. Aber auch die Einseitigkeit in 
einem sozialpolitischen Einsatz für die Kleinen und Rechtlosen muß ver- 
mieden werden. Weil er allen alles werden muß, ist es dem Priester 
aufgegeben, in seinem jeweiligen Lebensraum den Menschen, zu denen 
er gesandt ist, solidarisch zu sein. Sein Lebensstil muß zunächst einmal 
dem seiner Brüder entsprechen, die möglicherweise ärmer sind als die 
seines priesterlichen Mitbruders in einem anderen Gebiet. Es handelt sich 
hier um die spezifisch priesterliche Motivation der Armut. Wer vorbehalt- 
los in den priesterlichen Dienst tritt, muß sie frühzeitig übernehmen. Von 
dort her wird er das Seine hintansetzen an eben dem Punkt und in eben 
dem Umfang, den der Dienst ihm gebietet. Über diese mitmenschliche 
Angleichung hinaus aber schließt die priesterliche Sendung auch Elemente 
der Entsagung im Sinne des prophetischen Zeugnisses inmitten der Ge- 
sellschaft ein. Diese Frage fällt jedoch in den Bereich der persönlichen 
Berufung des einzelnen Priesters und muß dort noch eigens behandelt 
werden. 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 365 

2. Der Priester und die evangelischen Räte 

Begreift man die Berufung zum Priestertum als den Ruf, •alles zu ver- 
lassen", so scheint dies zunächst die Übernahme der traditionellen evange- 
lischen Räte nahezulegen. Das wird durch die Tatsache unterstrichen, daß 
die evangelischen Räte als Ausheimatung aus der Welt um eines Zeugnis- 
dienstes willen für die Königsherrschaft Gottes ein und desselben theo- 
logischen Wesens sind (K. Rahner). Nun ruft die Kirche tatsächlich im über- 
wiegenden Teil ihrer Gebiete nur den zum priesterlichen Dienst, der zu- 
gleich die Berufung zum Zölibat als die seine anerkennt. Insoweit ist die 
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ein zum Institut des Welt- 
priesters gehörender evangelischer Rat. Aber hinsichtlich der Armut und 
des Gehorsams hat die Kirche den evangelischen Rat für den Weltpriester 
nicht durch eine ausdrückliche Bindung institutionalisiert. Ja sie trägt, 
indem sie im Dekret über den Zölibat getrennt von den mit dem priester- 
lichen Dienst verbundenen Entsagungen handelt (Art. 10), der Tatsache, 
daß es in der Kirche auch den verheirateten Priester gibt (vgl. auch •Pres- 
byterorum Ordinis", Art. 16), besonders Rechnung und setzt damit die 
Christusverähnlichung des Priesters nicht einfachhin mit der Übernahme 
des Lebes nach den evangelischen Räten gleich. Daraus läßt sich gewiß 
nicht ableiten, die in den evangelischen Räten umschriebene Ausheima- 
tung aus der Welt gehe den Priester nichts an. Ein solcher Gedanke würde 
der vom Priester als dem Knecht Christi geforderten Entsagung den 
biblischen Boden entziehen. Wenn die Kirche dennoch nicht die Priester- 
berufung mit der Berufung zum Ordensstand gleichsetzt und auch nicht 
geneigt ist, den Weltpriester als verhinderten Ordensmann zu betrachten, 
so beweist dies, daß sie grundsätzlich eine Spielbreite für die je eigene 
Gabe der Christusnachfolge im Geist der evangelischen Räte und der 
Seligpreisungen für den Priester offen hält. Abgesehen von der dem 
Rätestand zugrundeliegenden besonderen Berufung, liegen die Voraus- 
setzungen bei ihm anders. Bekanntlich sind die vielen Versuche im Lauf 
der Geschichte, den Weltpriester, ohne ihn aus der Diözese herauszulösen, 
zum Regularkleriker zu machen, nirgends überzeugend gelungen. Wenn 
aber keine Gütergemeinschaft und keine Unterstellung auch des privaten 
Lebens unter einen Oberen besteht, dann ist eine allgemeine •Regel" für 
den priesterlichen Lebensstil nicht möglich. Das gilt selbst für die Ange- 
hörigen der priesterlichen Säkularinstitute. Man mag es als eine unvoll- 
kommene •größere Ungebundenheit" auslegen, daß der kanonische Ge- 
horsam des Priesters ihm nicht verbietet, von sich aus eine bestimmte Stelle 
seines Wirkens anzustreben oder sich etwas anzuschaffen, wofür er keine 
Erlaubnis seines Oberhirten einzuholen braucht. Womöglich wird diese 



Paul Picard 366 

Freiheit auch entgegen dem Geist der apostolischen Berufung oft miß- 
braucht. Tatsächlich besteht hier legitimerweise eine größere individuelle 
Breite für die Gestaltung des eigenen Lebens. Es kommt aber entscheidend 
darauf an, daß, ohne •Regel" und bei aller Würdigung der persönlichen 
Lebensart und Lebensumstände, die Priester entschlossen sind, sich •ganz 
dem Dienste Gottes und der Seelsorge zu widmen". Ohne ein konkretes 
Leitbild, das für alle Geltung hätte, muß der zukünftige Priester dahin 
geführt werden, daß er den Geist der Armut und des Gehorsams in die 
praktische Gestaltung seines Lebens hinein übersetzt. Wie das von der 
Geschichte gelieferte Bild vom priesterlichen Leben hierin keine Einheit- 
lichkeit kennt, so wird man auch heute von Presbyterium zu Presbyterium, 
ja sogar von einem zum anderen Priester keine Gleichheit erwarten dür- 
fen. Ob die Bequemen und jene, die mehr sich selbst als die Herde weiden, 
das Richtmaß abgeben und das Bild des Presbyteriums bestimmen oder 
diejenigen, die sich selbst verbrauchen lassen für das Reich Gottes und ihre 
Brüder, hängt sowohl von den Impulsen, die der künftige Priester in 
seiner Ausbildung erhält, als auch von dem Vorbild ab, das er vorweg bei 
seinen Vorgesetzten und bei seinem Oberhirten findet. 

3. Der Priester und sein Platz in der Kirche 

Die Vorstellung, die ein junger Mensch, der Priester werden möchte, von 
seinem zukünftigen Beruf und Leben hat, ist kaum vom Katechismus und 
noch weniger von offiziellen kirchlichen Verlautbarungen geprägt. Auch 
der Einfluß des Verkündigungswortes über den Priester und die Beru- 
fung aus dem Mund des Predigers darf nicht sehr hoch veranschlagt 
werden. Diese Verkündigung unterstreicht bestenfalls den bestehenden 
Eindruck, der aus der Begegnung mit den Priestern des eigenen Lebens- 
raumes entstammt. Vermutlich spielen auch, mehr unterschwellig, die von 
den Kommunikationsmitteln verbreiteten, meist sehr partiellen und 
manchmal recht negativen Meinungen und Berichte über den Priester eine 
nicht unwesentliche Rolle. Welche Entwicklung beim einzelnen die Sicht 
des Priesterberufes bis zum Empfang der Weihen durchmacht und welchen 
Einflüssen sie gegenwärtig unterliegt, ist eine Frage für sich. Sie ver- 
dient in unserem Zusammenhang nur Erwähnung, insofern die Vorstel- 
lung vom priesterlichen Lebensberuf nicht von einem allgemeinen Leit- 
bild, sondern von konkreten Einzelzügen bestimmt wird. Man erlebt 
seinen heimatlichen Seelsorger, einen Priester in der Verwandtschaft oder 
im Freundeskreis, hört von einem überseeischen Missionar oder von den 
Arbeiterpriestern, von Theologen und von Priestern in besonderen Stel- 
lungen bis hin zu den kurialen Behörden. Ob die verschiedenen Eindrücke 
richtig oder schief sind, ob man sich kritisch von ihnen distanziert oder 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 367 

ihnen zustimmt, ändert nichts an der Tatsache, daß die Erwartung für 
die eigene Zukunft im Priesterstand maßgeblich von den sichtbaren For- 
men priesterlichen Lebens und Wirkens in der Kirche bestimmt wird. Der 
Formen aber gibt es viele. Sie regen mehr denn je zu neuen Überlegungen 
an. Man hat längst akzeptiert, daß die Priester nicht mehr einen Stand 
innerhalb der Gesellschaft ausmachen, und fragt, welche noch bestehenden 
Konventionen im priesterlichen Lebensstil zu überwinden seien. Manche 
Kreise diskutieren, teils aus apostolischer Sicht, teils im Hinblick auf die 
berufliche Lebenserfüllung des Mannes oder seine wirtschaftliche Unab- 
hängigkeit, ernsthaft die Frage, ob der Priester einen zweiten Beruf neben 
dem priesterlichen Dienst ausüben könne. Auch wenn vieles an diesen 
hier nur angedeuteten Überlegungen irreal ist, wirken sie dennoch stark 
auf die Sicht des Standorts des Priesters in der Kirche zurück. Sollen die, 
die sich auf den priesterlichen Dienst vorbereiten, zur Einsicht geführt 
werden, daß sie nicht zum Herrschen oder für Ehrenstellen bestimmt sind, 
so darf das nicht in traditioneller Weise nur auf das Interesse an einer 
•kirchlichen Karriere" bezogen werden. Um als Priester •im Leben voran- 
zukommen", richtet sich ehrgeiziges Streben nicht unbedingt auf die glei- 
chen Positionen wie vor ein oder zwei Generationen. Demzufolge muß 
auch die vom Priester um der Erfüllung seines Auftrags willen geforderte 
Verzichtbereitschaft sich an der gewandelten Sache orientieren, die selbst 
wieder nach Regionen sehr verschieden ist und je von neuem bedacht wer- 
den muß. 

Fassen wir das Gesagte zusammen, so ergibt sich zunächst eine wichtige 
Einschränkung für den pädagogischen Auftrag an den zukünftigen Prie- 
stern: Ein in gleicher Weise überall gültiges Leitbild - das eine Ausfor- 
mung der zentralen Leitidee ist - für die konkrete Gestalt des priester- 
lichen Lebens und Wirkens kann in der Priesterbildung nicht vorausge- 
setzt werden. Soll darum das wichtige Anliegen des Konzils, den von 
seiner Sendung erfüllten Priester zu bilden, verwirklicht werden, so 
bedarf es stets neu der Besinnung sowohl auf die von der Kirche ver- 
kündete Botschaft des Evangeliums wie auf den Anspruch, den gerade 
diese Stunde und dieser Platz an den priesterlichen Dienst stellen. Das 
macht die Bildungsaufgabe nicht leichter und kann da und dort schwer- 
wiegende Fehlorientierungen mit sich bringen. Aber der Rückzug auf ein 
scheinbares Leitbild ginge nicht nur an den Realitäten vorbei, sondern 
dürfte noch mehr Versäumnisse verursachen und zu einer weithin wir- 
kungslosen Deklamation führen. 



Paul Picard 368 

II. Der Priesterberuf und die Christusnachfolge des einzelnen 

Der innere Weg eines jungen Menschen zum Priestertum steht unter der 
Frage nach seiner Berufung. •Wie erkenne ich den Willen des Herrn für 
mein Leben und meinen Weg in der Jüngerschaft?" •Was soll ich tun, 
Herr?" Keine äußere Autorität, keine sorgsame geistliche Beratung und 
kein werbender Ruf der Kirche, die durch autoritativen Ruf zur hl. Weihe 
das Berufungsgeschehen zum gültigen Abschluß bringt, können den von 
der Gnade Gottes Angesprochenen von dem Berufungsdialog entlasten. 
Unter diesem Gesetz steht aber nicht nur die grundsätzliche Wahl des 
Priestertums, sondern auch die stets neu zu treffende Wahl in Richtung 
auf die immer tiefere Ergriffenheit vom Reiche Gottes und die Hingabe 
an die Sendung. Nun ist über das unaufhellbare Geheimnis der persön- 
lichen Entscheidung hinaus bei der Wahl des Lebensberufes dem jungen 
Menschen vorbehaltlos die Freiheit, vom Priesterberuf abzusehen, einge- 
räumt. Die kirchliche Autorität kann ihm die Eignung und rechte Absicht 
zuerkennen oder absprechen, und sie muß ihre Letztentscheidung davon 
abhängig machen, aber sie kann, weil ihr das Urteil über den •klar er- 
kannten Ruf" entzogen ist, nicht darauf bestehen, daß ein an sich Ge- 
eigneter, der dann auch die rechte Motivation einbrächte, tatsächlich den 
Priesterberuf ergreift. In abgewandelter Form setzt sich diese Ehrfurcht 
vor dem Einzelgewissen und seinen Entscheidungen im Wachstumsvor- 
gang zum priesterlichen Menschen fort, mit der wichtigen Einschränkung 
allerdings, daß ein nicht zu tief angesetztes Mindestmaß an hochherziger 
Bereitschaft, •alles zu verlassen", bereits gewährleistet sein muß; denn 
andernfalls wäre die Wahl des Priesterberufes nicht echt. Auf zweierlei 
kommt es demnach an: Es ist auch innerhalb der Berufung zur Jünger- 
schaft als Priester eine Variationsbreite, die man - nicht ganz zutreffend, 
weil zu äußerlich - mit dem Wortpaar •gut - besser" kennzeichnet, für 
den individuellen •Rat" anzuerkennen; und es ist ein jeder darauf hinzu- 
lenken, daß er um die Gnadengaben bemüht ist (vgl. 1 Kor 14, 1) und die 
Gnade Gottes nicht mißachtet, die ihm zu einem größeren Maß an Liebe 
führen will. Es ist keine Frage, daß diese Weise der geistlichen Führung 
und Beratung eines Menschen schwieriger ist als das schablonenhafte 
Vorstellen einer •Vollkommenheitsnorm". Aber kann man anders dem 
Einzelgewissen und der Verschiedenheit der Gnadengaben gerecht wer- 
den? Der Würdigung des je eigenen Rufes zur Nachfolge müssen daher 
unsere weiteren Überlegungen gelten. 

1. Primat der Gottes- und Nächstenliebe 

Das Gebot der Liebe, das ein Zielgebot ist (B. Häring), hat nicht nur den 
Vorrang vor allen übrigen Geboten und Tugendforderungen, sondern ist 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 369 

deren innerste Begründung. Jesus Christus dem Gekreuzigten werden 
wir ähnlich durch die Liebe, und nur insofern das je von neuem zu reali- 
sierende •Verlassen von allem" in der Liebe und um ihretwillen geschieht, 
werden wir ihm ähnlich durch Opfer und Entsagung. Das Tun der Liebe 
erhält im Leben und Dienst des Priesters inhaltlich spezifische Akzente. 
In ihr läßt er sich erfassen von dem Drängen des Reiches Gottes, sie zwingt 
ihn zur gänzlichen Verfügbarkeit im priesterlichen Gehorsam, sie ruft ihn 
auf, den Menschen Christus darzustellen, der nicht kam, sich bedienen zu 
lassen, sondern um sein Leben hinzugeben als Lösegeld für viele (vgl. Art. 
4), sie läßt ihn seine Ausheimatung aus der Welt, die ein freiwilliger 
Vorgriff auf das Sterben mit Christus ist, •fassen", und sie ist der Grund, 
daß er zum Zeugnis für Christus in Anspruchslosigkeit und Verzicht bereit 
ist. Selbstverleugnung und Abtötung haben nicht ihren Sinn in sich. Christ- 
liche und priesterliche Aszese ist nicht •Weg zur Freiheit" im stoischen 
Sinn, sondern •Weg zur Liebe". Der Heilsdienst, Gottes- und Nächsten- 
liebe gleichermaßen umfassend, ist das Ziel und das Motiv aller priester- 
lichen Tugenden der Entsagung. Daran ist an erster Stelle festzuhalten, 
damit der für unser Thema maßgebende Passus im Dekret seinen rechten 
Ort und Rang erhält. Eben darum darf es auch nicht bei dem großen Wort 
von der Liebe bleiben, das gar zu leicht zu einer erbaulichen Formel ver- 
blassen kann. Ohne real geübte Selbstverleugnung und Abtötung gibt es 
keine Befähigung zur Liebe; ohne eine christliche Distanz von der Welt 
können wir nicht der Verfallenheit an sie entgehen. Darum steht in jedem 
Jüngersein neben der christlichen Weltbejahung auch die Weltabsage, zu 
der keiner gelangt, wenn er sich nicht darin übt, •auch auf erlaubte, aber 
unnötige Dinge freiwillig zu verzichten" (Art. 9). Ohne das eigene Ich mit 
seinen berechtigten Wünschen in vielen Einzelfällen zurückzustellen, sind 
wir unfähig zur Bruderliebe. Der Priester aber findet nicht nur das Motiv, 
sondern auch den Ort für die entsagende Einübung der Liebe in seinem 
priesterlichen Dienst an den Brüdern. 

Diese Zusammenhänge zu begreifen, ist für den, der sich zum Priester- 
tum gerufen weiß, nicht besonders schwer. Er steht jedoch noch nicht im 
priesterlichen Dienst und findet es schwierig, schon in der Aussicht auf den 
künftigen Priesterberuf die seiner Berufung zukommende Entsagung ein- 
zuüben. Als Priester, so meint er, werde er dem unmittelbaren Anruf zur 
Liebe niemals ausweichen. Die Motivation auf die Zukunft hin will ihm 
dagegen gekünstelt erscheinen. Daß hier eine Schwierigkeit liegt, sollte 
nicht in Abrede gestellt werden. Dennoch geht es nicht an, die praktische 
Einübung auf die Stunde des Ernstfalls zu verschieben. Darum müssen 
innerhalb der Vorbereitungszeit selbst, deren Stil •schon eine gewisse Ein- 
übung in das spätere Leben des Priesters" sein soll (Art. 11), die motiv- 



Paul Picard 370 

gebenden Gelegenheiten für die Selbstverleugnung um der Liebe willen 
aufgedeckt und fruchtbar gemacht werden. 

2. Natürliche Tugenden als Voraussetzungen 

Die hochherzige Hingabe in der priesterlichen Christusnachfolge erwächst 
aus Glaube, Hoffnung und Liebe. Was immer sich an Selbstverleugnung 
und Opferbereitschaft daraus ergibt, stützt sich demzufolge ebenfalls auf 
übernatürliche Beweggründe. Sosehr der Jünger aber sein ganzes Leben 
aus dem Glauben zu begreifen und zu gestalten hat, so nüchtern muß er 
sich davor hüten, übernatürliche Motive auch schon dort in Anspruch zu 
nehmen, wo lediglich sein menschliches Format aufgerufen ist. Er darf 
nicht vorschnell als im Glauben getragenes persönliches Kreuz ausgeben, 
was ein in jedem Leben vorkommender Mißerfolg ist, der menschlich be- 
wältigt werden muß. Von jedem Menschen wird verlangt, daß er seine 
Pflicht erfüllt und in seinem Berufsleben den Vorgesetzten dienstlichen 
Gehorsam leistet. Er muß die Beschwernisse seines Alltags mannhaft auf 
sich nehmen und sich in vorgegebene Ordnungen fügen. Es kann eine nor- 
male Anstandspflicht ihm hart ankommen, aber er übernimmt sie ohne zu 
fragen, weil das einem erwachsenen Menschen einfachhin zukommt. Viel- 
leicht muß er sich seiner Gesundheit wegen Einschränkungen auferlegen, 
er tut es ebenso selbstverständlich wie ein anderer, dem der Beruf diese 
oder jene Annehmlichkeit verbietet. Wer denkt sich schon viel bei solchen 
und ähnlichen Härten des Lebens? So muß auch, wer Priester ist oder es 
werden will, sich davor hüten, normale und in gewisser Hinsicht freiwillig 
zu übernehmende Beschränkungen sogleich mit der Kreuzesnachfolge zu 
motivieren und darin Opfer und Entsagung um Christi willen zu erblik- 
ken. Er würde sonst die übernatürlichen Motivkräfte, die ihm für ganz 
andere Anforderungen seines Lebens gegeben sind, an Dingen verschlei- 
ßen, für die ein anderer Mensch schlicht seine menschliche Qualität ein- 

setzt. 
Man kann dies noch von einer anderen Seite betrachten. In trefflicher 

Weise fordert das Dekret, daß die, die sich auf den priesterlichen Dienst 
vorbereiten, ihren Charakter formen lernen und verweist auf •jene Tu- 
genden, auf die die Menschen Wert legen und die den Diener Christi ge- 
winnend machen" (Art. 11). Daß an dieser Stelle nicht ein übernatürliches 
Motiv herangezogen, sondern zwischenmenschliche Selbstverständlichkei- 
ten angeführt werden, ist wohl zu beachten. Damit ein Mensch sich an- 
schicken kann, in hochgemuter Christusnachfolge gehorsam und arm zu 
sein und auf erlaubte Dinge zu verzichten, muß er sich zuvor um ein - fast 
möchte man sagen - •normales" Menschsein gemüht haben. Er kann nicht 
für sich in Anspruch nehmen, bereit zu sein zu einem armen Leben um 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 371 

Christi willen, wenn er sich auf der einen Seite zwar auffällige Beschrän- 
kungen auferlegt, auf der anderen aber nicht das tut, was man im norma- 
len Leben als Sparsamkeit und wirtschaftliche Verwaltung des Eigenen 
bezeichnet. Der demütige Selbstverzicht im Sinn des Täuferwortes: •Er 
muß wachsen, ich aber abnehmen" (Jo 3,30) ist zweifellos Anteil des prie- 
sterlichen Lebensauftrages. Um darin zu wachsen, bedarf es aber zuvor 
der Tugend der Bescheidenheit im alltäglichen Umgang. Sie ist die erste 
Stufe und ist nicht zu überspringen, um auf jeder Ebene den Allüren des 
Herrschens und dem Streben nach Ehrenstellen abzusagen. Nicht als ob 
diese natürlichen Tugenden für die priesterliche Hingabe an Christi Werk 
genügten! Aber sie bilden die Grundlage, auf der allein erst, glaubwürdig 
vor Gott und vor den Menschen, die Entsagung im Geist des Evangeliums 
und aus übernatürlichen Motiven möglich ist. Um zur Liebe und zum 
selbstlosen Dienst zu führen, gebührt in der Priesterbildung zuerst den 
•natürlichen Tugenden" besondere Aufmerksamkeit. 

3. Der individuelle Ruf zur Nachfolge und die Normbreite 
des Priesterberufes 

Keine Erziehung setzt an einem Nullpunkt an. Sie findet immer schon die 
ganz individuelle Eigenart vor, die mit dem Geheimnis des Einzelmen- 
schen gegeben ist. Darum muß jede Erziehung ihr Ziel verfehlen, wenn 
sie weniger darauf angelegt ist, von dem vorgefundenen persönlichen Po- 
tential auszugehen und dieses zu bilden, sondern mehr versucht, nach 
einem vorausgesetzten Leitbild dem jungen Menschen eine bestimmte 
Form überzustülpen. Erziehung soll ihn prägen, aber nicht gegen seine Ver- 
anlagung und seine Begabung, sondern in ihnen und mit ihnen, andern- 
falls geschieht dem Menschen Unrecht. Wenn ein junger Mensch sich der 
Priesterbildung unterstellt, ist er über seine Eigenart hinaus durch seine 
frühere Erziehung und andere Einflüsse seines bisherigen Lebens vor- 
geprägt. Daß in der je verschiedenen anthropologischen Basis auch ein 
maßgebendes Kriterium für die individuelle Berufung eines Menschen zu 
seiner Christusnachfolge ruht, gehört von jeher zu den Grundsätzen der 
Kirche, wenn sie die Eignung für den Priesterberuf prüft. Es mag sein, 
daß sich diese Einsicht nicht immer in ganzer Breite in der Priesterbildung 
auswirkte. Die Väter des Konzils sahen sich jedenfalls veranlaßt, auf •die 
neueren Erkenntnisse einer gesunden Psychologie und Pädagogik" hinzu- 
weisen (Art. 11). Diese Erkenntnisse schließen nicht nur die •klug abge- 
stufte Ausbildung" - so in der deutschen authentischen Übersetzung -, 
sondern auch das Eingehen auf die menschlich-natürliche Grundlage und 
die Leistungsfähigkeit des einzelnen ein. Wenn man die •Gnadengaben", 
deren es zahlreiche in der Jüngergemeinschaft gibt (1 Kor 12, 4), nicht von 



Paul Picard 372 

ihrer anthropologischen Verwurzelung löst, sondern gemäß dem offen- 
kundigen apostolischen Verständnis im Zusammenhang mit der persön- 
lichen Eigenart des einzelnen zu erkennen sucht, so ergeben sich daraus für 
die Priesterbildung gewichtige Momente. Das Priestertum läßt, wie oben 
beschrieben, hinsichtlich seiner konkreten Gestalt eine größere Breite von 
Formen zu. Diese gibt es hier weit mehr als im Bereich des Ordensstandes, 
der seinerseits aber innerhalb seines Gesamtrahmens ebenfalls beträcht- 
lich aufgefächert ist und für sehr verschiedene spezielle Begabungen Raum 
bietet. 

Es gibt für den priesterlichen Lebensstil aber auch eindeutige Grenzen. 
Sie ergeben sich aus dem Charakter seiner Sendung, die mit durchaus kla- 
ren Angaben von seiten der Kirche von den zahllosen christlichen •Welt- 
berufungen" abzuheben ist. Der Zölibat des Priesters im überwiegenden 
Teil der Kirche ist das auffälligste Beispiel dafür. Die nicht überall ein- 
heitlich geforderte intellektuelle Mindestbegabung kann ebensogut dafür 
stehen. Die übrigen Bedingungen in bezug auf Charakter und Gesinnung 
sind nicht weniger wichtig. Die menschliche Basis des Priesterkandidaten 
muß immerhin so weit zu entfalten, zu ergänzen und zu korrigieren sein, 
daß das priesterliche Leben nach der Absicht der Kirche, nicht aber nach 
der Vorstellung des jungen Kandidaten gewährleistet ist. Wer meint, 
oder von wem nach sorgfältiger Prüfung durch die zuständige kirchliche 
Autorität feststeht, daß er diesem Anspruch auch nach längerer Zeit der 
Bildung in der Vorbereitungszeit nicht genügen kann, ist zum Priestertum 
nicht berufen. 

Die verantwortlichen Priestererzieher müssen aber darauf achten, daß 
sie weder die Möglichkeit des Wachsens ausklammern, noch das Maß für 
die persönliche Eigenart zu eng fassen. Die Zahl der Priesterberufe wird 
gewiß durch anspruchsvolle, aber notwendige Anforderungen an den 
möglichen Bewerber eingegrenzt. Darauf darf keine Rücksicht genommen 
werden. Das Dekret äußert sich dazu in klaren und seelsorglich bedeut- 
samen Worten (Art. 6). Doch es kann damit nicht gemeint sein, daß durch 
Typisierung den vitaleren Charakteren die pädagogische Rücksichtnahme 
auf ihre individuellen Bedürfnisse verweigert und so die Zahl der Berufe- 
nen vermindert wird. Das geschähe, wenn die Einladung, Priester zu wer- 
den, undifferenziert damit begänne, einzuhämmern: •Du mußt gehorsam 
werden, du mußt Selbstverleugnung üben und Opfer bringen, du mußt 
arm werden und auf Vorwärtskommen und Entfaltung verzichten!" Dem 
muß nicht nur eine überzeugende Motivation aus den positiven Merkmalen 
des Dienstes vorausgehen, es muß auch anerkannt sein, daß nicht jeder mit 
gleichem Maß zu messen ist, weil er nicht unbedingt gleichzeitig die natür- 
lichen Voraussetzungen für alle Charismen der Kreuzesnachfolge besitzt. 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 373 

Man sollte sehr kritisch der Meinung gegenüberstehen, die beste Päd- 
agogik sei der Appell zum Höchsten: •Dich erwartet Entbehrung und 
Namenlosigkeit. Dein Leben wird ein Leben des Opfers und des Sterbens 
sein, Verkennung und niedrigste Dienste sind Dein Anteil - und wenn 
Du jetzt noch Mut hast zu kommen, dann bist Du brauchbar." Wer wollte 
bezweifeln, daß solches tatsächlich zur persönlichen Berufung eines Prie- 
sterlebens werden könnte? Aber das ist erstens nicht der Normalfall, zwei- 
tens findet der Aufruf für das •Heldische" keineswegs bei den wirklich 
brauchbaren jungen Menschen ein Echo, sondern schreckt selbstkritische 
Charaktere ab, drittens führt nicht das Strohfeuer des Anfangs, sondern 
die lebenslange Läuterung zur wahrhaften Hingabe. Außerdem stimmt 
solche Methode nicht mit dem Vorgehen des Meisters überein. Während 
er dem zur Nachfolge elementar Ergriffenen (Lk 9, 57) dämpfend ent- 
gegenhält: •Der Menschensohn hat nichts, wohin er sein Haupt lege", ruft 
er die schlichten Fischer vom See Genezareth zur Nachfolge, indem er ihnen 
nicht zuerst das Kreuz, sondern die verlockende Aufgabe, •Menschen- 
fischer" zu werden, in Aussicht stellt. Die Führung zu den Tugenden prie- 
sterlicher Selbstverleugnung und Opferbereitschaft hat nicht •weich", son- 
dern wahrhaftig zu sein. 

In jedem Fall bleibt der Auftrag, •nach den Gnadengaben zu streben". 
Doch der eine Mensch •braucht" - wohlgemerkt: innerhalb der Norm- 
breite für den Priesterberuf - auf einem Sektor seines Lebens, um mensch- 
lich nicht verkürzt zu werden, einen irdischen Wert, ein Lob, einen Erfolg, 
ein kulturelles Erlebnis oder eine Annehmlichkeit, während ein anderer 
in der gleichen Position ohne jede Einbuße für seine menschliche Entfal- 
tung auf das gleiche verzichten kann. Dieses •unvollkommene" Bedürfen 
hat oft genug eine andere, priesterlich belangvolle Qualität zum Gegen- 
stück. Es kann einer im Vergleich zu anderen weniger persönlich an- 
spruchslos sein, aber er steht tatsächlich jederzeit zum Dienst und zur Hilfe 
für den Nächsten zur Verfügung und lebt, was sein Privatleben angeht, in 
dieser Hinsicht überaus •arm". Oder er braucht eine in den Augen seines 
Mitbruders zu aufwendige Weise der Entspannung, ist aber ansonsten 
unerbittlich gegen sich selbst in rastlosem Schaffen, während der andere 
viel weniger Arbeit vor sich sieht und geruhsam seinen Dienst verrichtet. 
Es mag ihm ein Erfolg oder eine Ehrung fast ein wenig zu viel bedeuten, 
aber ohne in Abrede zu stellen, was ihm behagt, münzt er es um in Bereit- 
schaft und Güte, wenn seine Kraft ungebührlich ausgenutzt wird, und in 
mannhaftes Ertragen eines Mißerfolgs oder einer üblen Nachrede. Viel- 
leicht betreibt er ein Hobby, für das er nicht unbedingt seine Mußestunden 
aufwenden müßte, aber das bewahrt ihn davor, unter der Last eines Vor- 
gesetzten oder Mitarbeiters zu zerbrechen, die weder er noch ein anderer 



Paul Picard 374 

allein durch Hilfen des geistlichen Lebens verkraften könnte. Jeder Ein- 
sichtige weiß um die Gefahren solcher irdischen Werte. Sie können zum 
schädlichen Ersatz werden für Entbehrungen, die verlangten, die Lebens- 
erfüllung allein beim Herrn zu suchen. Nicht weniger droht die billige 
Selbstbeschwichtigung, wo nur hochherziger Verzicht der priesterlichen 
Christusnachfolge entspräche. Doch die Wahrheit liegt keineswegs auf der 
Seite eines schablonenhaften Radikalismus, denn sie läßt nie die mensch- 
liche Basis außer acht. Diese aber ist äußerst differenziert und nicht nor- 
mierbar. Deshalb sei auch an dieser Stelle darauf verzichtet, das ganze 
Register der möglichen Anforderungen im einzelnen durchzuspielen. Die 
Führung zur Demut, zum priesterlichen Gehorsam, zur Anspruchslosigkeit 
und zur Abtötung kann nicht durch eine subtile Kasuistik erfolgen. Exem- 
plarische Hinweise sind notwendig, doch es ist von weitaus größerer Be- 
deutung, dem jungen Menschen die Motive zu stärken, das Gespür für das 
im Augenblick Richtige und das Lauschen auf den persönlichen Ruf der 
Gnade zu vermitteln und nicht zuletzt ihn fähig zu machen zur uneinge- 
schränkten Wahrhaftigkeit sowohl vor sich selbst wie auch in seinem Urteil 
über die Christusnachfolge des anderen. 

Um der persönlichen Berufung des einzelnen zur Christusnachfolge 
innerhalb der Berufung zum Priestertum pädagogisch richtig zu dienen 
- so stellen wir abschließend fest -, muß die jeweilige anthropologische 
Ausgangsbasis berücksichtigt werden. Die Priesterausbildung hat es mit 
dem jungen Menschen zu tun, der seine endgültige Gestalt als Jünger 
Christi noch nicht gefunden hat, seine Berufung wächst noch und unter- 
liegt ihrem eigenen inneren Dialog. Noch muß er seine menschlichen Po- 
tenzen, die in sich sehr widersprüchlich sein können, so entfalten, daß er 
zur liebefähigen, christlichen Persönlichkeit reift. Die Führung zu den Tu- 
genden der Entsagung verlangt vom Priestererzieher Behutsamkeit und 
Einfühlung. Wer in dieser Forderung ein Plädoyer für das Mittelmaß 
erblicken wollte, vergißt, daß es ohne diese Rücksicht nicht möglich ist, 
einzugehen auf das, was der Geist Gottes in einem Menschen wirkt und 
wirken will. 

III. Die Führung des künftigen Priesters zum selbstlosen Dienst 

In seiner Christusnachfolge reifen kann jeder nur nach seiner Eigenart. 
Das ist nicht nur sein persönliches Recht, sondern angesichts des je ein- 
maligen Rufes ebenso seine Pflicht. Um aber keinen Täuschungen zu erlie- 
gen, ist er dafür auf den bildenden Dienst anderer, nicht zuletzt auch der 
Gemeinschaft, angewiesen. Hierin liegt wohl die entscheidende Rechtfer- 
tigung für den im Dekret nicht weiter begründeten Satz: •DiePriestersemi- 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 375 

nare sind zur priesterlichen Ausbildung notwendig" (Art. 4). Das Dekret 
legt sich nicht auf eine bestimmte Seminarform fest und möchte gewiß nicht 
den Sinn dieser Bestimmung in der kollektiven Erziehung sehen, die ratio- 
nellere Methoden der disziplinären Überwachung und der uniformen Ein- 
übung von Lebensgewohnheiten gestattet (vgl. dazu Art. 11,2). Durch 
das Seminar soll vielmehr zweierlei erreicht werden. Zum ersten soll der 
Bildungsweg des zukünftigen Priesters von einer sorgsamen und klugen 
geistlichen Beratung begleitet werden. Sie soll dazu verhelfen, daß er auf- 
merksam wird für seine •Gabe" und die eigene Antwort, die Gott von 
ihm erwartet, sie soll ihn an Vorbilder heranführen, ihm den Blick für das 
Reich Gottes öffnen, um dessentwillen er wie für die kostbare Perle (Mt 
13,45) alles in Freude hinzugeben bereit ist. Daß von Seiten des Seminars 
die Voraussetzungen für ein stetiges, vertrauensvolles Gespräch geschaffen 
werden müssen, bedarf keiner weiteren Begründung. Die zweite Bedeu- 
tung des Seminars liegt in der erzieherischen Hilfe, die die Gemeinschaft 
zu leisten hat. Dieser Sinn wird allerdings nur dort erfüllt, wo wirklich 
Gemeinschaft ist und immer wieder wächst. In ihr lernt der einzelne von 
sich fortzudenken, Rücksicht zu nehmen, mit den eigenen Wünschen zu- 
rückzustehen und für andere, für das Ganze und jeden, der seiner bedarf, 
da zu sein. 

1. Wahrhaftigkeit vor sich selbst 

Man kann der Jugend wohl zu allen Zeiten nachsagen, daß sie mit kriti- 
schen Augen die Fehlformen und die hohlen Konventionen, die Selbstsucht 
und die Enge des Geistes bei der ihr vorausgehenden Generation erspäht. 
Sie kauft es heute dem Würdenträger in der Kirche nicht ohne weiteres ab, 
daß er sein Amt nur als Diakonie auffaßt. Sie findet Anhaltspunkte für 
das Streben nach Ehre und Machtpositionen, auch wenn für beides theolo- 
gische Gründe und Verbrämungen reichlich zur Hand sind. Umgekehrt 
möchte sie nicht wahrhaben, daß auf ihrer Seite vielerlei persönliche Ambi- 
tionen in ihrem Angriff auf Rangfolge im geistlichen Stand, auf Paterna- 
Iismus und auf barocken Pomp der Würdenträger versteckt sind und nur 
mangels einer Möglichkeit nicht sichtbar werden. Nicht irgendeine von 
außen herangetragene Übung in der Demut führt hier weiter. Wenn da- 
gegen der selbstkritische Blick für das eigene ungeläuterte Streben nach 
Geltung und Macht geschärft wird, kann das redliche Beginnen bei sich 
selbst nicht ausbleiben. Die Kritik am anderen wird sich mäßigen, einge- 
denk des Herrenwortes: •Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet!" 
(Mt 7,1), ohne daß aus dem Ungenügen anderer eine Rechtfertigung für 
die eigene Mittelmäßigkeit abgeleitet wird. Nicht zuletzt ist hier an jene 
Form des Ehrstrebens in der Kirche zu denken, das sich zuerst den Hoch- 



Paul Picard 376 

gestellten dieser Welt statt den Kleinen und Schwachen zugesellt. An sich 
sind die zum Priestertum bereiten jungen Menschen erstaunlich offen für 
die Hilfsbedürftigen und die Menschen auf der Schattenseite des Lebens. 
Man kann darum beobachten, daß mancherorts der Gedanke an den Beruf 
des Arztes - oder etwas modischer: an den des Psychotherapeuten - die 
schärfste Konkurrenz bei der Wahl des Priesterberufes ist. Allerdings 
kann in dieser Offenheit ein gutes Stück unreifer Sozialromantik stecken, 
die den Blick von der Aufgabe an sich selbst, und zwar im allernächsten 
Lebenskreis, ablenkt. 

Wahrhaftigkeit ist wohl am dringlichsten und zugleich am schwierigsten 
in der Frage des priesterlichen Gehorsams. Es ist ein Gesetz des Lebens, 
daß gerade jene zum Gehorsam zu führen haben, die selber in der Rolle 
der Befehlenden stehen. Das erleichtert die Argumente in den Ohren des 
jungen Menschen nicht. Wer zum priesterlichen Gehorsam bilden will, 
muß unter Beweis stellen, daß er selbst im Gehorsam gegenüber Christus 
steht und bereit ist, auf das Wirken des Geistes in seiner Kirche zu hören. 
Auch dann noch steht er vor der schwierigen Aufgabe, aufzuzeigen, wie 
sehr Gehorsam mehr ist als bereitwillige Einsicht in die Sache, daß er 
Anerkennung der kompetenten Autorität verlangt, ohne eigenes Urteil 
und eigene Initiative für null und nichtig zu erklären. Bevor der junge 
Mensch begreifen kann, daß priesterlicher Gehorsam mehr ist als Loyali- 
tät und Einordnung in ein Mitarbeiterverhältnis, das man gegebenenfalls 
lösen kann, muß er zur Einsicht gelangen, daß sich in ihm oft genug ein 
falscher Selbstbehauptungswille regt, und daß er Gehorsamskonflikte 
nicht nur der Autorität, sondern auch seiner eigenen Unreife zuschreiben 
muß. Da der priesterliche Gehorsam auf die vorbehaltlose Verfügbarkeit 
für die Sache Christi bei den Brüdern hinzielt, diese Haltung aber der 
lebenslangen Einübung bedarf, muß sie sich beim jungen Menschen erwei- 
sen durch die wortlose Einsatzbereitschaft in den relativ bescheidenen Er- 
fordernissen seines gegenwärtigen Lebensraumes. Wer dort, sofern er 
nicht von außen dazu gezwungen wird, nur tut, was ihm zugesagt und was 
er mit Rücksicht auf sich selbst für sinnvoll hält, wird auch in einer ent- 
scheidenden Stunde nicht die Kraft finden, selbstvergessen als Priester zu 
dienen. 

Überaus wichtig ist auch das wahrhaftige Urteil in den Belangen des 
armen und um Christi willen anspruchslosen Lebens. Man kann nicht ein- 
seitig festlegen: arm ist, wer nichts hat. Umgekehrt wird die Armut ver- 
fälscht, wenn man sie allein in die geistliche Haltung verlegt, denn mit 
dem Verweis auf die innere Distanz, die man von den Dingen habe, läßt 
sich die größte Behaglichkeit rechtfertigen, solange diese Distanz nicht 
durch realen Verzicht, sei es durch großherziges Schenken, sei es durch ein 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 311 

Auskommen mit wenigem unter Beweis gestellt wird. Es ist gewiß nicht 
angebracht, von außen her im Seminar einen einfachen Lebensstil zu er- 
zwingen, der beträchtlich aus dem Rahmen der umgebenden Gesellschaft 
herausfällt. Solche Einübung hat keinen Bestand, weil sie in sich zusam- 
menfällt, sobald die äußeren Bedingungen sich ändern. Mit einer gewissen 
Sorge ist jedoch das relativ sichere und wohlversorgte Leben vieler Semi- 
naristen zu betrachten, wie sie mit größter Selbstverständlichkeit ein Sti- 
pendium annehmen und verbrauchen oder bei ihrer möglicherweise zwar 
bescheidenen, aber geregelten Versorgung kein Gespür dafür entwickeln, 
wie sauer andere Menschen ihr Geld verdienen müssen. Man muß befürch- 
ten, daß ein solcher Seminarist einmal als Priester mit dem Spendengeld 
der Witwen und Rentner, das er mit größter Zurückhaltung nur hätte an- 
nehmen dürfen, gar bedenkenlos für seine •guten Zwecke" umgeht. Das 
ist die Frage der priesterlichen Armut einmal andersherum gesehen. Das 
Thema reicht weiter. Doch diese Gesichtspunkte dürften genügen, um zu 
zeigen, wie die Bereitschaft zur •armen Lebensweise", auf die das Dekret 
mit Recht so großen Wert legt, nicht bei kasuistischen Vorschriften, son- 
dern bei der aufrichtigen Sicht des eigenen Verhaltens und der eigenen 
Gewohnheiten anfängt. 

2. Die Hilfen 

Wenn es darum geht, den zukünftigen Priester zu bilden, kann man sich 
nicht damit zufrieden geben, diese Aufgabe vornehmlich den wohlbekann- 
ten Erziehungsmächten des normalen Lebens zu überlassen. Gewiß ist 
die zwingende Macht der Lebensumstände nicht gering zu veranschlagen. 
Wer in das Berufsleben eintritt und ein positives Verhältnis dazu gewin- 
nen will, kann sich nicht schonen. Unvergleichlich stärker verlangt die Ehe 
Arbeit der Gatten an sich selbst. Durch die Lebensgemeinschaft mit dem 
Gatten und den heranwachsenden Kindern wird - den wünschenswerten 
Fall vorausgesetzt - der Verheiratete stärker zur Selbstlosigkeit geformt, 
als er es in jungen Jahren aus eigenem Antrieb und auf sich allein gestellt 
vermochte. Der im Zölibat lebende Priester entbehrt diese Stützen und 
Korrektiven. Seine Lebensgestalt fordert zudem spezifische Weisen der 
Selbstentäußerung und ist von Fehlhaltungen eigener Art bedroht. Darum 
bedarf seine Selbstliebe und Personalisation auf der einen und seine lie- 
bende Selbstentäußerung auf der anderen Seite der besonderen Führung 
an der Schwelle des Erwachsenenalters. 

Zunächst muß für ihn ein pädagogisch und geistlich bewährter priester- 
licher Berater zur Verfügung stehen, zu dem er Vertrauen findet und des- 
sen Rat er sucht. Wer zum vertrauensvollen und brüderlichen Gespräch 
mit dem geistlichen Berater grundsätzlich nicht bereit oder nicht fähig ist, 



Paul Picard 378 

nötigt die Verantwortlichen zumindest zum ernsten Zweifel an seiner 
Eignung für den Priesterberuf. Aufgabe des geistlichen Beraters ist es, aus 
der möglichst ganzheitlichen Kenntnis seines Gesprächspartners dessen 
Reifegrad und Belastungsfähigkeit zu beurteilen. Er muß herausspüren, 
nach welcher besonderen Gnadengabe dieses Leben in der priesterlichen 
Christusnachfolge tendiert, und muß die aus der zuzubilligenden Unreife 
stammende, verkürzte und unwahrhaftige Sicht der eigenen Fähigkeiten 
und Pflichten behutsam bloßlegen. Die eigentliche Frucht, das Gestaltge- 
winnen Christi in gerade diesem einmaligen Menschen, reift unter der 
nicht vergeblich empfangenen Gnade erst in einem langsamen Prozeß. Auch 
das freiwillige Eingehen des Menschen auf bestimmte Übungen der Selbst- 
entäußerung in der Seminarzeit ist schon Teil dieser Frucht. Sie werden 
ihm nicht aufgezwungen, darum nehmen sie bei aller Unzulänglichkeit 
authentische Züge gerade dieses Jüngers Christi an. Der geistliche Berater 
wird ihn vor Entmutigung bewahren und ihn davor zurückhalten, daß ihm 
überzogenes Bemühen um christliche Heiligkeit dem Priesterberuf gegen- 
über einen Widerwillen erzeugt, der verdrängt werden kann, so daß er 
sich womöglich in psychosomatischen Störungen oder in kurzschlüssigem 
Abbruch des Berufsweges äußert. Die Fähigkeit zur selbstlosen Liebe ist 
Sache des erwachsenen Menschen. Christliche Persönlichkeitsreife ist nicht 
zu erlangen ohne die Periode der Selbstverwirklichung zur gemäßen Zeit. 
Personalisation und Befähigung zur Kreuzesnachfolge laufen zeitweilig 
nebeneinander her. Die Selbstliebe kann versuchen zu wuchern. Das ver- 
trauensvolle und mutige Gespräch, das den Reif eprozeß begleitet, wird dies 
verhüten. Es deckt die Unwahrhaftigkeit auf, beim anderen als Ehrgeiz 
auszulegen, was man sich selbst infolge geringerer Begabung versagt und 
dann als Übung der Demut ausgeben möchte, oder beim Mitbruder als un- 
erlaubten Luxus und Abhängigkeit zu werten, wessen man selber nicht 
bedarf, weil man sich recht selbstverständlich anderes leistet. Das Gespräch 
formt auch das Gewissen und konfrontiert mit der Botschaft des Evange- 
liums, so daß das Wort Christi wirklich •trifft", wie es umwandelnd das 
Leben der Heiligen getroffen hat. Und wiederum ist es dieses Gespräch, 
welches Akzentverschiebungen aufhellt, wenn einer zu radikaler Armut 
entschlossen ist, aber empfindlich jede Zurücksetzung und jeden Mißerfolg 
registriert. 

Wahrscheinlich stärker als in früheren Jahrzehnten fügt sich heute auch 
das geistliche Gespräch der Alumnen untereinander fördernd und stüt- 
zend in den Vorgang des Wachsens ein. Dieser mitbrüderliche Austausch 
tritt nicht an die Stelle der gemeinsamen Suche mit dem geistlichen Bera- 
ter. Aber er besitzt eine immense Zeugniskraft für die Partner unterein- 
ander, wenn er nicht in die rudimentäre Form jugendlicher Zweierfreund- 



Hinführung der zukünftigen Priester zum Knechtsdienst Christi 379 

Schäften oder in die Rolle eines trotz geistlicher Themen unverbindlichen 
Debattierclubs abgleitet. Wird gemeinsam die Hl. Schrift befragt, Eucha- 
ristie gefeiert und der Blick auf die großen Anliegen des Reiches Gottes 
gerichtet, so kann sich das geistliche Streben des einzelnen nicht in die 
Probleme um das eigene Ich verlieren. Der weite Horizont des Geistes ist 
die beste Voraussetzung dafür, jene Ergriffenheit vom Reiche Gottes zu 
erlangen, die einen Gerufenen aufbrechen läßt wie die galiläischen Fischer, 
die ihre Netze verließen und dem Meister folgten (Mk 1, 18). 

3. •Strebt nach den höheren Gnadengaben" (1 Kor 12,31) 

Manche Leute vermissen unter den Klerikern heute die Originale, die es 
angeblich in früheren Jahrzehnten gegeben habe. Wieweit diese Origina- 
lität lediglich in Schrulligkeit und in Eigenheiten bestand, läßt sich schwer 
ausmachen. Nicht der wegen seiner Absonderlichkeiten interessante Prie- 
ster ist gemeint, wenn wir die Rücksicht auf die Eigenart und die darin 
grundgelegte eigene Berufung vom ersten Tag der Bildung eines Men- 
schen zum Priester anfordern. Die Originalität des einzelnen zu entfalten 
heißt vielmehr, ihn gerade an der Stelle weiterzuführen, wo er über die 
Normalbreite der priesterlichen Berufung hinaus gerade seine Gabe zur 
Selbstentäußerung hat. Man kann nicht voraussetzen, daß ihm alle für die 
Hochform der priesterlichen Liebe wünschenswerten Gnadengaben gleich- 
zeitig eigen sind. Ja selbst eine tatsächlich vorhandene besondere Berufung 
zeichnet sich im jungen Lebensalter bestenfalls im Ansatz ab. Oft muß 
dieser Ansatz erst aufgedeckt werden, weil er nicht unbedingt in dem be- 
steht, für das sich ein Seminarist besonders geeignet und berufen hält, und 
weil mancher aus Bequemlichkeit sich lieber hinter der Norm des Durch- 
schnitts verschanzt: Es ist ihm genug, wenn ihm kein Ungehorsam und 
keine Pflichtversäumnis nachgesagt werden können und er nicht aus dem 
konventionellen Lebensstil seiner Mitbrüder herausfällt. In Wirklichkeit 
aber erwartet die Berufsgnade gerade von ihm einen zeugnishaften Allein- 
gang in irgendeiner Form der freiwilligen Entsagung. Wenn wir oben 
deutlich zu machen versuchten, daß nicht jedem in gleich umfassender 
Weise liebende Selbstentäußerung als Ziel, nach dem er zu streben hat, 
vorgestellt werden darf, dann ist das nicht negativ zu verstehen. Der Ver- 
zicht auf eine allgemeine Maximalforderung für alle eröffnet erst die 
Möglichkeit, den einzelnen zum Streben nach seinen ureigenen Gnaden- 
gaben aufzurufen. So stehen die Priestererzieher unter der eindringlichen 
Mahnung des Apostels: •Löscht den Geist nicht aus!" Sie werden sorgsam 
darauf zu achten haben, daß der junge Christ keiner Selbsttäuschung an- 
heimfällt, indem er etwa sein Unbehagen gegenüber der Last der pfarr- 
lichen Alltagsseelsorge mit der Berufung zur apostolischen Arbeit in einem 



Paul Picard 380 

fernen Land verwechselt oder seine Neigung zu asketischer Strenge gegen 
sich selbst als seine Form der Nachfolge betrachtet, während er um sich her 
eine Atmosphäre der Freudlosigkeit verbreitet. Jedes prophetische Zeug- 
nis eines Lebens ruft bei anderen pharisäisches Ärgernis hervor, weil es aus 
dem Rahmen des Mittelmaßes fällt. Doch nicht das verächtliche Lächeln 
oder die Empörung der Aufgescheuchten ist das Kriterium für die Echtheit 
eines dem Hl. Geist gefügigen Lebens, sondern der Erweis der selbstlosen 
Liebe. Die Verantwortung der Priestererzieher, den zukünftigen Mitbruder 
in seiner persönlichen Berufung, die keineswegs nach außen besonders auf- 
fallende Züge haben muß, voranzubringen, ist groß. Dafür gibt es keine 
Normen, sondern nur das wache Zusehen und das selbstlose seelsorgliche 
Begleiten des einzelnen Lebensweges. 

Unser Thema behandelt nur einen Ausschnitt der weiten Aufgabe, den 
geistlichen Menschen zu bilden, der die priesterliche Weihe und Sendung 
erhalten soll. Ein Blick auf den Inhalt des gesamten IV. Abschnittes des 
Dekretes macht den partiellen Charakter zur Genüge deutlich. Darum 
muß der Zusammenhang mit den übrigen Aufgaben der Priesterbildung 
beständig mitgesehen werden. Manche von ihnen gehen unserem Anliegen 
zumindest zeitlich voraus. Jede Generation hat ihre eigenen Hindernisse 
auf dem Weg zum Priestertum auszuräumen. Der junge Mensch von heute 
scheint zugleich eigenständiger und hilfloser zu sein als früher. Er hat 
nicht mehr das sichere Anfangskapital an gläubiger Mitte des Lebens. Er 
braucht vielfach zuerst das •Grundvertrauen" des Jüngers Christi. Dem 
muß auf der Seite des Priestererziehers ein besonders großes Vertrauen 
in die Wirkmacht der Gnade vorausliegen. 




