EINUBUNG UND WEISUNG

Rede zwischen Gott und Mensch

Einlibung ins Gebet

Das Gebet fallt vielen Menschen heute schwer. Gott ist fiir sie nicht mehr der
selbstverstandlich und unbestritten Da-seiende. Sie begegnen ihm nicht mehr auf
den Straflen und in den Rdumen dieser Welt. Die Welterfahrung der Moderne
in ihrer Faszination wie in ihrer Bedrohung bedarf nach weitverbreiteter Jber-
zeugung zur Erklarung nicht mehr eines transzendenten Gottes. Der inneren
religiésen Erfahrung gegeniiber aber sind die meisten skeptisch geworden. Sie
trauen deren Anspruch, Wirklichkeit zu bezeugen, nicht mehr. Sie wissen, von
wie vielen unkontrollierten Méachten sie gesteuert werden, wie stark sie unbe-
wufiten Antrieben unterliegen, wie unvermeidlich sie durch die Vorgegebenheiten
ihres Lebens, durch Schicksal und Umwelt, in eine Rolle hineingedringt sind.
Sie fragen sich darum heimlich — aber diese Heimlichkeit und Unausdriicklich-
keit ist sehr existentiell —, ob es wirklich so etwas wie Gebet, ein Sprechen mit
Gott gibt, das gehort wird und Antwort erhilt, oder ob das, was wir Gebet nen-
nen, nur das Echo der eigenen Stimme ist, in der sich die Tiefe des Herzens
— Not und Hoffnung, Erwartung und Dank —, entsprechend der tiberkommenen
religiésen Vorstellungswelt, zu Gehér bringt. Dem Zweifel an der Sinnhaftig-
keit des Gebetes und dem Widerstand gegen das Gebet, den auch der erfihrt, der
durchaus beten méochte, gilt es bewufit entgegenzuwirken, positiv entgegenzuwir-
ken durch cine Einiibung, die nicht in erster Linie auf die ausdriickliche Rede mit
Gott hinzielt, sondern die Grundakte der Begegnung von Gott und Mensch wie-
der stirker ins glidubige Bewuftsein hebt und zu deren Vollzug anleitet. Diesem
Anliegen dient die Entfaltung der beiden folgenden Schriftworte.

»Neige, Herr, Dein Ohr, erhire mich! Denn ich bin elend und arm.“ Ps 86 (85) 1

Der Beter ruft sehr eindringlich. Er ist in akuter Not. Es dringt sich ihm die Vor-
stellung von einem Hochgestellten und Méchtigen auf, der sich ihm zuneigen
oder von ihm abwenden kann, je nachdem er ihm zu helfen gewillt ist oder nicht.
Mochte Gott nur erst einmal aufmerken, ihn anhéren, mit innerer Anteilnahme,
dann wire er schon erhért, das weifl er, sein Herz sagt es ihm. Aber gerade das
ist seine Angst, Gott hore nicht hin, er tibersehe sein Schicksal und seine Not.
Solche Angst hat ihren Grund in dem Eindruck, ins Leere zu schreien. Er sieht
nichts und vernimmt nichts. Es bleibt alles still. Nur das Echo der eigenen Stimme
kommt zuriick. Er ist mit seiner Not allein. Da kommt der Zweifel iiber ihn: Gibt
es iiberhaupt einen Gott, oder ist er zu weit weg, ins Wolkendunkel, ins Geheim-



Einiibung und Weisung 382

nis gehullt, unzuginglich fir den Menschen? Was lafit ihn dennoch weiterrufen,
worauf stiitzt sich seine Hoffnung und sein Vertrauen, am Ende doch noch erhort
zu werden?

Hier wird eine Grunderfahrung des Menschen sichtbar. Wo einer sich wirklich
dem Leben aussetzt, dringt sich ihm immer stiarker, wenn auch oft nur unter-
schwellig, die Erkenntnis auf: Ich bin elend und arm. Das ist nicht nur von der
greifbaren Not her zu verstehen, mag sie noch so schwer sein und kein Ende mehr
finden. Die nicht aufhérende Not des Alltags zeigt vielmehr eine tiefere Not an,
die im Grund des Herzens ihre Wurzel hat und darum aus eigener Kraft nicht
zu beheben ist. Sie kennzeichnet den Menschen, so wie er sich vorfindet; sie sagt
ihm im letzten, wer er ist. Dariiber kénnen ihn auch nicht die Erfillungen hin-
wegtduschen, die er zu Zeiten kennt, die Freuden, die ihm geschenkt werden
— vielleicht sehr tiefe Erfiillungen und Freuden —, und auch nicht der heute
so oft gehérte, bei vielen zu einer Weltanschauung gewordene Gedanke, dafl das
Schicksal des einzelnen erst im Ganzen der Menschheit und der Welt, in deren
Entwicklung und Vollendung, seinen eigentlichen Sinn erfahre. Denn all das
berithrt nicht den Kern jener Not, die man eine Daseinsnot nennen kénnte. Als
geistig-personales Wesen mufl der Mensch seine eigene, je einmalige und unver-
tretbare Vollendung finden. Sein Geist dringt zur Entschrinkung der von ihm
im Hiesigen schmerzlich erfahrenen Grenzen, iiber den Tod hinaus, in die un-
endliche Weite, zu einer letzten Verwirklichung seiner Freiheit, zu einer Inter-
kommunikation mit dem Anderen, in der Geben Empfangen ist und Hingabe die
héchste Form des Selbstandes. Aber eben das gelingt ihm nicht. Angekettet an
sich selbst, eingeschlossen in ein Gehiuse, aus dem er den Ausgang nicht findet,
weil es keinen hat, scheitert der Mensch gerade in dem, was sein Herz bewegt,
wonach sein innerstes Verlangen geht. Die Sinnerfiillung seines Daseins ist ihm
verwehrt. Mit dieser Not (die zugleich seine Schuld anzeigt und darum doppelt
belastend ist) ist er allein. Nicht einmal einen wirklichen Zuhérer seiner Klage
hat er, einen, der thm im Zuhéren die Hoffnung gibe, einmal aus der Todesgruft
ins Freie treten zu konnen. Denn alle sind in der gleichen Lage, und jeder hat
mit sich selbst zu tun. So bleibt nur noch die Hoffnung auf den geheimnisvollen
und unfaflbaren Grund alles Lebens, auf Gott. Ihn anzurufen, ist fiir den Men-
schen eine Fxistenzfrage.

Hier hat der Flehruf des Psalmenbeters seinen Ort. ,Neige, Herr, Dein Ohr!*
Das Schrecklichste fiir den Menschen wire es, wenn Gott ihm nicht mehr zuhérte,
sich gar von ihm abwendete. Dann wiirde er in seiner Todesenge ersticken, ein-
sam und von allen verlassen. Das Ende wire die Verzweiflung. Darum die In-
standigkeit der Bitte, die in ihrer Formulierung etwas sehr Menschliches hat und
demiitig ist, aber auch voller Vertrauen. ,Neige, Herr, Dein Ohr!“ Von Gott
angehort zu werden ist schon Erhérung, weil sein Zuhdren Gemeinschaft begriin-
det und eine Verheiflung in sich schliefit, die Verheiflung endgiiltiger Hilfe, denn
Zuhoren ist ein Akt der Liebe. Nur vom gnadenhaft geschenkten Vertrauen in
den Grund und das Geheimnis des Daseins, das heifit letztlich vom Glauben (in
dieser oder jener Form) getragen, kann der Mensch das Schweigen, das iiber sei-
nem Lebensschicksal liegt, durchstehen, zerbricht er nicht an seiner Einsamkeit.



Einiibung und Weisung 383

Denn in diesem Glauben weif} er, dafl er einen Zuhorer seines Rufens in das
Schweigen hat, und daran erinnert er sich in seiner Bitte. Indem er ruft, ist er
schon getrostet und erhdrt. Sein Elend und seine Armut sind vom liebenden
Zuhéren Gottes umfangen und in ihm aufgehoben. Unser Psalmwort ist darum
das Grundgebet des Menschen. Es mufl in allem Beten anwesend sein. Wenn
viele heute kein anderes Gebet als dieses iber die Lippen bringen, dann ist das
keine Verkiimmerung, sondern gerade das Entscheidende. ,Neige, Herr, Dein
Ohr!“ An ihm kann man das Beten wieder erlernen.

»Rufe zu mir, und ich werde dir antworten und dir grofe, unfafibare Dinge kund-
tun, die du nicht ahnst.“ Jer 83, 8

Ein tréstender und starkender Zuruf Gottes an Jeremias, der wieder einmal das
dunkle Schicksal seines Volkes erlebt. — Der Prophet ist in Haft. Er hatte nicht
aufgehért, zu mahnen, den Kampf gegen die Belagerer Jerusalems aufzugeben
und sich der babylonischen Ubermacht zu beugen, weil er darin den Heilswillen
Gottes sah. Die Kriegspartei war dariiber aufgebracht und hatte ihn in den Ker-
ker werfen lassen. Um ihn zu retten, hatte ihn der ihm gutgesinnte, aber schwache
Kénig Sidquia (Sedekias) in den Wachthof seines Palastes heriiberholen lassen.
Von dort erlebte er die Einnahme und Zerstérung der Stadt, die Niedermetze-
lung und die Verschleppung der Vornehmen des Volkes. Jeremias ist ein Leiden-
der. Von Natur aus still und von tiefem Gemiit, trdgt er schwer an seinem pro-
phetischen Auftrag. Seine Drohrede, die er sich immer wieder erneut abringen
muf, tragt ihm nicht nur die Feindschaft der Grofien, selbst seiner Verwandten
ein, sondern wendet sich gegen sein eigenes Herz: In prophetischer Schau sieht er
den Untergang der heiligen Stadt und die Vernichtung des Volkes. In diese
Situation hinein trifft ihn Jahwes verheiflungsvoller Zuspruch: ,Rufe zu mir,
und ich werde dir antworten und dir grofle, unfaflbare Dinge kundtun, die du
nicht ahnst.”

Auch dieses Wort riihrt an eine Grunderfahrung des Menschen. Im Vergleich
zur oben genannten ist sie fast gegenteiliger Art. Beide ergidnzen sich. — In jenes
letzte Dunkel hinein, das unser Leben verhiillt und im Tod als endgiiltig erlitten
wird, vernehmen wir immer wieder ein leises Rufen: ,Hab Vertrauen, nimm dich
und dein Schicksal an, folg der inneren Stimme, die dich fiihrt, und deine Zukunft
wird sich lichten. Zum Heil, nicht zum Unbheil bist du da, hast du dein Leben
empfangen.“ Vielleicht ist dieses Rufen nicht sehr deutlich. Es ist dennoch da
und wird gehdrt. Wie wiirde der Mensch sonst den Mut und die Kraft aufbrin-
gen, entgegen aller Enttauschung, der niemand entgeht, allem Scheitern zum
Trotz, sich immer wieder von neuem auf das Leben einzulassen, dem Mitmen-
schen zu vertrauen, die Liebe zu wagen und gegen alle Erfahrung auf eine letzte
Erfiillung zu hoffen. Indem er das tut und in dem Maf er es tut, erwidert er den
Zuruf, der in der Tiefe des Herzens an ihn ergeht. Er ruft in das Leben zuriick,
daf es einl6se, was es verheifit, und er hat die ewige Hoffnung, dafl es ihm Ant-
wort gebe. Wo solches Rufen erstickt und die Hoffnung auf die Erfiillung des
Lebens erlischt, da breiten sich Dumpfheit und Leere aus, an deren Ende die



Einiibung und Weisung 384

Resignation, ja die Verzweiflung steht. Wo sie aber das Herz bewegen, da ge-
schicht mit dem Menschen eine Wandlung. Er kommt von sich los, vermag sich
vom unmittelbaren Augenblick mit seinen Befriedigungen, Bediirfnissen und
Schmerzen zu 18sen, wird offen fir die Sinnhaftigkeit seines Daseins und all des-
sen, was ihm begegnet und zustéfit. Es kommt ihm zum Bewuftsein, wie sehr das
Leben ihn beschenkt, auch dort, wo es ithn verwundet oder sich ihm zu versagen
scheint. Die Gel6stheit, die aus dem Vertrauen erwichst, der Friede und eine
innere Freude, die ihm als Frucht des Einsseins mit dem unsichtbaren Walter
seines Geschicks zuteil werden, Liebe und Giite, die ihn beseelen und die er
anderen weitergeben méchte, bezeugen es ihm.

Schon hier, auf rein menschlicher Ebene, erweist sich die Wahrheit des Zu-
spruchs an den Propheten: ,Rufe zu mir, und ich werde dir antworten und dir
grofle, unfaflbare Dinge kundtun, die du nicht ahnst.“ Jeder Mensch kann diese
Wahrheit erfahren, falls er nur das Leben selbst anruft und iiber alle betérenden
und begehrlichen Stimmen seines Herzens hinweg auf das Wort der ihm begeg-
nenden Dinge und Ereignisse lauscht. Um wieviel mehr der Christ, der weifs, daff
hinter allem Gott steht, Gott, der will, daf§ alle Menschen selig werden, und der
durch Christus das Heil in die Welt hineingesagt hat. Wenn der gliaubige Mensch
im Dunkel des Daseins, in der Drangsal und Not eines ritselhaften Schicksals
zum Vater unseres Herrn Jesus Christus hinaufruft, dann kann er darauf hoffen,
daf} ihm eine erhellendere Antwort zuteil wird, als sie das Leben allein zu geben
vermag. Aber auch er bleibt unmittelbar an das Leben und seine Stimme ver-
wiesen. Auch er mufl sich zunichst der Welt, Dingen und Menschen, aussetzen,
sich auf das ihm Vorgegebene und Zugeschickte einlassen. Nur tut er es als Glau-
bender. Damit wird fir ihn das Sich-Einlassen auf das Leben zugleich und tiefer
ein Sich-Einlassen auf Gott, auf seine Fiihrung, auf sein Wort und seine Ver-
heiflung. Das bringt seine besonderen Probleme mit. Gottes Schweigen wird ihm
zu schaffen machen, wenn das Leben seine Antwort versagt. Lange Zeit und
immer wieder gilt es darum fiir thn den Glauben aufzurufen, um das Schweigen
Gottes durchzustehen und durch dieses Schweigen hindurch auf die Stimme des
Vaters zu horchen. Wo das durchgehalten wird, wo einer sein Lebensgeschick
immer wieder gldubig annimmt und im Glauben zu verstehen sucht, da vernimmt
der Mensch grofie, unfafibare Dinge, die er vorher nicht geahnt hat. Inmitten
von Untergang und Tod wird ihm das Leben zugesprochen. Trotz des gegentei-
ligen Scheins hat solcher Zuspruch fiir ihn einen {iber allen Zweifel erhabenen
Wirklichkeitscharakter. Denn Gott selbst bezeugt sich in ihm durch den Frieden
und die Freude, die er dem Rufenden mitteilt. Hier weil der Beter, dal Ge-
bet méglich ist und was Gebet ist. Der Mensch ruft und Gott antwortet. Aber des
Menschen Ruf ist nur im uneigentlichen Sinn Rede, und auch Gottes Antwort
ist nur aus dem Leben zu erlauschen. An solcher Zwiesprache hat sich alles
menschliche Beten auszurichten, wenn es die jedes Ahnen iibersteigende Begeg-
nung mit dem lebendigen Gott sein soll.

Friedrich Wulf S]





