
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Rede zwischen Gott und Mensch 

Einübung ins Gebet 

Das Gebet fällt vielen Menschen heute schwer. Gott ist für sie nicht mehr der 
selbstverständlich und unbestritten Da-seiende. Sie begegnen ihm nicht mehr auf 
den Straßen und in den Räumen dieser Welt. Die Welterfahrung der Moderne 
in ihrer Faszination wie in ihrer Bedrohung bedarf nach weitverbreiteter Über- 
zeugung zur Erklärung nicht mehr eines transzendenten Gottes. Der inneren 
religiösen Erfahrung gegenüber aber sind die meisten skeptisch geworden. Sie 
trauen deren Anspruch, Wirklichkeit zu bezeugen, nicht mehr. Sie wissen, von 
wie vielen unkontrollierten Mächten sie gesteuert werden, wie stark sie unbe- 
wußten Antrieben unterliegen, wie unvermeidlich sie durch die Vorgegebenheiten 
ihres Lebens, durch Schicksal und Umwelt, in eine Rolle hineingedrängt sind. 
Sie fragen sich darum heimlich • aber diese Heimlichkeit und Unausdrücklich- 
keit ist sehr existentiell •, ob es wirklich so etwas wie Gebet, ein Sprechen mit 
Gott gibt, das gehört wird und Antwort erhält, oder ob das, was wir Gebet nen- 
nen, nur das Echo der eigenen Stimme ist, in der sich die Tiefe des Herzens 
• Not und Hoffnung, Erwartung und Dank •, entsprechend der überkommenen 
religiösen Vorstellungswelt, zu Gehör bringt. Dem Zweifel an der Sinnhaftig- 
keit des Gebetes und dem Widerstand gegen das Gebet, den auch der erfährt, der 
durchaus beten möchte, gilt es bewußt entgegenzuwirken, positiv entgegenzuwir- 
ken durch eine Einübung, die nicht in erster Linie auf die ausdrückliche Rede mit 
Gott hinzielt, sondern die Grundakte der Begegnung von Gott und Mensch wie- 
der stärker ins gläubige Bewußtsein hebt und zu deren Vollzug anleitet. Diesem 
Anliegen dient die Entfaltung der beiden folgenden Schriftworte. 

•Neige, Herr, Dein Ohr, erhöre mich! Denn ich bin elend und arm." Ps 86 (85) 1 

Der Beter ruft sehr eindringlich. Er ist in akuter Not. Es drängt sich ihm die Vor- 
stellung von einem Hochgestellten und Mächtigen auf, der sich ihm zuneigen 
oder von ihm abwenden kann, je nachdem er ihm zu helfen gewillt ist oder nicht. 
Möchte Gott nur erst einmal aufmerken, ihn anhören, mit innerer Anteilnahme, 
dann wäre er schon erhört, das weiß er, sein Herz sagt es ihm. Aber gerade das 
ist seine Angst, Gott höre nicht hin, er übersehe sein Schicksal und seine Not. 
Solche Angst hat ihren Grund in dem Eindruck, ins Leere zu schreien. Er sieht 
nichts und vernimmt nichts. Es bleibt alles still. Nur das Echo der eigenen Stimme 
kommt zurück. Er ist mit seiner Not allein. Da kommt der Zweifel über ihn: Gibt 
es überhaupt einen Gott, oder ist er zu weit weg, ins Wolkendunkel, ins Geheim- 



Einübung und Weisung 382 

nis gehüllt, unzugänglich für den Menschen? Was läßt ihn dennoch weiterrufen, 
worauf stützt sich seine Hoffnung und sein Vertrauen, am Ende doch noch erhört 
zu werden? 

Hier wird eine Grunderfahrung des Menschen sichtbar. Wo einer sich wirklich 
dem Leben aussetzt, drängt sich ihm immer stärker, wenn auch oft nur unter- 
schwellig, die Erkenntnis auf: Ich bin elend und arm. Das ist nicht nur von der 
greifbaren Not her zu verstehen, mag sie noch so schwer sein und kein Ende mehr 
finden. Die nicht aufhörende Not des Alltags zeigt vielmehr eine tiefere Not an, 
die im Grund des Herzens ihre Wurzel hat und darum aus eigener Kraft nicht 
zu beheben ist. Sie kennzeichnet den Menschen, so wie er sich vorfindet; sie sagt 
ihm im letzten, wer er ist. Darüber können ihn auch nicht die Erfüllungen hin- 
wegtäuschen, die er zu Zeiten kennt, die Freuden, die ihm geschenkt werden 
• vielleicht sehr tiefe Erfüllungen und Freuden •, und auch nicht der heute 
so oft gehörte, bei vielen zu einer Weltanschauung gewordene Gedanke, daß das 
Schicksal des einzelnen erst im Ganzen der Menschheit und der Welt, in deren 
Entwicklung und Vollendung, seinen eigentlichen Sinn erfahre. Denn all das 
berührt nicht den Kern jener Not, die man eine Daseinsnot nennen könnte. Als 
geistig-personales Wesen muß der Mensch seine eigene, je einmalige und unver- 
tretbare Vollendung finden. Sein Geist drängt zur Entschränkung der von ihm 
im Hiesigen schmerzlich erfahrenen Grenzen, über den Tod hinaus, in die un- 
endliche Weite, zu einer letzten Verwirklichung seiner Freiheit, zu einer Inter- 
kommunikation mit dem Anderen, in der Geben Empfangen ist und Hingabe die 
höchste Form des Selbstandes. Aber eben das gelingt ihm nicht. Angekettet an 
sich selbst, eingeschlossen in ein Gehäuse, aus dem er den Ausgang nicht findet, 
weil es keinen hat, scheitert der Mensch gerade in dem, was sein Herz bewegt, 
wonach sein innerstes Verlangen geht. Die Sinnerfüllung seines Daseins ist ihm 
verwehrt. Mit dieser Not (die zugleich seine Schuld anzeigt und darum doppelt 
belastend ist) ist er allein. Nicht einmal einen wirklichen Zuhörer seiner Klage 
hat er, einen, der ihm im Zuhören die Hoffnung gäbe, einmal aus der Todesgruft 
ins Freie treten zu können. Denn alle sind in der gleichen Lage, und jeder hat 
mit sich selbst zu tun. So bleibt nur noch die Hoffnung auf den geheimnisvollen 
und unfaßbaren Grund alles Lebens, auf Gott. Ihn anzurufen, ist für den Men- 
schen eine Existenzfrage. 

Hier hat der Flehruf des Psalmenbeters seinen Ort. •Neige, Herr, Dein Ohr!" 
Das Schrecklichste für den Menschen wäre es, wenn Gott ihm nicht mehr zuhörte, 
sich gar von ihm abwendete. Dann würde er in seiner Todesenge ersticken, ein- 
sam und von allen verlassen. Das Ende wäre die Verzweiflung. Darum die In- 
ständigkeit der Bitte, die in ihrer Formulierung etwas sehr Menschliches hat und 
demütig ist, aber auch voller Vertrauen. •Neige, Herr, Dein Ohr!" Von Gott 
angehört zu werden ist schon Erhörung, weil sein Zuhören Gemeinschaft begrün- 
det und eine Verheißung in sich schließt, die Verheißung endgültiger Hilfe, denn 
Zuhören ist ein Akt der Liebe. Nur vom gnadenhaft geschenkten Vertrauen in 
den Grund und das Geheimnis des Daseins, das heißt letztlich vom Glauben (in 
dieser oder jener Form) getragen, kann der Mensch das Schweigen, das über sei- 
nem Lebensschicksal liegt, durchstehen, zerbricht er nicht an seiner Einsamkeit. 



Einübung und Weisung 383 

Denn in diesem Glauben weiß er, daß er einen Zuhörer seines Rufens in das 
Schweigen hat, und daran erinnert er sich in seiner Bitte. Indem er ruft, ist er 
schon getröstet und erhört. Sein Elend und seine Armut sind vom liebenden 
Zuhören Gottes umfangen und in ihm aufgehoben. Unser Psalmwort ist darum 
das Grundgebet des Menschen. Es muß in allem Beten anwesend sein. Wenn 
viele heute kein anderes Gebet als dieses über die Lippen bringen, dann ist das 
keine Verkümmerung, sondern gerade das Entscheidende. •Neige, Herr, Dein 
Ohr!" An ihm kann man das Beten wieder erlernen. 

•Rufe zu mir, und ich werde dir antworten und dir große, unfaßbare Dinge kund- 
tun, die du nicht ahnst." Jer 33, 3 

Ein tröstender und stärkender Zuruf Gottes an Jeremias, der wieder einmal das 
dunkle Schicksal seines Volkes erlebt. • Der Prophet ist in Haft. Er hatte nicht 
aufgehört, zu mahnen, den Kampf gegen die Belagerer Jerusalems aufzugeben 
und sich der babylonischen Übermacht zu beugen, weil er darin den Heilswillen 
Gottes sah. Die Kriegspartei war darüber aufgebracht und hatte ihn in den Ker- 
ker werfen lassen. Um ihn zu retten, hatte ihn der ihm gutgesinnte, aber schwache 
König Sidquia (Sedekias) in den Wachthof seines Palastes herüberholen lassen. 
Von dort erlebte er die Einnahme und Zerstörung der Stadt, die Niedermetze- 
lung und die Verschleppung der Vornehmen des Volkes. Jeremias ist ein Leiden- 
der. Von Natur aus still und von tiefem Gemüt, trägt er schwer an seinem pro- 
phetischen Auftrag. Seine Drohrede, die er sich immer wieder erneut abringen 
muß, trägt ihm nicht nur die Feindschaft der Großen, selbst seiner Verwandten 
ein, sondern wendet sich gegen sein eigenes Herz: In prophetischer Schau sieht er 
den Untergang der heiligen Stadt und die Vernichtung des Volkes. In diese 
Situation hinein trifft ihn Jahwes verheißungsvoller Zuspruch: •Rufe zu mir, 
und ich werde dir antworten und dir große, unfaßbare Dinge kundtun, die du 
nicht ahnst." 

Auch dieses Wort rührt an eine Grunderfahrung des Menschen. Im Vergleich 
zur oben genannten ist sie fast gegenteiliger Art. Beide ergänzen sich. • In jenes 
letzte Dunkel hinein, das unser Leben verhüllt und im Tod als endgültig erlitten 
wird, vernehmen wir immer wieder ein leises Rufen: •Hab Vertrauen, nimm dich 
und dein Schicksal an, folg der inneren Stimme, die dich führt, und deine Zukunft 
wird sich lichten. Zum Heil, nicht zum Unheil bist du da, hast du dein Leben 
empfangen." Vielleicht ist dieses Rufen nicht sehr deutlich. Es ist dennoch da 
und wird gehört. Wie würde der Mensch sonst den Mut und die Kraft aufbrin- 
gen, entgegen aller Enttäuschung, der niemand entgeht, allem Scheitern zum 
Trotz, sich immer wieder von neuem auf das Leben einzulassen, dem Mitmen- 
schen zu vertrauen, die Liebe zu wagen und gegen alle Erfahrung auf eine letzte 
Erfüllung zu hoffen. Indem er das tut und in dem Maß er es tut, erwidert er den 
Zuruf, der in der Tiefe des Herzens an ihn ergeht. Er ruft in das Leben zurück, 
daß es einlöse, was es verheißt, und er hat die ewige Hoffnung, daß es ihm Ant- 
wort gebe. Wo solches Rufen erstickt und die Hoffnung auf die Erfüllung des 
Lebens erlischt, da breiten sich Dumpfheit und Leere aus, an deren Ende die 



Einübung und Weisung 384 

Resignation, ja die Verzweiflung steht. Wo sie aber das Herz bewegen, da ge- 
schieht mit dem Menschen eine Wandlung. Er kommt von sich los, vermag sich 
vom unmittelbaren Augenblick mit seinen Befriedigungen, Bedürfnissen und 
Schmerzen zu lösen, wird offen für die Sinnhaftigkeit seines Daseins und all des- 
sen, was ihm begegnet und zustößt. Es kommt ihm zum Bewußtsein, wie sehr das 
Leben ihn beschenkt, auch dort, wo es ihn verwundet oder sich ihm zu versagen 
scheint. Die Gelöstheit, die aus dem Vertrauen erwächst, der Friede und eine 
innere Freude, die ihm als Frucht des Einsseins mit dem unsichtbaren Walter 
seines Geschicks zuteil werden, Liebe und Güte, die ihn beseelen und die er 
anderen weitergeben möchte, bezeugen es ihm. 

Schon hier, auf rein menschlicher Ebene, erweist sich die Wahrheit des Zu- 
spruchs an den Propheten: •Rufe zu mir, und ich werde dir antworten und dir 
große, unfaßbare Dinge kundtun, die du nicht ahnst." Jeder Mensch kann diese 
Wahrheit erfahren, falls er nur das Leben selbst anruft und über alle betörenden 
und begehrlichen Stimmen seines Herzens hinweg auf das Wort der ihm begeg- 
nenden Dinge und Ereignisse lauscht. Um wieviel mehr der Christ, der weiß, daß 
hinter allem Gott steht, Gott, der will, daß alle Menschen selig werden, und der 
durch Christus das Heil in die Welt hineingesagt hat. Wenn der gläubige Mensch 
im Dunkel des Daseins, in der Drangsal und Not eines rätselhaften Schicksals 
zum Vater unseres Herrn Jesus Christus hinaufruft, dann kann er darauf hoffen, 
daß ihm eine erhellendere Antwort zuteil wird, als sie das Leben allein zu geben 
vermag. Aber auch er bleibt unmittelbar an das Leben und seine Stimme ver- 
wiesen. Auch er muß sich zunächst der Welt, Dingen und Mensdien, aussetzen, 
sich auf das ihm Vorgegebene und Zugeschickte einlassen. Nur tut er es als Glau- 
bender. Damit wird für ihn das Sich-Einlassen auf das Leben zugleich und tiefer 
ein Sich-Einlassen auf Gott, auf seine Führung, auf sein Wort und seine Ver- 
heißung. Das bringt seine besonderen Probleme mit. Gottes Schweigen wird ihm 
zu schaffen machen, wenn das Leben seine Antwort versagt. Lange Zeit und 
immer wieder gilt es darum für ihn den Glauben aufzurufen, um das Schweigen 
Gottes durchzustehen und durch dieses Schweigen hindurch auf die Stimme des 
Vaters zu horchen. Wo das durchgehalten wird, wo einer sein Lebensgeschick 
immer wieder gläubig annimmt und im Glauben zu verstehen sucht, da vernimmt 
der Mensch große, unfaßbare Dinge, die er vorher nicht geahnt hat. Inmitten 
von Untergang und Tod wird ihm das Leben zugesprochen. Trotz des gegentei- 
ligen Scheins hat solcher Zuspruch für ihn einen über allen Zweifel erhabenen 
Wirklichkeitscharakter. Denn Gott selbst bezeugt sich in ihm durch den Frieden 
und die Freude, die er dem Rufenden mitteilt. Hier weiß der Beter, daß Ge- 
bet möglich ist und was Gebet ist. Der Mensch ruft und Gott antwortet. Aber des 
Menschen Ruf ist nur im uneigentlichen Sinn Rede, und auch Gottes Antwort 
ist nur aus dem Leben zu erlauschen. An solcher Zwiesprache hat sich alles 
menschliche Beten auszurichten, wenn es die jedes Ahnen übersteigende Begeg- 
nung mit dem lebendigen Gott sein soll. 

Friedrich Wulf SJ 




