
LITERATURBERICHT 

Verlust und Gewinn 

Die Spiritualität schaut auf die Religionspsychologie 

Man sollte das Buch des ordinierten Pastors der schwedischen Staatskirche, Hjal- 
mar Sunden1, nicht mit dem Auge eines Kritikers lesen, der nach Bruchstellen 
ausspäht, um dort anzusetzen und das Gebäude zum Einsturz zu bringen; aber 
auch nicht mit der blasierten Neugier des Touristen, der durch die Museumssäle 
wandert und auf seinem Katalog Bild für Bild abhakt: bekannt - erledigt; sondern 
als Nichtfachmann muß man es lesen, wie man in ein unbekanntes, fremdartiges 
Museum eintritt, vorsichtig die Treppen emporsteigt, auf den Gängen und Absät- 
zen fragend stehen bleibt, und dann doch langsam die Atmosphäre der fremd- 
artigen Bildwelt einatmet, die in diesen Ausstellungsräumen zu spüren ist. Es 
lohnt sich nämlich, mit den religionspsychologischen Fakten und Theorien dieses 
Buches vertraut zu werden. 

Trotzdem: einige kritische Bemerkungen 

Sein wissenschaftlicher Wert ist unbezweifelbar: •Die Religion und die Rollen" 
waren nicht zuletzt der Grund dafür, daß sein Autor kürzlich einen Lehrstuhl 
an der Universität Uppsala für Religionsgeschichte und Religionspsychologie2 

1 Die Religion und die Rollen. Eine psychologische Untersuchung der Frömmigkeit. Ber- 
lin, Töpelmann 1966. VII, 451 S., Ln. DM 68,-. Die Seitenzahlen im Text beziehen sich 
auf dieses Buch. 
2 Der Klappentext zu einer anderen Arbeit, mit der sich Sunden einem breiteren deut- 
schen Lesepublikum vorstellt, über •Die Christusmeditationen Dag Hammarskjölds in 
Zeichen am Weg" (Frankfurt/M., Knecht 1967. 104 S., engl. brosch. DM 8,80) macht ihn 
unverständlicherweise zum Literarhistoriker. Der Autor setzt sich in dieser Arbeit mit 
einer hauptsächlich in Skandinavien lautgewordenen Diskussion auseinander: man hat 
aus Hammarskjölds Tagebuch •Zeichen am Weg" (GuL 38 [1965] 185 ff) das Zeugnis 
eines •schockierenden Narzißmus" gemacht. Der Generalsekretär der UNO soll sich in 
den Glauben hineingesteigert haben, daß er von Gott als •Opferlamm" ausersehen sei, 
und im Laufe der Jahre habe er sich immer mehr •blasphemisch" mit Christus identifi- 
ziert. - Die Gegenargumente Sundens sind so schlagend, daß diese (Psychologen würden 
sagen: aus verdrängten Gefühlen des Neides und des Gottesverlangens geborenen) An- 
würfe aufhören müßten; zugleich bringen sie uns die Gestalt des großen Schweden näher: 
einerseits wird gezeigt, daß Hammarskjöld nur alte Gedanken der christlichen Tradition 
variiert und sich in vielen, den Gegnern anstößig erscheinenden Ideen an die Überliefe- 
rung gehalten hat; zum andern aber kann Sunden zeigen, daß sich Hammarskjöld von 
einer pantheisierenden Einheitsmystik auf ein Du-Verhältnis zu Gott und Christus ent- 
wickelt hat. Dadurch, daß Sunden leicht lesbar schreibt und außerdem manche wertvolle 
Erkenntnis aus seinem religionspsychologischen Arbeitsgebiet einflicht, wird das Buch 



Literaturbericht 386 

erhalten hat. Die deutsche Übersetzung konnte auf die vierte Auflage des 1959 
zum erstenmal erschienenen Werkes zurückgreifen: ein wissenschaftlicher Best- 
seller! Die bisherigen Besprechungen in Deutschland scheinen den schwedischen 
Erfolg zu bestätigen3. Was im folgenden mit dem Unterton der Kritik angemerkt 
wird, sollte darum weniger als Kritik, denn als Markierung des Standortes Sun- 
dens und als Aufzeigen der Schwierigkeiten aufgefaßt werden, mit denen ein so 
anspruchsvolles Unternehmen einer psychologischen Untersuchung der Frömmig- 
keit zu kämpfen hat. 

Die größten Schwierigkeiten wird vielen der Stil des Buches bereiten. Nicht 
als ob es, trotz der nicht immer glücklichen Übersetzung4, sprachlich schwer zu 
lesen sei; aber das Aneinanderreihen von Daten, Beobachtungen, Analysen, Deu- 
tungen kommt dem psychologischen Laien (vielleicht wird ein Fachmann mich 
hier bestätigen) oftmals willkürlich vor; man erhält gelegentlich den Eindruck, 
als versuche der Autor mit aller Gewalt jeden Geistesblitz, jede Notiz aus einem 
großen Zettelkasten, jedes irgendwann einmal gelesene Buch noch unterzubrin- 
gen. Weniger wäre mehr gewesen. Das mag psychologisches Genus litterarium 
sein; aber es könnte auch die Unausgeglichenheit des Versuches manifestieren, 
das •Religiöse" in dem tiefen, unobjektivierbaren Sinn der gelebten Frömmig- 
keit mittels der Wissenschaft, also der Objektivation, zu beschreiben und zu er- 
fassen. 

Was bedeutet es z. B., wenn Sunden oft genug betont, daß seine psychologi- 
schen Untersuchungen nicht über die dahinterstehende metaphysische Wirklich- 
keit urteilen, sondern nur das gegen •Wahr-und-Falsch" indifferente Erschei- 
nungsbild beschreiben möchten? •Katholische Leser dürfen nicht übersehen, ,daß 
die Gnade sich der Mechanismen der Natur bedient', und daß die Religions- 
psychologie sich auf das Studium der letztgenannten beschränkt" (124318; 1538, 
55, 73). Er zeigt auch überzeugend, daß im Blickpunkt des Fachpsychologen der 
Atheismus eine ebenso leicht erklärbare Rollenübernahme ist wie der Gottes- 
glaube (110, 20423, 358 ff, 394). Daneben aber stehen Aussagen - und sie machen 
die Breite des Buches aus -, aus denen man mit bestem Willen nichts anderes 
herauslesen kann, als daß das •Religiöse" nur ein Epiphänomen irgendwelcher 
biologisch-chemischer Vorgänge sei. Also doch ein Atheismus, wenn nicht gar ein 
primitiver Materialismus? Besonders auffällig schien mir dies bei der •Ent- 
mythologisierung" und Psychologisierung der Jenseitsvorstellungen zu sein, wo- 

audi über die Gestalt Hammarskjölds hinaus für einen religiösen Leser recht aufschluß- 
reich. 
3 Reinhald Hasenkamp OFM, in FStud 49 (1967) 140-146; oder Luth. Rundschau 17 
(1967) 291. 
4 Pere (112 f, u. ö.) muß Pater und nicht Vater heißen; nach 127 heißen die beiden belgi- 
schen Sprachen: französisch und wallonisch (!); wenn man zum englischen Original die 
französische Übersetzung zitiert, warum nicht auch die deutsche (z. B. 169451); ein Druck- 
fehler wie 2408 (das Unbehagen, kleines Geschlechtswort) zeigt die Unkenntnis der Mate- 
rie; das Sachregister ist unbrauchbar: bei Stichworten wie Atheistische Verhaltensweise 23 
fehlen die eigentlich wichtigen Verweisstellen (s. u. im Literaturbericht); ähnlich zum 
Stichwort Teufel 173: viel wichtiger ist 22468 oder 259; die 51137 zitierte Anm. 77 fehlt; 



Literaturbericht 387 

bei interessanterweise der Verfasser der Hölle mehr Realitätswert zuzuschreiben 
scheint als dem Himmel (396 ff). Wie kann man mit psycho-chemischen Erklä- 
rungen des religiösen Phänomens die Konsequenz des Atheismus vermeiden 
(z.B. 49ff, 68; Methodik der Arbeit ist: Kombination von •Wahrnehmungs- 
psychologie und Rollenbegriff" 418 f)? 

Konkrete Beispiele: Die Religiosität Luthers wird aus Schuldgefühlen erklärt; 
eine Aggression gegen den Vater wird erst nach innen verdrängt (Angstgefühle), 
später aber nach außen, gegen Papst und Kirche gerichtet. Ein solcher Rückgriff 
auf Freud bekommt nur ein so winziges Bruchstück aus der reichen Persönlich- 
keit des Reformators in den Griff, daß diese Analyse in ihrer Isoliertheit einer 
Fehlanalyse gleichkommt. Die konkrete •Psychologie" ist und bleibt reicher als 
die •wissenschaftliche" Reflexion. 

Ähnlich bruchstückhaft deutet Sunden den Katholizismus, die •normale katho- 
lische Frömmigkeit". Schon daß er sie in einer Überschrift durch ein •und" mit 
den •Marienoffenbarungen unserer Zeit" verbindet (11 Iff), läßt erahnen, daß 
willkürlich nur ein Teilaspekt betrachtet wird. Römisch-katholisch soll heißen: 
kausal-denkend zu Gott gelangen (22), nicht auf den Glauben bauen (196 f); 
•exklusive Sekte" und •katholische Kirche" stehen auf einer Stufe (387). Welches 
Bild vom Katholizismus mag dahinter stehen? Dabei ist das Buch von einer ehr- 
fürchtigen Hochachtung vor dem katholischen Glauben getragen, als habe Sunden 
eine innere Sehnsucht nach der •Geborgenheit" des Glaubens und weiche den- 
noch - aus wissenschaftlicher Redlichkeit und zugleich fast kindlicher Scheu vor 
dem •großen Abenteuer" - vor diesem machtvollen Block zurück. 

Es gehört wahrscheinlich zum Wesen einer psychologischen Betrachtungsweise 
des Menschen, daß sie immer nur einen Teilaspekt betrachten kann; die vollgül- 
tige Betrachtung des Menschen ist mehr als Psychologie, ist Begegnung, ist An- 
erkennung des andern, ist im Grunde immer schon •Glaube". An manchen Stel- 
len kann man geradezu verfolgen, wie die reine Psychologie nicht fertig wird mit 
dem ganzen Phänomen, das sie beschreiben möchte. Z. B. soll der katholische 
Glaube die Figur Mariens als Ausgleich einer einseitigen Vater-Religion benöti- 
gen; Luthers Glaube hingegen habe eine solche Ergänzung nicht nötig, •da er im 
Grunde eine Mutter-Religion ist" (279103); doch schon eine Seite vorher kann 
man über den Reformator genau das Gegenteil lesen. Wenn die Nazikatastro- 
phe mit der Liturgiefeindlichkeit des Luthertums verbunden wird - •als das 
Bewußtsein von den kanalisierenden christlichen Symbolen befreit worden 
war" -, überschlägt sich die Psychologisierung. Interessant ist auch, wie das 
Hammarskjöld-Buch des Verfassers den UNO-Generalsekretär einerseits als den 
typischen Protestanten hinstellt, und zugleich den großen Einfluß der katholi- 
schen - von Sunden als betont un-protestantisch hingestellten - Mystik heraus- 
arbeitet (s. vergleichsweise 49 und 57; es handelt sich weniger um Mißdeutungen 
als darum, daß die wissenschaftliche Reflexion hinter der reicheren lebendigen 
Wirklichkeit zurückbleiben muß. 

Aufschlußreich wäre es, die •Rolle" des Religionspsychologen und Religions- 
soziologen selbst zu untersuchen, und dabei die Relativität und Einseitigkeit des 
•wissenschaftlichen Zugangs" zur Religion herauszustellen. Ob man, wie es Sun- 



Literaturbericht 388 

den anscheinend tut, diese Relativität durch Anhäufung von Material beseitigen 
kann, oder ob sich hier die grundsätzliche Begrenztheit der psychologischen 
Methode zeigt? 

Doch diese kritischen Notizen sollen nur auf Randunschärfen hinweisen, die 
nicht zuletzt auch darauf beruhen, daß der Verfasser sich hütet, sein überreiches 
Material in eine feste Systematik hineinzupressen: Vorteil und zugleich auch 
Nachteil der Arbeit. 

Religion als Rollenaneignung 

Der Grundbegriff, mit dem der Verfasser die Ergebnisse der empirischen Reli- 
gionspsychologie (Girgensohn, Gruehn) und der Tiefenpsychologie, der klinisch- 
medizinischen Forschungen und der geisteswissenschaftlichen Interpretation zu 
verbinden sucht, ist die Rolle. Von zwei Seiten her eröffnet er einen Zugang zum 
Verständnis dieses Begriffs. 

Gehirn- und nervenpsychologisch funktioniert das menschliche Verhalten - 
•passives" Aufnehmen von Eindrücken, Wahrnehmen usw. und •aktives" Ein- 
greifen in die Wirklichkeit, Wollen und Tun usw. - nicht in einer stets neuen, 
von vorherigen Erlebnissen unbeeinflußten Spontaneität, sondern die Vergan- 
genheit des Menschen, seine ererbten Anlagen und seine erworbenen •Verhal- 
tensmuster" beeinflussen sein Verhalten. Eine Wahrnehmung wird nicht rein 
passiv registriert, sondern in ein Deutungssystem übernommen und dort erst zu 
einem sinnvollen •Bild" umgestaltet. Sunden beschreibt z. B. aus seiner Tätig- 
keit als Polizeipsychologe, wie völlig harmlose Geräusche oder Gegenstände in 
der Aufmerksamkeit von Polizisten das Bild von Verbrechern o. ä. erzeugten: 
Die Verhaltensmuster im Wahrnehmungsablauf dieser Polizisten waren schon 
vor der Wahrnehmung auf •Verbrechen" eingestellt, und so brauchte es nur 
belanglose Auslösungsmomente, um die Wahrnehmung •Verbrecher" zu pro- 
jezieren. Jeder Soldat kennt aus dem Krieg ähnliche Erlebnisse. Umgekehrt greift 
der Mensch auch niemals in paradiesisch-unbekümmerter Frische in die Umwelt 
ein, sondern stets schon aus einem gewissen Status, aus einer •Rolle" heraus. 
Solche Rollen wechseln oft, ähnlich wie ein Kind Verkäufer oder Polizist spie- 
lend seine Umwelt zu bewältigen versucht; ja manchmal geschieht ein •Phasen- 
wechsel" sehr plötzlich zu entgegengesetzten Rollen-im kindlichen Spiel zwischen 
Einkäufer und Verkäufer. Aber es sind stets •Rollen", in denen nach der Sup- 
position der Rollenpsychologie der Mensch seiner Umwelt begegnet; und sie 
sieht ihre Aufgaben darin, diese •Rollen" a) zu beschreiben und b) aus der Ver- 
gangenheit usw. zu erklären und Schlüsse daraus zu ziehen. 

Der andere Weg führt über soziographische und soziologische Untersuchungen. 
Aus der für jedermann evidenten Tatsache, daß die Menschen sich in Gruppen 
zusammenfinden, zu Gruppen zusammenwachsen und aus irgendeiner Gruppen- 
Gesinnung oder -Verhaftung heraus auf ihre Umwelt reagieren, hat man über 
statistische Erhebungen (Soziographie) und Deutungen (Soziologie) eine Wissen- 
schaft erarbeitet, die heute recht genau über das Verhalten der Gruppenglieder 
Auskunft geben kann; selbst derjenige, der sich vom Gruppenmechanismus zu 



Literaturbericht 389 

lösen sucht, bleibt irgendwie - oft im Protest - dem Referenzsystem treu, das er 
von seiner Gruppe empfangen hat, er spielt die •Rolle" weiter, wenn auch im 
Gegenspiel. 

Die Rollenpsychologie, die also diese Phänomene beschreibt, aus der Entste- 
hung, von hinten her, zu verstehen, und nach vorne, auf ihre Weiterentwicklung 
hin, zu deuten sucht, wird erst dann zur ernstzunehmenden Wissenschaft, wenn 
sie der Vielfalt der konkreten Rollen, der Komplexheit der Faktoren, aus denen 
eine Rolle besteht, und dem verwickelten Ineinander-Übergehen oder sich Gegen- 
einander-Absetzen gerecht wird. Hier liegt die Gefahr der Rollenpsychologie, 
und vielleicht kann man - durch Sundens Arbeit angeregt - als wichtigstes Krite- 
rium für eine wissenschaftliche Beschäftigung mit den Rollen, in denen der 
Mensch innerhalb seiner Umwelt sich bewegt, dies eine sagen: Der Wissenschaft- 
ler muß sich der Begrenztheit seiner Methoden bewußt sein, muß immer wissen, 
daß die Wirklichkeit reicher und tiefer ist als die reflexe Aufarbeitung durch ein 
abstrakt bleibendes System. Dann aber ist gerade die Rollenpsychologie ein 
unersetzbares Hilfsmittel zum Verständnis des Menschen. 

Wie geschickt Sunden ihr wissenschaftliches Instrumentarium zu handhaben 
versteht, zeigt das Buch Seite für Seite. Was der Verfasser über •Gebet, Medita- 
tion, Kontemplation" schreibt, wie er Visionen und Auditionen rollenpsycholo- 
gisch interpretiert, in welcher Weise er die Dogmen der Prädestination, des Jen- 
seits usw. religionstypologisch einordnet, und besonders wie er die vielen, oft 
breit geschilderten Erlebnisse gläubiger Menschen ausdeutet und auf eine •Rolle" 
zurückführt, muß das Interesse dessen erwecken, der sich mit Spiritualität be- 
schäftigt. 

Auf Einzelheiten einzugehen, ist hier nicht der Platz: Der Phasenwechsel von 
religiöser und profaner Rolle, der Übergang von einer Du-Rolle zur Identifika- 
tion mit dem Du (z. B. Christus), der Sunden in seinem Hammarskjöld-Buch 
beschäftigt, die Bedeutung von Drogen, die Bewertung religiöser Haltungen als 
reif oder unreif, die Analyse der •Bekehrung", die ehrfurchtsvollen Unter- 
suchungen von großen, religiösen Gestalten (Augustinus, Bernhard, Johannes 
vom Kreuz, Kierkegaard, Ignatius von Loyola, Luther, Ramakrishna, Sweden- 
borg, die beiden Theresen, Vinzenz von Paul usw.), die Kritik an vielen ein- 
gebürgerten Vorstellungen aus Aszese und Mystik, auch die beiden großen Kapi- 
tel über C. G. Jung und S. Freud, bei dem Sunden eine wohl auf infantilem 
Schulderlebnis beruhende Verdrängung des Gottesglaubens analysiert - all das 
und noch viel mehr ist gerade für den interessant und wichtig, der von keinem 
psychologischen Fachstudium herkommt. Ich möchte hier auf zwei Lesefrüchte 
hinweisen. 

Rolle und Lehre 

In einem aufschlußreichen Kapitel werden zwei Grundtypen des religiösen Ver- 
haltens untersucht. Der eine Typ begibt sich in ein •Gehäuse" von festen Lehren 
und Gesetzen. Der Mensch dieser Haltung sucht als erstes die äußere Sicherheit 
seiner •Gehäuse-Religion", der er sich beugt, er sucht die Lehre, in der er für 



Literaturbericht 390 

alle Fragen Antworten hat, er sucht das Gesetz, das ihm feste Lebensvorschriften 
an die Hand gibt. •Die Bibel", so sagt der Verfasser, •enthält (zweifelsohne) 
Lehrformeln und Doktrinen" und gibt damit die Möglichkeit, sich daraus ein 
•Gehäuse" zu machen, •sie enthält aber auch Berichte über Menschen, die Gott 
erlebt haben" (201), und damit auch die Möglichkeit zur Rollenaneignung. Und 
solche •Rollen" - also nicht abstrakte, festliegende Sätze, sondern Menschen mit 
gelebter Religiosität - sind es, die nach dem Verfasser der andere Typ in den 
Mittelpunkt seines Lebens stellt. Sunden bringt als Beispiele dieser •Rollen"- 
Religiosität Nathan Söderblom, Lammenais, Kardinal Newman, Blaise Pascal, 
Ignace Lepp (der nach der Lehre des Marxismus die Rolle des Christentums 
fand) und auch Ignatius von Loyola (im Gegensatz zu dem Gehäusemensditn 

Calvin!). 
Eine solche Typisierung ist notwendigerweise einseitig-abstrakt. Es gibt weder 

die reine Gehäusementalität, •eine streng formulierte Welt- und Lebens- 
anschauung, die das Individuum, wenn es sie sich einmal angeeignet hat, von 
jeder erneuten Auseinandersetzung mit dem Leben befreit" (199), noch ist ein 
Leben in irgendeiner •Rolle" möglich ohne Normen und Prinzipien. Aber die 
überscharfe Typisierung legt den Blick frei für tiefere Zusammenhänge. 

Die soziale Rolle als Basis der religiösen Entscheidung 

Der Grundanstoß, den jeder religiöse Leser an dieser Religionspsychologie neh- 
men muß, ist die anscheinende Nivellierung des Gottesbezugs eines Menschen zur 
sozialen Verhaltensform: man wird nach der Rollenpsychologie in eine bestimmte 
gesellschaftlich vorgegebene Verhaltensform hineingeboren; Anlage, Erziehung, 
Umwelt, Erlebnisse usw. formen im Gehirn - oft als aggressive Gegenposition 
oder Verdrängung - einen bestimmten Vorrat von Verhaltensmustern, nach 
denen der Mensch wahrnimmt und handelt; es braucht also nur von außen ein 
bestimmter Anstoß zu kommen, um eine •Rolle" auszulösen; eine oder eine An- 
zahl dieser Rollen, die gewachsen sind und sich natürlich weiter nach psychologi- 
schen Gesetzen ausformen, soll •die Religion" sein. 

Um den Schock einer solchen These integrieren zu können, lohnt es sich, die 
Ergebnisse anderer Wissensgebiete zum Vergleich heranzuziehen. Wenn z. B. 
Sunden die Übersteigung aller Sinnenhaftigkeit bei Johannes vom Kreuz aus 
einer Opposition gegen die hl. Terese zu erklären versucht (71), so übersieht er, 
daß der Begriff •nudus" (nackt) einfachhin ein uraltes traditionelles Sinnfeld an- 
zeigt, mit dem der Kirchenlehrer seine Erfahrungen ausdrückt. Es ist eine 
Sprache, in die der Mystiker hineingeboren wurde, aus der heraus er denkt und 
in die hinein er seine Erlebnisse konkretisiert und objektiviert. Ohne die Vor- 
gegebenheit der Sprache gibt es auch anderswo kein menschliches Leben; jeder 
Impuls, jedes Denken und Wollen, ist von vornherein von dem Überlieferungs- 
strom, den die Sprache an uns heranträgt, beeinflußt und geprägt. In seinem 
Werk •Wahrheit und Methode" ist Hans-Georg Gadamer diesen philosophi- 
schen Gesetzlichkeiten nachgegangen; die moderne Hermeneutik, die im prote- 
stantischen Raum immer mehr die Form der Theologie wird, hat nichts anderes 



Literaturbericht 391 

zum Thema. Ein jeder Mensch - und vielleicht gerade der religiöse Mensch, der 
sich nicht mit Formeln begnügen, sondern Persönlichstes, Intimstes leben und 
aussprechen will - schwimmt im Strom der Sprache; er kann sich mit seinen 
Ideen und Freiheitsentscheidungen nicht an ein festes Ufer begeben, um von dort 
den Fluß der Sprache zu beobachten und zu beurteilen: das ist nur innerhalb des 
Sprach-Stroms möglich. Er kann nur zu reflektieren versuchen, wo er schwimmt, 
warum er dort schwimmt, und dann vielleicht eine kleine, von außen unmerk- 
bare, für ihn aber entscheidende Richtungsänderung innerhalb des großen 
Sprachstromes versuchen oder sich bewußt zu seinen historischen Bedingtheiten 
bekennen. 

Zu ähnlichen Ergebnissen gelangt die moderne Verhaltensforschung, die durch 
einen Mann wie Konrad Lorenz in den letzten Jahren populär geworden ist. Auf 
die Ebene des religiösen Verhaltens transponiert, könnte man ihre Lehren viel- 
leicht folgendermaßen formulieren: Vieles, sehr vieles von dem, was man einmal 
für Wesensbestandteile der Entscheidung gehalten, ist einfach nur ein angebo- 
renes oder erworbenes Verhaltensmuster, ein Mechanismus, in den sich der 
Mensch hineinbegeben muß, um überhaupt existieren zu können. Den größten 
Teil seines Lebens, auch seines religiösen Lebens, wird er von vor- oder nach- 
persönlichen Faktoren dirigiert. Der eigenen religiösen Entscheidungskraft bleibt 
sehr wenig zu tun übrig - der Christ präzisiert, selbst wenn er nicht genau sagen 
kann, was es ist, sehr wenig, aber das Eigentliche! 

Zugleich aber zeigt die Verhaltensforschung, wie notwendig und human es ist, 
daß die soziologischen Umstände dem Menschen einen Großteil der Entschei- 
dungsmöglichkeiten abnehmen. Die Gebetszeiten z. B., das sittlich korrekte Ver- 
halten in der Gesellschaft usw. können unmöglich von Fall zu Fall frei entschie- 
den und gewollt werden: Innerhalb weniger Tage wäre der Mensch eine neuro- 
tische Ruine. Sunden würde sagen: Der Mensch braucht die •Rollen", braucht die 
soziologischen Referenzsysteme, um innerhalb ihrer handeln zu können. Gada- 
mer würde weiter ausführen: Was dem Menschen zu tun auferlegt ist, ist die 
Reflexion seiner •Rolle", seiner eigenen Stellung im historischen Ganzen der 
Entwicklung, ist die bewußte, schöpferische Übernahme dieser Rolle und damit 
zugleich der eigene personale Akzent, den er innerhalb des Konzertes der Gei- 
stesgeschichte zu setzen hat; und diese Akzentsetzung ist jedem Menschen aufge- 
tragen, ganz gleich, ob er oder die Öffentlichkeit sie aus dem Gesamtkonzert her- 
aushören kann oder nicht. Paulus lehrt, daß jeder Christ sein Charisma habe, 
also seine unverwechselbare Rolle im Dienst am Aufbau des Leibes Christi. 

Der Christ aber muß noch einmal präzisieren, er muß sich bewußt werden, daß 
Rollenpsychologie und Sprachanalyse nur Leitfäden bieten, um an den konkreten 
Menschen und seine Situation herankommen zu können, und daß die Richtigkeit 
gerade der Rollenpsychologie sich an der Ehrfurcht vor dem konkreten Menschen 
mißt, der niemals aufgeht in wissenschaftlich formulierten Rollen. Gerade dieser 
•Rest", der nicht in noch so detaillierten Systemen aufgeht, macht die •Richtig- 
keit" des Systems aus. Dieser •Rest" ist kein reines Überbleibsel, dem die Wis- 
senschaft sich assymptotisch auf einer im Unendlichen verlaufenden Linie nähert, 
sondern macht das Eigentliche des Menschen aus, seine in keine theoretische For- 



Literaturberidit 392 

mulierung auflösbare Personalität. Und hier auf einmal kommt auch der Wahr- 
heitscharakter des Religiösen zur Sprache. Auch es (das Religiöse) - um bei dem 
formalen Charakter des Neutrums zu bleiben - kann in vielfältige psychologi- 
sche Beziehungen aufgelöst werden. Doch es bleibt ein Rest, und dieser Rest ist 
das Eigentliche: die Begegnung des Menschen mit seinem Gott, die in dem •Ja" 
des Glaubens besteht. Der Wissenschaftler läuft schnell Gefahr, auch dieses Ja 
in psychologische Faktoren aufzulösen; der Christ aber - und darin ist er so ur- 
menschlich wie ein jeder, der realisiert, was Liebe, was Begegnung, was •Du" 
bedeutet - weiß, daß er in ihm die psychologischen Referenzsysteme durchstößt 
und der Wirklichkeit seines Gottes begegnet: das heißt Glaube und, von Gott 
her gesehen, Gnade. 

Der Verlust an religiösen Werthaftigkeiten, der mit den modernen religions- 
psychologischen Forschungen wie der vorliegenden auch für den frommen Chri- 
sten gegeben ist (und gegeben sein muß!), springt in die Augen. Der Bereich des 
Säkularen, religiös-sittlich Indifferenten greift viel tiefer in das religiöse Verhal- 
ten ein, als unsere Väter sich jemals träumten. Der Gewinn wird aber leicht über- 
sehen: Was über die Neuetablierung des Tugend-Begriffs (im Gegensatz zu 
einer existentialistischen Konzentration auf die •Entscheidung") und über die 
Notwendigkeit der Übung (im Gegensatz zur je neuen, vollbewußten Freiheits- 
tat) zu sagen wäre, ist nicht schwer nachzuvollziehen. Wichtiger aber ist das Ver- 
ständnis, das aus solchen und ähnlichen wissenschaftlichen Strömungen für typisch 
katholische Glaubenslehren wie Tradition oder Kirche erwächst: •Der Vorteil 
bei einem festen Dogma und einem festen Ritus liegt darin, daß sie die unbe- 
wußten Inhalte als Projektionen aufnehmen können und dadurch die Entste- 
hung von Neurosen verhindern ..." (316 f): Die Kirche ist es, die uns die mora- 
lischen und religiösen Verhaltensmuster schenkt, ohne die ein menschliches Han- 
deln unmöglich ist; wenn Gadamer von dem Strom der Sprache spricht, aus dem 
wir nicht aussteigen, den wir nur reflektieren und vielleicht neu akzentuieren 
können, dann ist das fast eine Definition des katholischen Traditionsbegriffs. 
Nur dürfen wir, d. h. der einzelne Christ und auch die •Kirche", nicht zu 
•Gehäusemenschen" im Sinne der Religionspsychologie Sundens werden, die 
starr und reaktionär die menschliche Persönlichkeit uniformieren und damit aus- 
löschen, sondern müssen •Rollen"-Funktionen ausüben, in denen der Christ zur 
persönlichen Lebensführung und individuellen Reife gelangt. 

Gewiß, man kann eine solche Religionspsychologie, wie sie Sunden geschrie- 
ben hat, nicht einfach •heilig"-sprechen; aber es ist doch wichtig zu beachten, daß 
ein Weg, der auf den ersten Blick weg vom Christlichen, zur völligen Einebnung 
des Übernatürlichen zu führen scheint, tiefer gesehen eine von manchen fast auf- 
gegebene Dimension des Christlichen zurückgewinnt: die Tradition und die 
Kirche. Josef Sudbrack SJ 




