LITERATURBERICHT

Verlust und Gewinn

Die Spiritualitat schaut auf die Religionspsychologie

Man sollte das Buch des ordinierten Pastors der schwedischen Staatskirche, Hjal-
mar Sundénl, nicht mit dem Auge eines Kritikers lesen, der nach Bruchstellen
ausspaht, um dort anzusetzen und das Gebiude zum Einsturz zu bringen; aber
auch nicht mit der blasierten Neugier des Touristen, der durch die Museumssile
wandert und auf seinem Katalog Bild fiir Bild abhakt: bekannt — erledigt; sondern
als Nichtfachmann mufl man es lesen, wie man in ein unbekanntes, fremdartiges
Museum eintritt, vorsichtig die Treppen emporsteigt, auf den Géngen und Absit-
zen fragend stehen bleibt, und dann doch langsam die Atmosphire der fremd-
artigen Bildwelt einatmet, die in diesen Ausstellungsrdumen zu spiiren ist. Es
lohnt sich ndmlich, mit den religionspsychologischen Fakten und Theorien dieses
Buches vertraut zu werden.

Trotzdem: einige kritische Bemerkungen

Sein wissenschaftlicher Wert ist unbezweifelbar: ,Die Religion und die Rollen“
waren nicht zuletzt der Grund dafiir, dafl sein Autor kiirzlich einen Lehrstuhl
an der Universitdit Uppsala fiir Religionsgeschichte und Religionspsychologie?

1 Die Religion und die Rollen. Eine psychologische Untersuchung der Frémmigkeit. Ber-
lin, Tépelmann 1966. VII, 451 S., Ln. DM 68,—. Die Seitenzahlen im Text beziehen sich
aul dieses Budh.

2 Der Klappentext zu einer anderen Arbeit, mit der sich Sundén einem breiteren deut-
schen Lesepublikum vorstellt, iber ,Die Christusmeditationen Dag Hammarskjdlds in
Zeichen am Weg“ (Frankfurt/M., Knecht 1967. 104 S., engl. brosch. DM 8,80) macht ihn
unverstindlicherweise zum Literarhistoriker. Der Autor setzt sich in dieser Arbeit mit
einer hauptsichlich in Skandinavien lautgewordenen Diskussion auseinander: man hat
aus Hammarskjolds Tagebuch ,Zeichen am Weg“ (GuL 38 {1965] 185 ff) das Zeugnis
eines ,schockierenden Narzifmus“ gemacht. Der Generalsekretir der UNO soll sich in
den Glauben hineingesteigert haben, daff er von Gott als ,Opferlamm® ausersehen sei,
und im Laufe der Jahre habe er sich immer mehr ,blasphemisch® mit Christus identifi-
ziert. — Die Gegenargumente Sundéns sind so schlagend, daf} diese (Psychologen wiirden
sagen: aus verdriangten Gefithlen des Neides und des Gottesverlangens geborenen) An-
witrfe aufhéren miifiten; zugleich bringen sie uns die Gestalt des grofien Schweden niher:
einerseits wird gezeigt, daff Hammarskjéld nur alte Gedanken der christlichen Tradition
variiert und sich in vielen, den Gegnern anstoflig erscheinenden Ideen an die Uberliefe-
rung gchalten hat; zum andern aber kann Sundén zeigen, dafl sich Hammarskjéld von
einer pantheisierenden Einheitsmystik auf ein Du-Verhaltnis zu Gott und Christus ent-
wickelt hat. Dadurch, daff Sundén leicht lesbar schreibt und auferdem manche wertvolle
Erkenntnis aus seinem religionspsychologischen Arbeitsgebiet einflicht, wird das Buch



Literaturbericht 386

erhalten hat. Die deutsche Ubersetzung konnte auf die vierte Auflage des 1959
zum erstenmal erschienenen Werkes zuriickgreifen: ein wissenschaftlicher Best-
seller! Die bisherigen Besprechungen in Deutschland scheinen den schwedischen
Erfolg zu bestitigens. Was im folgenden mit dem Unterton der Kritik angemerkt
wird, sollte darum weniger als Kritik, denn als Markierung des Standortes Sun-
déns und als Aufzeigen der Schwierigkeiten aufgefafit werden, mit denen ein so
anspruchsvolles Unternehmen einer psychologischen Untersuchung der Frémmig-
keit zu kampfen hat.

Die grofiten Schwierigkeiten wird vielen der Stil des Buches bereiten. Nicht
als ob es, trotz der nicht immer glicklichen Ubersetzung?, sprachlich schwer zu
lesen sei; aber das Aneinanderreihen von Daten, Beobachtungen, Analysen, Deu-
tungen kommt dem psychologischen Laien (vielleicht wird ein Fachmann mich
hier bestitigen) oftmals willkiirlich vor; man erhilt gelegentlich den Findruck,
als versuche der Autor mit aller Gewalt jeden Geistesblitz, jede Notiz aus einem
groflen Zettelkasten, jedes irgendwann einmal gelesene Buch noch unterzubrin-
gen. Weniger wire mehr gewesen. Das mag psychologisches Genus litterarium
sein; aber es kénnte auch die Unausgeglichenheit des Versuches manifestieren,
das ,Religidse* in dem tiefen, unobjektivierbaren Sinn der gelebten Frémmig-
keit mittels der Wissenschaft, also der Objektivation, zu beschreiben und zu er-
fassen,

Was bedeutet es z. B., wenn Sundén oft genug betont, dafl seine psychologi-
schen Untersuchungen nicht iiber die dahinterstehende metaphysische Wirklich-
keit urteilen, sondern nur das gegen ,Wahr-und-Falsch® indifferente Erschei-
nungsbild beschreiben méchten? ,Katholische Leser diirfen nicht iibersehen, ,daft
die Gnade sich der Mechanismen der Natur bedient’, und dafl die Religions-
psychologie sich auf das Studium der letztgenannten beschrankt® (124318; 1538,
55, 713). Er zeigt auch iiberzeugend, dafl im Blickpunkt des Fachpsychologen der
Atheismus eine ebenso leicht erkldrbare Rolleniibernahme ist wie der Gottes-
glaube (110, 20423, 358 ff, 394). Daneben aber stehen Aussagen — und sie machen
die Breite des Buches aus —, aus denen man mit bestem Willen nichts anderes
herauslesen kann, als dafl das ,Religiose“ nur ein Epiphinomen irgendwelcher
biologisch-chemischer Vorginge sei. Also doch ein Atheismus, wenn nicht gar ein
primitiver Materialismus? Besonders auffillig schien mir dies bei der ,Ent-
mythologisierung und Psychologisierung der Jenseitsvorstellungen zu sein, wo-

auch iiber die Gestalt Hammarskjélds hinaus fiir einen religitsen Leser recht aufschlufi-
reich.

3 Reinhald Hasenkamp OFM, in FStud 49 (1967) 140-146; oder Luth. Rundschau 17
(1967) 291.

* Pére (1121, u. 6.) muf Pater und nicht Vater heiflen; nach 127 heiflen die beiden belgi-
schen Sprachen: franzdsisch und wallonisch (!); wenn man zum englischen Original die
franzésische Ubersetzung zitiert, warum nicht auch die deutsche (z. B. 16941); ein Druck-
fehler wie 2408 (das Unbehagen, kleines Geschlechtswort) zeigt die Unkenntnis der Mate-
rie; das Sachregister ist unbrauchbar: bei Stichworten wie Atheistische Verhaltensweise 23
fehlen die eigentlich wichtigen Verweisstellen (s.u. im Literaturbericht); dhnlich zum
Stichwort Teufel 173: viel wichtiger ist 224% oder 259; die 51137 zitierte Anm. 77 fehlt;
usw.



Literaturbericht 387

bei interessanterweise der Verfasser der Hélle mehr Realitatswert zuzuschreiben
scheint als dem Himmel (396 ff). Wie kann man mit psycho-chemischen Erkli-
rungen des religidsen Phinomens die Konsequenz des Atheismus vermeiden
(z. B. 49ff, 68; Methodik der Arbeit ist: Kombination von ,Wahrnehmungs-
psychologie und Rollenbegriff“ 418 f)?

Konkrete Beispiele: Die Religiositit Luthers wird aus Schuldgefithlen erklirt;
eine Aggression gegen den Vater wird erst nach innen verdringt (Angstgefiihle),
spater aber nach auflen, gegen Papst und Kirche gerichtet. Ein solcher Riickgriff
auf Freud bekommt nur ein so winziges Bruchstiid aus der reichen Personlich-
keit des Reformators in den Griff, dafl diese Analyse in ihrer Isoliertheit einer
Fehlanalyse gleichkommt. Die konkrete ,Psychologie“ ist und bleibt reicher als
die ,wissenschaftliche“ Reflexion.

Ahnlich bruchstiickhaft deutet Sundén den Katholizismus, die ,normale katho-
lische Frommigkeit. Schon daf er sie in einer Uberschrift durch ein ,und“ mit
den ,Marienoffenbarungen unserer Zeit“ verbindet (111ff), 14t erahnen, daf}
willkiirlich nur ein Teilaspekt betrachtet wird. Rémisch-katholisch soll heiffen:
kausal-denkend zu Gott gelangen (22), nicht auf den Glauben bauen (196 f);
»exklusive Sekte” und ,katholische Kirche* stehen auf einer Stufe (387). Welches
Bild vom Katholizismus mag dahinter stehen? Dabei ist das Buch von einer ehr-
fiirchtigen Hochachtung vor dem katholischen Glauben getragen, als habe Sundén
eine innere Sehnsucht nach der ,Geborgenheit® des Glaubens und weiche den-
noch — aus wissenschaftlicher Redlichkeit und zugleich fast kindlicher Scheu vor
dem ,groflen Abenteuer” — vor diesem machtvollen Block zuriick.

Es gehort wahrscheinlich zum Wesen einer psychologischen Betrachtungsweise
des Menschen, dafl sie immer nur einen Teilaspekt betrachten kann; die vollgiil-
tige Betrachtung des Menschen ist mehr als Psychologie, ist Begegnung, ist An-
erkennung des andern, ist im Grunde immer schon ,Glaube“. An manchen Stel-
len kann man geradezu verfolgen, wie die reine Psychologie nicht fertig wird mit
dem ganzen Phinomen, das sie beschreiben mochte. Z. B. soll der katholische
Glaube die Figur Mariens als Ausgleich einer einseitigen Vater-Religion benoti-
gen; Luthers Glaube hingegen habe eine solche Ergéinzung nicht nétig, ,da er im
Grunde eine Mutter-Religion ist* (279193); doch schon eine Seite vorher kann
man tiber den Reformator genau das Gegenteil lesen. Wenn die Nazikatastro-
phe mit der Liturgiefeindlichkeit des Luthertums verbunden wird — ,als das
Bewuftsein von den kanalisierenden christlichen Symbolen befreit worden
war® —, iiberschldgt sich die Psychologisierung. Interessant ist auch, wie das
Hammarskjold-Buch des Verfassers den UNO-Generalsekretir einerseits als den
typischen Protestanten hinstellt, und zugleich den grofien Einflufl der katholi-
schen — von Sundén als betont un-protestantisch hingestellten — Mystik heraus-
arbeitet (s. vergleichsweise 49 und 57; es handelt sich weniger um Mifideutungen
als darum, daf die wissenschaftliche Reflexion hinter der reicheren lebendigen
Wirklichkeit zuriikbleiben muf.

Aufschlufireich wire es, die ,Rolle“ des Religionspsychologen und Religions-
soziologen selbst zu untersuchen, und dabei die Relativitit und Einseitigkeit des
»wissenschaftlichen Zugangs“ zar Religion herauszustellen. Ob man, wie es Sun-



Literaturbericht 388

dén anscheinend tut, diese Relativitat durch Anhaufung von Material beseitigen
kann, oder ob sich hier die grundsatzliche Begrenztheit der psychologischen
Methode zeigt?

Doch diese kritischen Notizen sollen nur auf Randunschirfen hinweisen, die
nicht zuletzt auch darauf beruhen, dafl der Verfasser sich hiitet, sein tberreiches
Material in eine feste Systematik hineinzupressen: Vorteil und zugleich auch
Nachteil der Arbeit.

Religion als Rollenaneignung

Der Grundbegriff, mit dem der Verfasser die Ergebnisse der empirischen Reli-
gionspsychologie (Girgensohn, Gruehn) und der Tiefenpsychologie, der klinisch-
medizinischen Forschungen und der geisteswissenschaftlichen Interpretation zu
verbinden sucht, ist die Rolle. Von zwei Seiten her eroffnet er einen Zugang zum
Verstiandnis dieses Begriffs.

Gehirn- und nervenpsychologisch funktioniert das menschliche Verhalten —
»passives® Aufnehmen von Eindriicken, Wahrnehmen usw. und ,aktives“ Ein-
greifen in die Wirklichkeit, Wollen und Tun usw. — nicht in einer stets neuen,
von vorherigen Erlebnissen unbeeinflufiten Spontaneitit, sondern die Vergan-
genheit des Menschen, seine ererbten Anlagen und seine erworbenen , Verhal-
tensmuster® beeinflussen sein Verhalten. Eine Wahrnehmung wird nicht rein
passiv registriert, sondern in ein Deutungssystem tibernommen und dort erst zu
einem sinnvollen ,Bild“ umgestaltet. Sundén beschreibt z. B. aus seiner Tatig-
keit als Polizeipsychologe, wie vollig harmlose Gerdusche oder Gegenstinde in
der Aufmerksamkeit von Polizisten das Bild von Verbrechern o. a. erzeugten:
Die Verhaltensmuster im Wahrnehmungsablauf dieser Polizisten waren schon
vor der Wahrnehmung auf ,Verbrechen“ eingestellt, und so brauchte es nur
belanglose Auslésungsmomente, um die Wahrnehmung ,Verbrecher zu pro-
jizieren. Jeder Soldat kennt aus dem Krieg dhnliche Erlebnisse. Umgekehrt greift
der Mensch auch niemals in paradiesisch-unbekiimmerter Frische in die Umwelt
ein, sondern stets schon aus einem gewissen Status, aus einer ,Rolle“ heraus.
Solche Rollen wechseln oft, dhnlich wie ein Kind Verkdufer oder Polizist spie-
lend seine Umwelt zu bewaltigen versucht; ja manchmal geschieht ein ,Phasen-
wechsel“ sehr plétzlich zu entgegengesetzten Rollen—im kindlichen Spiel zwischen
Einkidufer und Verkaufer. Aber es sind stets ,Rollen, in denen nach der Sup-
position der Rollenpsychologie der Mensch seiner Umwelt begegnet; und sie
sieht ihre Aufgaben darin, diese ,Rollen” a) zu beschreiben und b) aus der Ver-
gangenheit usw. zu erkldren und Schlisse daraus zu ziehen.

Der andere Weg fithrt iiber soziographische und soziologische Untersuchungen.
Aus der fiir jedermann evidenten Tatsache, daff die Menschen sich in Gruppen
zusammenfinden, zu Gruppen zusammenwachsen und aus irgendeiner Gruppen-
Gesinnung oder -Verhaftung heraus auf ihre Umwelt reagieren, hat man dber
statistische Erhebungen (Soziographie) und Deutungen (Soziologie) eine Wissen-
schaft erarbeitet, die heute recht genau itber das Verhalten der Gruppenglieder
Auskunft geben kann; selbst derjenige, der sich vom Gruppenmechanismus zu



Literaturbericht 389

16sen sucht, bleibt irgendwie — oft im Protest — dem Referenzsystem treu, das er
von seiner Gruppe empfangen hat, er spielt die ,Rolle* weiter, wenn auch im
Gegenspiel.

Die Rollenpsychologie, die also diese Phinomene beschreibt, aus der Entste-
hung, von hinten her, zu verstehen, und nach vorne, anf ihre Weiterentwicklung
hin, zu deuten sucht, wird erst dann zur ernstzunehmenden Wissenschaft, wenn
sie der Vielfalt der konkreten Rollen, der Komplexheit der Faktoren, aus denen
eine Rolle besteht, und dem verwickelten Ineinander-Ubergehen oder sich Gegen-
einander-Absetzen gerecht wird. Hier liegt die Gefahr der Rollenpsydhologie,
und vielleicht kann man —~ durch Sundéns Arbeit angeregt — als wichtigstes Krite-
rium fiir eine wissenschaftliche Beschiftigung mit den Rollen, in denen der
Mensch innerhalb seiner Umwelt sich bewegt, dies eine sagen: Der Wissenschaft-
ler muf} sich der Begrenztheit seiner Methoden bewufit sein, mufl immer wissen,
dafl die Wirklichkeit reicher und tiefer ist als die reflexe Aufarbeitung durch ein
abstrakt bleibendes System. Dann aber ist gerade die Rollenpsychologie ein
unersetzbares Hilfsmittel zum Verstindnis des Menschen.

Wie geschickt Sundén ihr wissenschaftliches Instrumentarium zu handhaben
versteht, zeigt das Buch Seite fiir Seite. Was der Verfasser iiber »Gebet, Medita-
tion, Kontemplation“ schreibt, wie er Visionen und Auditionen rollenpsycholo-
gisch interpretiert, in welcher Weise er die Dogmen der Pridestination, des Jen-
seits usw. religionstypologisch einordnet, und besonders wie er die vielen, oft
breit geschilderten Erlebnisse glaubiger Menschen ausdeutet und auf eine ,Rolle*
zurtickfithrt, muf das Interesse dessen erwecken, der sich mit Spiritualitit be-
schaftigt.

Auf Einzelheiten einzugehen, ist hier nicht der Platz: Der Phasenwedhsel von
religioser und profaner Rolle, der Ubergang von einer Du-Rolle zur Identifika-
tion mit dem Du (z. B. Christus), der Sundén in seinem Hammarskjold-Buch
beschiftigt, die Bedeutung von Drogen, die Bewertung religioser Haltungen als
reif oder unreif, die Analyse der »Bekehrung®, die ehrfurchtsvollen Unter-
suchungen von grofien, religidsen Gestalten (Augustinus, Bernhard, Johannes
vom Kreuz, Kierkegaard, Ignatius von Loyola, Luther, Ramakrishna, Sweden-
borg, die beiden Theresen, Vinzenz von Paul usw.), die Kritik an vielen ein-
gebiirgerten Vorstellungen aus Aszese und Mystik, auch die beiden grofien Kapi-
tel iiber C. G. Jung und S.Freud, bei dem Sundén eine wohl auf infantilem
Schulderlebnis beruhende Verdringung des Gottesglaubens analysiert — all das
und noch viel mehr ist gerade fiir den interessant und wichtig, der von keinem

psychologischen Fachstudium herkommt. Ich méchte hier auf zwei Lesefriichte
hinweisen.

Rolle und Lehre

In einem aufschlufireichen Kapitel werden zwei Grundtypen des religiésen Ver-
haltens untersucht. Der eine Typ begibt sich in ein ,Gehiuse® von festen Lehren
und Gesetzen. Der Mensch dieser Haltung sucht als erstes die dufiere Sicherheit
seiner ,Gehause-Religion®, der er sich beugt, er sucht die Lehre, in der er fiir



Literaturbericht 390

alle Fragen Antworten hat, er sucht das Gesetz, das ihm feste Lebensvorschriften
an die Hand gibt. ,Die Bibel“, so sagt der Verfasser, ,enthalt (zweifelsohne)
Lehrformeln und Doktrinen® und gibt damit die Maglichkeit, sich daraus ein
,Gehause® zu machen, ,sie enthilt aber auch Berichte iiber Menschen, die Gott
erlebt haben® (201), und damit anch die Moglichkeit zur Rollenaneignung. Und
solche ,Rollen® — also nicht abstrakte, festliegende Sdtze, sondern Menschen mit
gelebter Religiositiat — sind es, die nach dem Verfasser der andere Typ in den
Mittelpunkt seines Lebens stellt. Sundén bringt als Beispiele dieser ,Rollen®-
Religiositdt Nathan Sdderblom, Lammenais, Kardinal Newman, Blaise Pascal,
Ignace Lepp (der nach der Lehre des Marxismus die Rolle des Christentums
fand) und auch Ignatius von Loyola (im Gegensatz zu dem Gehdusemenschen
Calvin!).

Eine solche Typisierung ist notwendigerweise einseitig-abstrakt. Es gibt weder
die reine Gehiusementalitdt, ,eine streng formulierte Welt- und Lebens-
anschauung, die das Individuum, wenn es sie sich einmal angeeignet hat, von
jeder erneuten Auseinandersetzung mit dem Leben befreit® (199), noch ist ein
Leben in irgendeiner ,Rolle“ maglich ohne Normen und Prinzipien. Aber die
tberscharfe Typisierung legt den Blick frei fir tiefere Zusammenhénge.

Die soziale Rolle als Basis der religiésen Entscheidung

Der Grundanstof}, den jeder religiose Leser an dieser Religionspsychologie neh-
men muf, ist die anscheinende Nivellierung des Gottesbezugs eines Menschen zur
sozialen Verhaltensform: man wird nach der Rollenpsychologie in eine bestimmte
gesellschaftlich vorgegebene Verhaltensform hineingeboren; Anlage, Erziehung,
Umwelt, Erlebnisse usw. formen im Gehirn — oft als aggressive Gegenposition
oder Verdringung — einen bestimmten Vorrat von Verhaltensmustern, nach
denen der Mensch wahrnimmt und handelt; es braucht also nur von auflen ein
bestimmter Anstoff zu kommen, um eine ,Rolle“ auszulésen; eine oder eine An-
zahl dieser Rollen, die gewachsen sind und sich natiirlich weiter nach psychologi-
schen Gesetzen ausformen, soll ,die Religion® sein.

Um den Schock einer solchen These integrieren zu konnen, lohnt es sich, die
Ergebnisse anderer Wissensgebiete zum Vergleich heranzuziechen. Wenn z. B.
Sundén die Ubersteigung aller Sinnenhaftigkeit bei Johannes vom Kreuz aus
einer Opposition gegen die hl. Terese zu erkliren versucht (71), so ubersieht er,
dafl der Begriff ,nudus® (nackt) einfachhin ein uraltes traditionelles Sinnfeld an-
zeigt, mit dem der Kirchenlehrer seine Erfahrungen auvsdriickt. Es ist cine
Sprache, in die der Mystiker hineingeboren wurde, aus der heraus er denkt und
in die hinein er seine Erlebnisse konkretisiert und objektiviert. Ohne die Vor-
gegebenheit der Sprache gibt es anch anderswo kein menschliches Leben; jeder
Impuls, jedes Denken und Wollen, ist von vornherein von dem Uberlieferungs-
strom, den die Sprache an uns herantrigt, beeinflufit und geprégt. In seinem
Werk ,Wahrheit und Methode® ist Hans-Georg Gadamer diesen philosophi-
schen Gesetzlichkeiten nachgegangen; die moderne Hermeneutik, die im prote-
stantischen Ranm immer mehr die Form der Theologie wird, hat nichts anderes



Literaturbericht 391

zum Thema. Ein jeder Mensch — und vielleicht gerade der religiése Mensch, der
sich nicht mit Formeln begniigen, sondern Personlichstes, Intimstes leben und
aussprechen will — schwimmt im Strom der Sprache; er kann sich mit seinen
Ideen und Freiheitsentscheidungen nicht an ein festes Ufer begeben, um von dort
den Fluf} der Sprache zu beobachten und zu beurteilen: das ist nur innerhalb des
Sprach-Stroms méglich. Er kann nur zu reflektieren versuchen, wo er schwimmt,
warum er dort schwimmt, und dann vielleicht eine kleine, von auflen unmerk-
bare, fiir ihn aber entscheidende Richtungsinderung innerhalb des grofRen
Sprachstromes versuchen oder sich bewufit zu seinen historischen Bedingtheiten
bekennen.

Zu ahnlichen Ergebnissen gelangt die moderne Verhaltensforschung, die durch
einen Mann wie Konrad Lorenz in den letzten Jahren populir geworden ist. Auf
die Ebene des religiésen Verhaltens transponiert, konnte man ihre Lehren viel-
leicht folgendermafien formulieren: Vieles, sebr vieles von dem, was man einmal
fir Wesensbestandteile der Entscheidung gehalten, ist einfach nur cin angebo-
renes oder erworbenes Verhaltensmuster, ein Mechanismus, in den sich der
Mensch hineinbegeben mufi, um iberhaupt existieren zu konnen. Den gréfiten
Teil seines Lebens, auch seines religiosen Lebens, wird er von vor- oder nach-
personlichen Faktoren dirigiert. Der eigenen religidsen Entscheidungskraft bleibt
sehr wenig zu tun tibrig — der Christ prézisiert, selbst wenn er nicht genau sagen
kann, was es ist, sehr wenig, aber das Eigentliche!

Zugleich aber zeigt die Verhaltensforschung, wie notwendig und human es ist,
daf} die soziologischen Umstinde dem Menschen einen Grof3teil der Entschei-
dungsmoglichkeiten abnehmen. Die Gebetszeiten z. B., das sittlich korrekte Ver-
halten in der Gesellschaft usw. konnen unméglich von Fall zu Fall frei entschie-
den und gewollt werden: Innerhalb weniger Tage wire der Mensch eine neuro-
tische Ruine. Sundén wiirde sagen: Der Mensch braucht dic ,Rollen®, braucht die
soziologischen Referenzsysteme, um innerhalb ihrer handeln zu kénnen. Gada-
mer wirde weiter ausfiihren: Was dem Menschen zu tun auferlegt ist, ist die
Reflexion seiner ,Rolle”, seiner eigenen Stellung im historischen Ganzen der
Entwicklung, ist die bewufite, schépferische Ubernahme dieser Rolle und damit
zugleich der eigene personale Akzent, den er innerhalb des Konzertes der Gei-
stesgeschichte zu setzen hat; und diese Akzentsetzung ist jedem Menschen aufge-
tragen, ganz gleich, ob er oder die Offentlichkeit sie aus dem Gesamtkonzert her-
aushoren kann oder nicht. Paulus lehrt, daf jeder Christ sein Charisma habe,
also seine unverwechselbare Rolle im Dienst am Aufbau des Leibes Christi.

Der Christ aber muf§ noch einmal prézisieren, er muf sich bewufit werden, dafl
Rollenpsychologie und Sprachanalyse nur Leitfiden bieten, um an den konkreten
Menschen und seine Situation herankommen zu kénnen, und daf} die Richtigkeit
gerade der Rollenpsychologie sich an der Ehrfurcht vor dem konkreten Menschen
miflt, der niemals aufgeht in wissenschaftlich formulierten Rollen. Gerade dieser
»Rest®, der nicht in noch so detaillierten Systemen aufgcht, macht die »Richtig-
keit“ des Systems aus. Dieser ,Rest“ ist kein reines Uberbleibsel, dem die Wis-
senschaft sich assymptotisch auf einer im Unendlichen verlaufenden Linie nihert,
sondern macht das Eigentliche des Menschen aus, seine in keine theoretische For-



Literaturbericht 392

mulierung aufldsbare Personalitit. Und hier auf einmal kommt auch der Wahr-
heitscharakter des Religiosen zur Sprache. Auch es (das Religiose) — um bei dem
formalen Charakter des Neutrums zu bleiben — kann in vielfaltige psychologi-
sche Beziehungen aufgelost werden. Doch es bleibt ein Rest, und dieser Rest ist
das Eigentliche: die Begegnung des Menschen mit seinem Gott, die in dem ,Ja*
des Glanbens besteht. Der Wissenschaftler 1duft schnell Gefahr, auch dieses Ja
in psychologische Faktoren aufzuldsen; der Christ aber — und darin ist er so ur-
menschlich wie ein jeder, der realisiert, was Liebe, was Begegnung, was ,Dun*
bedeutet — weifl, daf} er in ihm die psychologischen Referenzsysteme durchstofit
und der Wirklichkeit seines Gottes begegnet: das heifit Glaube und, von Gott
her gesehen, Gnade.

Der Verlust an religiosen Werthaftigkeiten, der mit den modernen religions-
psychologischen Forschungen wie der vorliegenden auch fiir den frommen Chri-
sten gegeben ist (und gegeben sein muf!), springt in die Augen. Der Bereich des
Sékularen, religids-sittlich Indifferenten greift viel tiefer in das religitse Verhal-
ten ein, als unsere Viter sich jemals trdumten. Der Gewinn wird aber leicht iiber-
sehen: Was iiber die Neuetablierung des Tugend-Begriffs (im Gegensatz zu
einer existentialistischen Konzentration auf die ,Entscheidung“) und iiber die
Notwendigkeit der Ubung (im Gegensatz zur je neuen, vollbewufiten Freiheits-
tat) zu sagen wire, ist nicht schwer nachzuvollziehen. Wichtiger aber ist das Ver-
stindnis, das aus solchen und dhnlichen wissenschaftlichen Strémungen fiir typisch
katholische Glaubenslehren wie Tradition oder Kirche erwichst: ,Der Vorteil
bei einem festen Dogma und einem festen Ritus liegt darin, dafl sie die unbe-
wofliten Inhalte als Projektionen anfnehmen kénnen und dadurch die Entste-
hung von Neurosen verhindern .. .* (316 f): Die Kirche ist es, die uns die mora-
lischen und religiésen Verhaltensmuster schenkt, ohne die ein menschliches Han-
deln unméglich ist; wenn Gadamer von dem Strom der Sprache spricht, aus dem
wir nicht aussteigen, den wir nur reflektieren und vielleicht neu akzentnieren
kénnen, dann ist das fast eine Definition des katholischen Traditionsbegriffs.
Nur diirfen wir, d.h. der einzelne Christ und auch die ,Kirche“, nicht zu
»Gehdusemenschen® im Sinne der Religionspsychologie Sundéns werden, die
starr und reaktionir die menschliche Personlichkeit uniformieren und damit ans-
16schen, sondern miissen ,,Rollen®-Funktionen ansiiben, in denen der Christ zur
personlichen Lebensfiihrung und individuellen Reife gelangt.

Gewiff, man kann eine solche Religionspsychologie, wie sie Sundén geschrie-
ben hat, nicht einfach ,heilig“-sprechen; aber es ist doch wichtig zu beachten, daf}
ein Weg, der auf den ersten Blick weg vom Christlichen, zur v6lligen Einebnung
des Ubernatiirlichen zu fithren scheint, tiefer gesehen eine von manchen fast auf-
gegebene Dimension des Christlichen zuriickgewinnt: die Tradition und die
Kirche. Josef Sudbrack S]





