Der Mensch in der Geschichte Gottes

Zum Johannesprolog 6-8
Medard Kehl S], Frankfurt am Main

Ein Mensch trat auf, von Gott gesandt,
sein Name war Johannes.

Dieser kam zum Zeugnis, um Zeugnis zu geben fir das Licht,
damit alle durch ihn zum Glauben kimen.

Er war nicht selbst das Licht, sondern kam nur,
um vom Licht Zeugnis zu geben.

Mitten im feierlichen Hymnus auf den gottlichen Logos stehen drei kurze
Verse, die nicht so recht in den Rhythmus und die Sprache des Lobliedes
hineinzupassen scheinen. Man spiirt, dafl hier eine Unterbrechung des
theologischen Gedankenganges des Prologes geschieht. Die Verse vor und
nach diesem Zwischenstiick sprechen von Christus, genauer von der
Menschwerdung des ewigen Wortes, und der Schlufivers fafit dieses Ge-
schehen in einzigartiger Dichte zusammen: , Wir haben seine Herrlichkeit
geschaut, die Herrlichkeit des Einziggezeugten des Vaters, voll der Huld
und Wahrheit“. Es ist nichts weniger als die ,Geschichte Gottes“, die hier
beschrieben wird: In Christus ist die Doxa, die gottliche Herrlichkeit, auf-
geschienen, ja, Christus ist selber die Wahrheit, d. h. die Offenbarung
und Sichtbarkeit (Adcw) der gottlichen Herrlichkeit, und diese Herrlich-
keit ist in ihrem tiefsten Wesen nichts anderes als die Uberfiille der Charis,
der Huld und Giite Gottes. In Christus hat sich das gottliche Geschehen
von Herrlichkeit, Wahrheit und Liebe sichtbar in unserer Welt ereignet.
Und mitten im Lobpreis dieses gottlichen Tuns heifit es dann plétzlich:
»Ein Mensch trat auf...“ (V. 6). Was tut der Mensch auf einmal in
diesem gewaltigen Handeln Gottes? Welche Rolle hat er zu spielen in
der ~Geschichte Gottes“? Wir lassen uns diese Frage einfach von den
Versen 6 bis 8 selbst beantworten, die von einem Menschen erzidhlen,
der von Gott gesandt ist, Zeugnis zu geben vom Licht, das er selbst nicht
ist, und der durch sein Zeugnis den Glauben aller an das Licht wecken soll.

» Von Gott gesandt”

Hier ist eigentlich schon das Entscheidende gesagt: Der Mensch, der in
die Geschichte Gottes eintritt, handelt nicht zuerst und zunichst von sich
aus, in eigener, selbstmichtiger Verfiigung, nein, mit ihm ,passiert” etwas,



Der Mensch in der Geschichte Gottes 405

er ist zuallererst einmal passives Gegeniiber Gottes. Gott ist der aktiv
Wirkende, er ist der ,erste Beweger® jeder Geschichte; denn er gibt von
sich aus seine Herrlichkeit kund, und in dieser Kundgabe wendet er sich
dem Menschen zu, indem er ihn voll Huld ansieht und anspricht, oder — in
der Sprache des Neuen Testamentes —, indem er ihm seine ,Charis®
schenkt. Dem Menschen bleibt dann eigentlich ,nur“ noch iibrig, diese
Liebe mit sich geschehen zu lassen; nichts anderes wird von ihm zunichst
verlangt, als sich unverstellt von Gottes Huld ansehen zu lassen, sich von
Gottes machtiger ,Herrlichkeit“ aufrufen und anfordern zu lassen, sich
hineinspannen zu lassen in das Handeln Gottes. Des Menschen héchste
Aktivitit ist also einfach seine ,Passivitit“ Gott gegeniiber, und all sein
eigenmichtiges und selbstverfiigtes geschichtliches Tun ist im Grunde
sinnlos, wenn es sich nicht ganz und gar aufheben lifit in die Geschichte
Gottes hinein; ja, es bleibt letztlich eine absurde und verzweifelte Unheils-
geschichte, wenn es nicht ein freies Uber-sich-verfiigen-lassen durch das
frei verfiigende gottliche Handeln wird.

Aber unser Vers sagt noch mehr: Er konkretisiert das huldvolle Anse-
hen und das fordernde Ansprechen Gottes dahin, dafl Gott den Menschen
»sendet®, dafl er ithn zum ,Apostel®, d. h. zum Kiinder einer Botschaft
beruft. Worin diese Botschaft naherhin besteht, wissen wir noch nicht; nur
soviel lafit sich jetzt schon dariiber sagen, daf vor jeder ,speziellen“ Bot-
schaft ganz sicher die der Selbstkundgabe Gottes stehen muf. Denn woher
sollten sich sonst alle einzelnen ,Sonder-Botschaften® in ihrem Wahrheits-
und Autoritatsgehalt legitimieren? Aber sofort drangen sich dann einige
Fragen auf: Was ist das fiir eine ,Selbstkundgabe“ Gottes, die noch des
menschlichen Kiinders bedarf? Bleibt sie im Grund nicht doch nur eine
alttestamentliche, an einzelne Auserwihlte (,Propheten®) ergangene
Selbstoffenbarung? Wodurch unterscheidet sich das Geschehen der ,Fille
der Zeit“ von allen vorangegangenen Geschehnissen, zumal im Hinblick
auf die Rolle des Menschen darin? Vielleicht hilft uns der nichste Vers

schon ein wenig weiter.

»- - - Um Zeugnis zu geben fiir das Licht“

Hier wird scheinbar ganz schlicht ausgesprochen, worin der Auftrag des
Gesandten konkret besteht: Zeuge des Lichtes zu sein. Aber ist damit
wirklich schon alles klar? Das Licht, das die Herrlichkeit Gottes zum
Leuchten und Scheinen bringt, ist wirklich in die Welt gekommen und
leuchtet darum auch , jedem Menschen, der in diese Welt kommt* (V. 9).
Wozu braucht es dann noch eines Zeugen? Ein Zeugnis ist doch nur dort
vonnoten, wo das, was bezeugt wird, nicht allen offen, sichtbar und greif-



Medard Kehl 406

bar vor Augen liegt, sondern wo die Augen fiir etwas von ihnen selbst
nicht Gesehenes gedffnet werden sollen, um es ihnen durch ein bezeu-
gendes Sprechen und Tun ,anschaulich® zu machen. Was ist das fiir ein
Licht, das noch eines Zeugnisses bedarf, um gesehen zu werden? Schauen
wir niher hin.

In Christus ist gewif} das Licht, der Glanz der gottlichen Herrlichkeit,
in der Finsternis der Welt aufgeschienen, aber nicht wie das Feuer des
brennenden Dornbusches, nicht wie der Blitz des Gesetzgebers am Sinai
oder die Glut der brennenden Augen und Sonnenstrahlen des iiberirdi-
schen Antlitzes (Dn 10,6; Apk 1,14ff), von der die Propheten in ihren
Visionen durchglitht wurden. Wo Gott ganz als er selbst dem Menschen
zum Licht werden will, zum Licht, das Leben mitteilt (Jo 1,4) und den
Weg in der Finsternis dieser Welt weist (Jo 8, 12; 12, 85), da erscheint
er unscheinbar, als einfacher Mensch unter anderen Menschen, so sehr, dafl
man fragen mufl: Ist hier iiberhaupt noch etwas von der gottlichen Herr-
lichkeit zu sehen? Doch, gerade so gibt sie sich in uniiberbietbarer Weise
kund; denn der eigentliche und ,herrlichste“ Glanz der Herrlichkeit Got-
tes ist das Leuchten seiner iiberschwenglichen Liebe: ,,Gott ist Liebe“ und
»Furcht ist nicht in der Liebe” (I Jo 4,16.18). Der Liebe ist es eigen, sich
mitzuteilen, ohne den anderen iberwéltigen und an sich reifien zu wollen.
Ihre Macht und ,Herrlichkeit“ zwingt den Geliebten nicht auf die Knie,
nein, sie offnet sich ihm in demiitig wartender und hingebender Bereit-
schaft und 1483t sich ihn von ihm selbst her schenken. Deswegen lehnt sie
auch jede Macht- und Prachtentfaltung ab und verbirgt ihre eigenste
Hoheit und Schénheit im anspruchslos-unscheinbaren Dienst. Diese ,Herr-
lichkeit“ offenbart Gott in Christus, und gerade weil es die Offenbarung
seiner ,herrlichen Liebe® ist, bleibt sie zugleich auch Verhiillung und Ver-
bergung seiner Grofle. Gottes Herrlichkeit offenbart und verbirgt sich in
einem Menschen, um den Menschen ihre hochste, von Gottes Liebe so er-
sehnte Antwort zu erméglichen: ihm ihre Liebe zu schenken.

Vielleicht konnen wir jetzt ein wenig besser verstehen, was es heifit:
»Zeugnis zu geben fir das Licht“. Christus ist dieses Licht der Liebe Got-
tes und zugleich der erste ,Zeuge® dieser Herrlichkeit; an ihm miissen wir
also Mafl nehmen fiir jedes menschliche Zeugnis vom Licht.

In Christus offenbart und verbirgt sich zugleich die gottliche Herrlich-
keit, und deswegen mufd er sich vor den Menschen ,auslegen® (V. 18), muf}
freilegen, was er verbirgt und doch vor den Menschen zum Aufscheinen
bringen will; er, der ,die Wahrheit der Herrlichkeit Gottes® selbst ist,
muf} zogleich ,Exeget (V. 18) dieser gottlichen Herrlichkeit sein. Um
aber als Kiinder der Doxa Gottes und damit als Uberbringer der unend-
lichen Liebe die Menschen in diese seine Wahrheit ,einzufithren, muf} er



Der Mensch in der Geschichte Gottes 407

sich ihnen ganz 6ffnen. Darum ,entduflert® er sich ganz und gar zu den
Menschen, kehrt gleichsam sein Innerstes nach auflen, um es ihnen zu
libereignen. Seine EntauBlerung ist nichts anderes als die Tat seiner Liebe,
die wirklich ,bis zum Auflersten“ (Jo 13, 1) liebt, um den Menschen einen
Blick in ihr Innerstes zu gewahren. In der duflersten Liebe Christi wird
offenbar, dafl Gottes Herrlichkeit eben seine Liebe und Huld, seine Cha-
ris, ist: ,Erschienen ist die Giite und Menschenfreundlichkeit Gottes®
(Tit 3, 4). Erst im Tode Christi vollendet sich seine ,Martyria®, denn hier
wird er im Vollsinn ,Martys“, bezeugender Offenbarer der Herrlichkeit
Gottes als der grenzenlosen Liebe. Gerade die demiitige Entduflerung in
seinem Tod hat Christus als die Stunde seiner , Verherrlichung® verstan-
den: ,Die Stunde ist gekommen, da des Menschen Sohn verherrlicht wer-
den soll. Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wenn das Weizenkorn nicht
in die Erde fallt und stirbt, bleibt es fiir sich allein; stirbt es hingegen, so
bringt es reiche Frucht® (Jo 12,231.).

An dieser urbildlichen Stellung Christi als des ,Protomartys®, des
ersten Zeugen, konnen wir jetzt die Aufgabe jedes anderen, von Gott
ermdchtigten Zeugen ablesen. Der Zeuge, der von dem Licht der Liebe
Gottes, das in Christus erschienen ist, Zeugnis ablegen soll, muf} diesem
Licht begegnet sein und einen Blick in die verborgen-offenbare Herrlich-
keit Gottes in Christus getan haben; kurz, er muf} die ,Selbstauslegung*
Jesu verstanden haben. Dazu ist einmal — vorbereitend — notwendig, dafl
der Mensch dem Wort Jesu nachsinnt und sich von ihm die Augen 6ffnen
laft, um zum innersten Wesen Christi als der Wahrheit gottlicher Herr-
lichkeit geleitet zu werden; und nur wer dabei ganz leer geworden ist von
eigenen Worten und Begriffen, kann das Wort der Selbstauslegung Jesu
begreifen. Zum anderen aber mufl der Zeuge auch und vor allem die Tat
der Selbstauslegung Jesu vernehmen und annehmen: Er muf§ sich von der
Liebe Christi lieben lassen; darin besteht ja vornehmlich schon die Ant-
wort unserer Liebe auf die Liebe Gottes. Das aber erfordert eine wirklich
existentielle ,Ent-duflerung“ des Zeugen, der sich vollig von jedem ich-
verhafteten Tun und Lieben freizumachen hat, um ganz erfiillt werden
zu konnen von der Liebe und dem Willen Christi. Nur der ist in
Wahrheit ein Martys, ein Zeuge, der das Wort der Selbstauslegung Jesu
begriffen und den die Tat seiner Selbstentduflerung ergriffen hat, der also
zutiefst erfahren hat, dafl Christus die Wahrheit der Herrlichkeit Gottes,
d. h. die Erscheinung der Liebe Gottes ist. Denn erst aus der Uberfulle
dieser Erkenntnis und Anerkenntnis kann er wahrhaft Zeugnis geben,
und das heifit eben jetzt: Das Wort der Selbstauslegung Jesu weiterspre-
chen und die Tat seiner Selbstentduflerung weitertun in die Zeit der Men-
schen hinein. Das Wort und die Liebe Christi sind der einzige Inhalt sei-



Medard Kehl 408

nes Zeugnisses; an ihnen allein wird auch die Giiltigkeit seines Zeugnisses
gemessen. Nicht sich selbst soll ja der Zeuge verkiinden, sondern ,das
Licht, das er selbst nicht ist“ (V. 8), aber in seinem strahlenden Glanz
geschaut und in seiner liebenden Wirme erfahren hat. Nicht seine eige-
nen Worte, nicht seine eigene Liebe machen das Zeugnis des wahren Zeu-
gen aus, sondern Christi Worte und Liebe, und das so, dafl sie gerade als
solche ganz seine eigenen Worte, seine eigenen Taten sind. Der Zeuge des
Lichtes ist der Mensch, von dem Paulus sagt: ,Nicht mehr ich lebe, sondern
Christus lebt in mir“ (Gal 2,20). So kann es also geschehen, dafl im Tun
und Sprechen eines Menschen, der zum Zeugen geworden ist, wieder die
Herrlichkeit Gottes zum Aufscheinen kommt, seine Giite und Menschen-
freundlichkeit aufstrahlt, eben weil in diesem Menschen sich die Wahrheit
der Herrlichkeit Gottes ereignet, weil in ihm Christus lebt, spricht und
liebt. Nur der Mensch, in dem das Licht der Welt aufgestrahlt ist, kann
dieses Licht auch bezeugend und tberzeugend in die Finsternis der Welt
ausstrahlen.

-+ - damit alle durch ihn glauben®

So wichtig ist in der Geschichte Gottes das Tun des Menschen, dafl durch
sein Zeugnis der Glaube geweckt und damit iiber Heil und Unheil ande-
rer Menschen entschieden wird. Denn Glauben ist fir Johannes der ein-
zige Weg zum Heil, zum Leben (vgl. 3,151.36). Nach Leben sehnen sich
alle und suchen danach (vgl. 5,39); es 1t sich nur in Christus finden:
»Das Leben war in ihm, das Leben war der Menschen Licht“ (I,4). Die-
sem ,Licht des Lebens® (8, 12) jedoch verschlieRen sich die Meschen so
leicht, weil es ihre gewohnten Vorstellungen und Erwartungen radikal
Ubersteigt, weil es fir die , Welt“ ein uniiberwindlicher Anstof} ist: Wie
soll sie in diesem Menschen Jesus, in dem sie doch einen ihresgleichen sieht
(vgl. 6,42), das ewige Leben, das absolute Geschenk der Liebe Gottes er-
kennen? Nur dem ,,Glauben® gelingt dieses ,Erkennen“ (vgl. 6,69 u. a.)
der Doxa Gottes im Fleisch. Im Johannesevangelium sind Glauben und
Erkennen keine Gegensitze; nein, Glauben bedeutet nach ihm vielmehr
jenes bereitwillige Sich-die-Augen-6ffnen-lassen fiir das Licht Gottes
und ineins damit jenes Sich-das-Herz-aufbrechen-lassen fiir das Wun-
der, dafl Gott in seiner Charis den Menschen ansieht, und dankend nieder-
fallen vor dieser ,herrlichen® Liebe, der der Mensch sich nur mehr anbe-
tend hingeben kann: ,Mein Herr und mein Gott!“ Dieser Glaube griindet
in einer Erfahrung der offenbaren Herrlichkeit Gottes, und diese Erfah-
rung soll ,durch ihn®, einen wahren Zeugen, anderen vermittelt werden.
Der Zeuge des Lichtes hat den Auftrag, die blinden Augen und schwer-
falligen Herzen fiir das Leuchten dieses Lichtes zu 6ffnen und die Men-



Der Mensch in der Geschichte Gottes 409

schen zu bewegen, sich diesem Licht in Liebe zu iiberantworten. So ver-
steht gerade Johannes der Taufer, auf den unsere Verse anspielen, sein
Zeugnis: Er hat den Geist Gottes auf Jesus ruhen gesehen und kann des-
wegen bezeugen, ,daf} dieser Gottes Sohn ist* (Jo 1,34). Eindringlich und
wiederholt verweist er die Menschen, die Jesus nicht kennen (1,27), auf
ithn, der das Lamm Gottes ist, d. h. auf die sich zum Sihnopfer fiir unsere
Sinden entauflernde Liebe Gottes. Damit diese Liebe Gottes »kund-
werde® (1,31), kam er, Johannes, und taufte ,zur Vergebung der Siinden“
(Mk 1,4), lief er seine eigenen Jiinger gehen, um sie Jesus zuzufihren,
freute er sich dariiber, daf} die Menschen dem »Brautigam“ (Jo 3,29) zu-
laufen, dafl jener wichst, er selbst aber abnimmt (3, 30). In diesem lieben-
den Selbstverzicht des Taufers vollendet sich sein Zeugnis, das nichts
anderes als das Erscheinen der Liebe Gottes unter uns kundmachen will.

Darin liegt die Grofle und Schwere jedes Zeugen, der von Gott gesandt
ist: verantwortlich zu sein fiir das sichtbare Aufscheinen der Herrlichkeit
Gottes in dieser Welt, durch das die Menschen zum Glauben gefiihrt wer-
den. Seitdem Gott einmal in Christus den Menschen als hochsten Ausdruck
seiner liebenden Selbstkundgabe in unserer Welt gewihlt hat, sind es
immer wieder Menschen, die sich von Gott dazu senden lassen, stets neu,
durch alle Zeiten hindurch, in ihrem Tun und Kiinden Christus als
Offenbarung der liebenden Herrlichkeit Gottes gegenwirtig werden zu
lassen. Das ist das grofie Risiko, das Gott in seiner Geschichte immer von
neuem eingeht: seine Selbstkundgabe im Tun eines schwachen und stindi-
gen Menschen geschehen zu lassen und von dieser ,Offenbarung”, die
mehr eine , Verhiillung“ bleibt, den Glauben ,aller (V. 7) abhingig zu
machen. Unter dieser ,unmenschlichen® Last des Zeugnisgebens mufl der
von Gott gesandte Mensch stindig leiden, wenn er wirklich seine ,Mar-
tyria® ernst nimmt; und nur weil er zugleich weif}, dafl diese ihn stindig zu
zerreiflen drohende Einheit von menschlicher Armseligkeit und géttlicher
Herrlichkeit der Wille einer unendlich liebenden Charis Gottes ist, kann
er in chrlichem Vertrauen sprechen: ,Alles vermag ich in dem, der mich
starkt.“ Gott allein vermag diese ,Christus-gleiche* Einheit im Menschen
zu stiften und zu bewahren; dem Menschen obliegt dann ,nur“ noch, sich
diesem Tun Gottes zu uberlassen. Einen solchen Menschen, der sich so in
die Geschichte Gottes hineinholen und sie an sich geschehen 14ft, der sich
selbst losgelassen hat und Gott in hingebender Bereitschaft ganz iiber sich
verfigen laf}t, einen solchen Menschen nennt das Mittelalter den ~gelas-
senen® Menschen. Ge-lassenheit oder — wie dieselbe Haltung in der augu-
stinischen Spiritualitit heifit — Demut ist das entscheidende Tun des Men-
schen, in dessen Dasein sich die Geschichte Gottes ereignet; es ist das Tun
der Magd des Herrn: ,Mir geschehe nach deinem Wort!“





