
Der Mensch in der Geschichte Gottes 

Zum Johannesprolog 6-8 

Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main 

Ein Mensch trat auf, von Gott gesandt, 
sein Name war Johannes. 

Dieser kam zum Zeugnis, um Zeugnis zu geben für das Licht, 
damit alle durch ihn zum Glauben kämen. 

Er war nicht selbst das Licht, sondern kam nur, 
um vom Licht Zeugnis zu geben. 

Mitten im feierlichen Hymnus auf den göttlichen Logos stehen drei kurze 
Verse, die nicht so recht in den Rhythmus und die Sprache des Lobliedes 
hineinzupassen scheinen. Man spürt, daß hier eine Unterbrechung des 
theologischen Gedankenganges des Prologes geschieht. Die Verse vor und 
nach diesem Zwischenstück sprechen von Christus, genauer von der 
Menschwerdung des ewigen Wortes, und der Schlußvers faßt dieses Ge- 
schehen in einzigartiger Dichte zusammen: •Wir haben seine Herrlichkeit 
geschaut, die Herrlichkeit des Einziggezeugten des Vaters, voll der Huld 
und Wahrheit". Es ist nichts weniger als die •Geschichte Gottes", die hier 
beschrieben wird: In Christus ist die Doxa, die göttliche Herrlichkeit, auf- 
geschienen, ja, Christus ist selber die Wahrheit, d. h. die Offenbarung 
und Sichtbarkeit (dXr)d£ia) der göttlichen Herrlichkeit, und diese Herrlich- 
keit ist in ihrem tiefsten Wesen nichts anderes als die Überfülle der Charis, 
der Huld und Güte Gottes. In Christus hat sich das göttliche Geschehen 
von Herrlichkeit, Wahrheit und Liebe sichtbar in unserer Welt ereignet. 
Und mitten im Lobpreis dieses göttlichen Tuns heißt es dann plötzlich: 
•Ein Mensch trat auf ..." (V. 6). Was tut der Mensch auf einmal in 
diesem gewaltigen Handeln Gottes? Welche Rolle hat er zu spielen in 
der »Geschichte Gottes"? Wir lassen uns diese Frage einfach von den 
Versen 6 bis 8 selbst beantworten, die von einem Menschen erzählen, 
der von Gott gesandt ist, Zeugnis zu geben vom Licht, das er selbst nicht 
ist, und der durch sein Zeugnis den Glauben aller an das Licht wecken soll. 

•Von Gott gesandt" 

Hier ist eigentlich schon das Entscheidende gesagt: Der Mensch, der in 
die Geschichte Gottes eintritt, handelt nicht zuerst und zunächst von sich 
aus, in eigener, selbstmächtiger Verfügung, nein, mit ihm •passiert" etwas, 



Der Mensch in der Geschichte Gottes 405 

er ist zuallererst einmal passives Gegenüber Gottes. Gott ist der aktiv 
Wirkende, er ist der •erste Beweger" jeder Geschichte; denn er gibt von 
sich aus seine Herrlichkeit kund, und in dieser Kundgabe wendet er sich 
dem Menschen zu, indem er ihn voll Huld ansieht und anspricht, oder - in 
der Sprache des Neuen Testamentes -, indem er ihm seine •Charis" 
schenkt. Dem Menschen bleibt dann eigentlich •nur" noch übrig, diese 
Liebe mit sich geschehen zu lassen; nichts anderes wird von ihm zunächst 
verlangt, als sich unverstellt von Gottes Huld ansehen zu lassen, sich von 
Gottes mächtiger •Herrlichkeit" aufrufen und anfordern zu lassen, sich 
hineinspannen zu lassen in das Handeln Gottes. Des Menschen höchste 
Aktivität ist also einfach seine •Passivität" Gott gegenüber, und all sein 
eigenmächtiges und selbstverfügtes geschichtliches Tun ist im Grunde 
sinnlos, wenn es sich nicht ganz und gar aufheben läßt in die Geschichte 
Gottes hinein; ja, es bleibt letztlich eine absurde und verzweifelte Unheils- 
geschichte, wenn es nicht ein freies Über-sich-verfügen-Zß55e?z durch das 
frei verfügende göttliche Handeln wird. 

Aber unser Vers sagt noch mehr: Er konkretisiert das huldvolle Anse- 
hen und das fordernde Ansprechen Gottes dahin, daß Gott den Menschen 
•sendet", daß er ihn zum •Apostel", d. h. zum Künder einer Botschaft 
beruft. Worin diese Botschaft näherhin besteht, wissen wir noch nicht; nur 
soviel läßt sich jetzt schon darüber sagen, daß vor jeder •speziellen" Bot- 
schaft ganz sicher die der Selbstkundgabe Gottes stehen muß. Denn woher 
sollten sich sonst alle einzelnen •Sonder-Botschaften" in ihrem Wahrheits- 
und Autoritätsgehalt legitimieren? Aber sofort drängen sich dann einige 
Fragen auf: Was ist das für eine •Selbstkundgabe" Gottes, die noch des 
menschlichen Künders bedarf? Bleibt sie im Grund nicht doch nur eine 
alttestamentliche, an einzelne Auserwählte (•Propheten") ergangene 
Selbstoffenbarung? Wodurch unterscheidet sich das Geschehen der •Fülle 
der Zeit" von allen vorangegangenen Geschehnissen, zumal im Hinblick 
auf die Rolle des Menschen darin? Vielleicht hilft uns der nächste Vers 
schon ein wenig weiter. 

•.. . um Zeugnis zu geben für das Licht" 

Hier wird scheinbar ganz schlicht ausgesprochen, worin der Auftrag des 
Gesandten konkret besteht: Zeuge des Lichtes zu sein. Aber ist damit 
wirklich schon alles klar? Das Licht, das die Herrlichkeit Gottes zum 
Leuchten und Scheinen bringt, ist wirklich in die Welt gekommen und 
leuchtet darum auch •jedem Menschen, der in diese Welt kommt" (V. 9). 
Wozu braucht es dann noch eines Zeugen? Ein Zeugnis ist doch nur dort 
vonnöten, wo das, was bezeugt wird, nicht allen offen, sichtbar und greif- 



Medard Kehl 406 

bar vor Augen liegt, sondern wo die Augen für etwas von ihnen selbst 
nicht Gesehenes geöffnet werden sollen, um es ihnen durch ein bezeu- 
gendes Sprechen und Tun •anschaulich" zu machen. Was ist das für ein 
Licht, das noch eines Zeugnisses bedarf, um gesehen zu werden? Schauen 
wir näher hin. 

In Christus ist gewiß das Licht, der Glanz der göttlichen Herrlichkeit, 
in der Finsternis der Welt aufgeschienen, aber nicht wie das Feuer des 
brennenden Dornbusches, nicht wie der Blitz des Gesetzgebers am Sinai 
oder die Glut der brennenden Augen und Sonnenstrahlen des überirdi- 
schen Antlitzes (Dn 10,6; Apk 1,14 ff), von der die Propheten in ihren 
Visionen durchglüht wurden. Wo Gott ganz als er selbst dem Menschen 
zum Licht werden will, zum Licht, das Leben mitteilt (Jo 1,4) und den 
Weg in der Finsternis dieser Welt weist (Jo 8, 12; 12,35), da erscheint 
er unscheinbar, als einfacher Mensch unter anderen Menschen, so sehr, daß 
man fragen muß: Ist hier überhaupt noch etwas von der göttlichen Herr- 
lichkeit zu sehen? Doch, gerade so gibt sie sich in unüberbietbarer Weise 
kund; denn der eigentliche und •herrlichste" Glanz der Herrlichkeit Got- 
tes ist das Leuchten seiner überschwenglichen Liebe: •Gott ist Liebe" und 
•Furcht ist nicht in der Liebe" (1 Jo 4,16.18). Der Liebe ist es eigen, sich 
mitzuteilen, ohne den anderen überwältigen und an sich reißen zu wollen. 
Ihre Macht und •Herrlichkeit" zwingt den Geliebten nicht auf die Knie, 
nein, sie öffnet sich ihm in demütig wartender und hingebender Bereit- 
schaft und läßt sich ihn von ihm selbst her schenken. Deswegen lehnt sie 
auch jede Macht- und Prachtentfaltung ab und verbirgt ihre eigenste 
Hoheit und Schönheit im anspruchslos-unscheinbaren Dienst. Diese •Herr- 
lichkeit" offenbart Gott in Christus, und gerade weil es die Offenbarung 
seiner •herrlichen Liebe" ist, bleibt sie zugleich auch Verhüllung und Ver- 
bergung seiner Größe. Gottes Herrlichkeit offenbart und verbirgt sich in 
einem Menschen, um den Menschen ihre höchste, von Gottes Liebe so er- 
sehnte Antwort zu ermöglichen: ihm ihre Liebe zu schenken. 

Vielleicht können wir jetzt ein wenig besser verstehen, was es heißt: 
•Zeugnis zu geben für das Licht". Christus ist dieses Licht der Liebe Got- 
tes und zugleich der erste •Zeuge" dieser Herrlichkeit; an ihm müssen wir 
also Maß nehmen für jedes menschliche Zeugnis vom Licht. 

In Christus offenbart und verbirgt sich zugleich die göttliche Herrlich- 
keit, und deswegen muß er sich vor den Menschen •auslegen" (V. 18), muß 
freilegen, was er verbirgt und doch vor den Menschen zum Aufscheinen 
bringen will; er, der •die Wahrheit der Herrlichkeit Gottes" selbst ist, 
muß zugleich •Exeget" (V. 18) dieser göttlichen Herrlichkeit sein. Um 
aber als Künder der Doxa Gottes und damit als Überbringer der unend- 
lichen Liebe die Menschen in diese seine Wahrheit •einzuführen", muß er 



Der Mensch in der Geschichte Gottes 407 

sich ihnen ganz öffnen. Darum •entäußert" er sich ganz und gar zu den 
Menschen, kehrt gleichsam sein Innerstes nach außen, um es ihnen zu 
übereignen. Seine Entäußerung ist nichts anderes als die Tat seiner Liebe, 
die wirklich •bis zum Äußersten" (Jo 13, 1) liebt, um den Menschen einen 
Blick in ihr Innerstes zu gewähren. In der äußersten Liebe Christi wird 
offenbar, daß Gottes Herrlichkeit eben seine Liebe und Huld, seine Cha- 
ris, ist: •Erschienen ist die Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes" 
(Tit 3, 4). Erst im Tode Christi vollendet sich seine •Martyria", denn hier 
wird er im Vollsinn •Martys", bezeugender Offenbarer der Herrlichkeit 
Gottes als der grenzenlosen Liebe. Gerade die demütige Entäußerung in 
seinem Tod hat Christus als die Stunde seiner •Verherrlichung" verstan- 
den: •Die Stunde ist gekommen, da des Menschen Sohn verherrlicht wer- 
den soll. Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wenn das Weizenkorn nicht 
in die Erde fällt und stirbt, bleibt es für sich allein; stirbt es hingegen, so 
bringt es reiche Frucht" (Jo 12,23 f.). 

An dieser urbildlichen Stellung Christi als des •Protomartys", des 
ersten Zeugen, können wir jetzt die Aufgabe jedes anderen, von Gott 
ermächtigten Zeugen ablesen. Der Zeuge, der von dem Licht der Liebe 
Gottes, das in Christus erschienen ist, Zeugnis ablegen soll, muß diesem 
Licht begegnet sein und einen Blick in die verborgen-offenbare Herrlich- 
keit Gottes in Christus getan haben; kurz, er muß die •Selbstauslegung" 
Jesu verstanden haben. Dazu ist einmal - vorbereitend - notwendig, daß 
der Mensch dem Wort Jesu nachsinnt und sich von ihm die Augen öffnen 
läßt, um zum innersten Wesen Christi als der Wahrheit göttlicher Herr- 
lichkeit geleitet zu werden; und nur wer dabei ganz leer geworden ist von 
eigenen Worten und Begriffen, kann das Wort der Selbstauslegung Jesu 
begreifen. Zum anderen aber muß der Zeuge auch und vor allem die Tat 
der Selbstauslegung Jesu vernehmen und annehmen: Er muß sich von der 
Liebe Christi lieben lassen; darin besteht ja vornehmlich schon die Ant- 
wort unserer Liebe auf die Liebe Gottes. Das aber erfordert eine wirklich 
existentielle •Ent-äußerung" des Zeugen, der sich völlig von jedem ich- 
verhafteten Tun und Lieben freizumachen hat, um ganz erfüllt werden 
zu können von der Liebe und dem Willen Christi. Nur der ist in 
Wahrheit ein Martys, ein Zeuge, der das Wort der Selbstauslegung Jesu 
begriffen und den die Tat seiner Selbstentäußerung ergriffen hat, der also 
zutiefst erfahren hat, daß Christus die Wahrheit der Herrlichkeit Gottes, 
d. h. die Erscheinung der Liebe Gottes ist. Denn erst aus der Überfülle 
dieser Erkenntnis und Anerkenntnis kann er wahrhaft Zeugnis geben, 
und das heißt eben jetzt: Das Wort der Selbstauslegung Jesu weiterspre- 
chen und die Tat seiner Selbstentäußerung weitertun in die Zeit der Men- 
schen hinein. Das Wort und die Liebe Christi sind der einzige Inhalt sei- 



Medard Kehl 408 

nes Zeugnisses; an ihnen allein wird auch die Gültigkeit seines Zeugnisses 
gemessen. Nicht sich selbst soll ja der Zeuge verkünden, sondern •das 
Licht, das er selbst nicht ist" (V. 8), aber in seinem strahlenden Glanz 
geschaut und in seiner liebenden Wärme erfahren hat. Nicht seine eige- 
nen Worte, nicht seine eigene Liebe machen das Zeugnis des wahren Zeu- 
gen aus, sondern Christi Worte und Liebe, und das so, daß sie gerade als 
solche ganz seine eigenen Worte, seine eigenen Taten sind. Der Zeuge des 
Lichtes ist der Mensch, von dem Paulus sagt: •Nicht mehr ich lebe, sondern 
Christus lebt in mir" (Gal 2,20). So kann es also geschehen, daß im Tun 
und Sprechen eines Menschen, der zum Zeugen geworden ist, wieder die 
Herrlichkeit Gottes zum Aufscheinen kommt, seine Güte und Menschen- 
freundlichkeit aufstrahlt, eben weil in diesem Menschen sich die Wahrheit 
der Herrlichkeit Gottes ereignet, weil in ihm Christus lebt, spricht und 
liebt. Nur der Mensch, in dem das Licht der Welt aufgestrahlt ist, kann 
dieses Licht auch bezeugend und überzeugend in die Finsternis der Welt 
ausstrahlen. 

•.. . damit alle durch ihn glauben" 

So wichtig ist in der Geschichte Gottes das Tun des Menschen, daß durch 
sein Zeugnis der Glaube geweckt und damit über Heil und Unheil ande- 
rer Menschen entschieden wird. Denn Glauben ist für Johannes der ein- 
zige Weg zum Heil, zum Leben (vgl. 3,15 f. 36). Nach Leben sehnen sich 
alle und suchen danach (vgl. 5,39); es läßt sich nur in Christus finden: 
•Das Leben war in ihm, das Leben war der Menschen Licht" (1,4). Die- 
sem •Licht des Lebens" (8, 12) jedoch verschließen sich die Meschen so 
leicht, weil es ihre gewohnten Vorstellungen und Erwartungen radikal 
übersteigt, weil es für die •Welt" ein unüberwindlicher Anstoß ist: Wie 
soll sie in diesem Menschen Jesus, in dem sie doch einen ihresgleichen sieht 
(vgl. 6,42), das ewige Leben, das absolute Geschenk der Liebe Gottes er- 
kennen? Nur dem •Glauben" gelingt dieses •Erkennen" (vgl. 6,69 u. a.) 
der Doxa Gottes im Fleisch. Im Johannesevangelium sind Glauben und 
Erkennen keine Gegensätze; nein, Glauben bedeutet nach ihm vielmehr 
jenes bereitwillige Sich-die-^4wgerc-öffnen-lassen für das Licht Gottes 
und ineins damit jenes Sich-das-/ferz-aufbrechen-lassen für das Wun- 
der, daß Gott in seiner Charis den Menschen ansieht, und dankend nieder- 
fallen vor dieser •herrlichen" Liebe, der der Mensch sich nur mehr anbe- 
tend hingeben kann: •Mein Herr und mein Gott!" Dieser Glaube gründet 
in einer Erfahrung der offenbaren Herrlichkeit Gottes, und diese Erfah- 
rung soll •durch ihn", einen wahren Zeugen, anderen vermittelt werden. 
Der Zeuge des Lichtes hat den Auftrag, die blinden Augen und schwer- 
fälligen Herzen für das Leuchten dieses Lichtes zu öffnen und die Men- 



Der Mensch in der Geschichte Gottes 409 

sehen zu bewegen, sich diesem Licht in Liebe zu überantworten. So ver- 
steht gerade Johannes der Täufer, auf den unsere Verse anspielen, sein 
Zeugnis: Er hat den Geist Gottes auf Jesus ruhen gesehen und kann des- 
wegen bezeugen, •daß dieser Gottes Sohn ist" (Jo 1,34). Eindringlich und 
wiederholt verweist er die Menschen, die Jesus nicht kennen (1,27), auf 
ihn, der das Lamm Gottes ist, d. h. auf die sich zum Sühnopfer für unsere 
Sünden entäußernde Liebe Gottes. Damit diese Liebe Gottes •kund- 
werde" (1,31), kam er, Johannes, und taufte •zur Vergebung der Sünden" 
(Mk 1,4), ließ er seine eigenen Jünger gehen, um sie Jesus zuzuführen, 
freute er sich darüber, daß die Menschen dem •Bräutigam" (Jo 3,29) zu- 
laufen, daß jener wächst, er selbst aber abnimmt (3,30). In diesem lieben- 
den Selbstverzicht des Täufers vollendet sich sein Zeugnis, das nichts 
anderes als das Erscheinen der Liebe Gottes unter uns kundmachen will. 

Darin liegt die Größe und Schwere jedes Zeugen, der von Gott gesandt 
ist: verantwortlich zu sein für das sichtbare Aufscheinen der Herrlichkeit 
Gottes in dieser Welt, durch das die Menschen zum Glauben geführt wer- 
den. Seitdem Gott einmal in Christus den Menschen als höchsten Ausdruck 
seiner liebenden Selbstkundgabe in unserer Welt gewählt hat, sind es 
immer wieder Menschen, die sich von Gott dazu senden lassen, stets neu, 
durch alle Zeiten hindurch, in ihrem Tun und Künden Christus als 
Offenbarung der liebenden Herrlichkeit Gottes gegenwärtig werden zu 
lassen. Das ist das große Risiko, das Gott in seiner Geschichte immer von 
neuem eingeht: seine Selbstkundgabe im Tun eines schwachen und sündi- 
gen Menschen geschehen zu lassen und von dieser •Offenbarung", die 
mehr eine •Verhüllung" bleibt, den Glauben •aller" (V. 7) abhängig zu 
machen. Unter dieser •unmenschlichen" Last des Zeugnisgebens muß der 
von Gott gesandte Mensch ständig leiden, wenn er wirklich seine •Mar- 
tyria" ernst nimmt; und nur weil er zugleich weiß, daß diese ihn ständig zu 
zerreißen drohende Einheit von menschlicher Armseligkeit und göttlicher 
Herrlichkeit der Wille einer unendlich liebenden Charis Gottes ist, kann 
er in ehrlichem Vertrauen sprechen: •Alles vermag ich in dem, der mich 
stärkt." Gott allein vermag diese •Christus-gleiche" Einheit im Menschen 
zu stiften und zu bewahren; dem Menschen obliegt dann •nur" noch, sich 
diesem Tun Gottes zu überlassen. Einen solchen Menschen, der sich so in 
die Geschichte Gottes hineinholen und sie an sich geschehen läßt, der sich 
selbst losgelassen hat und Gott in hingebender Bereitschaft ganz über sich 
verfügen läßt, einen solchen Menschen nennt das Mittelalter den •gelas- 
senen" Menschen. Ge-lassenheit oder - wie dieselbe Haltung in der augu- 
stinischen Spiritualität heißt - Demut ist das entscheidende Tun des Men- 
schen, in dessen Dasein sich die Geschichte Gottes ereignet; es ist das Tun 
der Magd des Herrn: •Mir geschehe nach deinem Wort!" 




