,Ehelos um des Himmelreiches willen

Piet Penning de Vries SJ, Amsterdam

Die niederlindischen Jesuiten haben im Herbst dieses Jahres ihr
eigenes philosophisch-theologisches Studium (in Nimwegen und
Maastricht) aufgegeben, um zusammen mit den niederlindischen
Franziskanern und zwei Diézesen (Utrecht und Haarlem) ein ge-
meinsames Theologiestudium aufzubauen. Zum Abschied aus ihren
bisherigen Hdiusern kamen die Theologicstudenten des Ordens noch
einmal zusammen. Bei dieser Gelegenheit wurde die folgende An-
sprache gehalten. Es ist wohl kaum notwendig, unsere Leser darauf
hinzuweisen, dafl die Impulsivitit und das begeisternde Feuer dieser
Rede aus der konkreten Situation gendhrt wurde: konkret im dop-
pelten Sinn der allgemeinen innerkatholischen Lage in den Nieder-
landen und der Neubesinnung eines Ordens, der — vielleicht zum
erstenmal in der Ordensgeschichte — das Experiment einer so tief-
gehenden Umstrukturierung versucht, wie es die Aufgabe eines eige-
nen Ordensstudiums zweifelsohne bedeutet.

»Es gibt Menschen, die um des Himmelreiches willen nicht heiraten. Wer
es fassen kann, der fasse es!“ (Mt 19,12).

Fassen, Begreifen, Verstindnis fir solche, die nicht verheiratet sind,
nota bene: freiwillig nicht geheiratet haben — wie soll man das begreifen?
Um des Himmelreiches willen? Denn darum geht es. Von hier also soll
das Verstindnis erwachsen. Welch ein Ausgangspunkt: das Reich der
Himmel! Etwas anderes als Strukturen und Funktionen irdischer Wirk-
lichkeit, an denen man (soziologische) Gesetzmafligkeiten menschlichen
Zusammenlebens abzulesen oder abzuleiten sucht, ihnen nachspiirt oder
sie voraussieht. Ist das nicht so verschieden wie der Kopf in den Wolken
und beide Beine auf dem Boden, so verschieden wie Himmel und Erde?

»Um des Himmelreiches willen®

Nun ist der biblische Himmel nicht der moderne. Im biblischen Himmel
ist kein Mensch. Als man keine Astronauten kannte, keine Sternenfahrer,
Himmelfahrer, konnte man Gott dort ruhig wohnen lassen: ,Euer Vater,
der im Himmel ist.“ Das steht allein in der Bergpredigt elfmal (Mt 5,
16. 45.48; 6,1.9.14-15,26.32; 7,11. 21, 10, 32-33; 12, 50; 16, 17; 18,
10. 14. 19. 35; 28, 9). Es ist einfach: der Himmel, das ist Gottes Thron, die
Erde sein Fufischemel: so steht es dort wortlich (Mt 5, 34). ,Der Himmel



»Ehelos um des Himmelreiches willen 411

ist ein Himmel fiir den Herrn, die Erde aber gab er den Menschen® (Ps
115, 16). ,Der Himmel, Sein Himmel ists, den Menschenkindern gab er
die Erde“ (Buber). Das ist der biblische Himmel, er ist Gottes. Aber der
moderne Himmel ist unser, annektiert, eine Filiale der Erde: Dort fliegt
man umher mit Flugzeug und Raumkapsel.

Zum Verstidndnis wollen wir die Geschichte der Menschheit in drei Ab-
schnitte einteilen: 1. unter der Willkiir von Gottern und Machten, 2. im
Glauben an Gott den allmichtigen Vater, 3. mit der Macht in eigener
Hand, etwa in dem Sinn: wir konnen uns selbst schaffen und zerstéren,
wir sind allmdchtig; wir haben alle diisteren und erhabenen, alle guten
und bosen Michte in der Hand; auch der Himmel ist nur eine von ihnen.

Biblisch gesehen ist der moderne Himmel ein Stiick der Erde geworden.
Im biblischen Himmel war Gott kein Rivale der Menschen, im modernen
konnte er es sein. Im modernen Weltbild ist der Mensch allgegenwartig,
man kann Gott dort keinen Raum geben, ihn nicht unterbringen, es ist fiir
Gott kein Platz dort. Auch ein Umzug hilft nicht weiter.

Man stief} auf die Zeit als Vergleichsmafistab. Als die raumliche Auf-
fassung unzuldnglich wurde, kam man auf die Zeit. Sie ibernahm die
Funktion des Himmels: so eine Art vierte Dimension. Ein passendes Bild
auch fir die Funktion der Ehelosen: keine fiinfte Kolonne, die die Erde
verrit, sondern die neue Dimension, die die irdischen Dimensionen voll-
endet. Aber wenn selbst der Himmel nicht der Beraubung seines Glanzes
und der Entmythologisierung gewachsen war, dann wehe den Menschen,
die ,himmlisch® leben, den Himmel, die vierte Dimension, als ihren
Lebensbereich erwahlten: ,Nach der Auferstehung werden sie nicht mehr
freien oder gefreit werden, sondern werden sein wie die Engel im Him-
mel“ (Mt 22, 30).

Ehelos und Himmel gehdren zusammen, sind ein Versuch, das Unvor-
stellbare vor Augen zu stellen und als Beispiel aufzuzeigen, ein Versuch,
mit dem Unberechenbaren zu rechnen. Das Reich der Himmel, im Neuen
Testament nur bei Matthius vorkommend (Mt 3, 2. 17; 5, 3. 10. 19 [zwei-
mal]. 20; 7,21; 8,11; 10, 7; 11,11. 12; 18, 11. 24. 31. 83. 44. 45. 47. 52;
16, 19; 18, 3. 4. 23; 19, 12. 14. 23. 24; 20, 1; 22, 2; 23, 13; 25, 1), ist nach
spatjiidischem Sprachgebrauch gleichbedeutend mit dem Reich Gottes
(Mt 12, 28; 19, 24; 21, 31. 34), dem Reich des Vaters (Mt 6, 10; 13, 43; 25,
34; 26, 29), also mit dem immer Urspringlichen, dem Ursprung selbst.
Einen absoluten Beginn kann man nicht errechnen, man kann nur mit ihm
rechnen. Durch den jedem Zugriff und jedem Blick entriickten Ort des
Himmels oder der Himmel wird rdumlich ausgedriickt, daff es um ein fiir
uns nicht durchschaubares Verhdltnis zwischen Personen geht.

Nicht durchschaubar: bei Gott liegt die Initiative, raumlich ausge-



Piet Penning de Vries 412

driickt: das Reich kommt zu uns, auf uns zu: (,Bekehrt euch, denn) das
Himmelreich ist nahe* (Mt 3, 2; 4, 17; 10, 17). ,Als ich durch den Geist
Gottes die Teufel austrieb, ist das Reich Gottes wirklich zu euch gekom-
men® (Mt 12, 28). ,Dein Reich komme!“ (Mt 6, 10): von Gott zu den Men-
schen; deshalb ist die , Frohbotschaft des Reiches zu »verkiindigen® (Mt 4,
23; 9, 35; 24, 14), sind ,die Geheimnisse des Himmelreiches zu kennen®
(Mt 13, 11), ist ,das Wort vom Reich zu héren® (Mt 13, 19). Heilungen
bekriftigen dieses Wort (Mt 12, 28; vgl. 4, 23; 9, 35). Kurzum, das Reich
kommt in Wort und Tat, die den Menschen verkiindet werden auf die
Initiative Gottes hin. Deshalb steht von den Schliisseln des Himmelreiches,
vom Sitzen zur Rechten und Linken und vom Gottesreich selbst geschrie-
ben, dafl sie ,gegeben® (Mt 16, 19; 20, 23; 21, 43), als Erbe empfangen
werden (Mt 25, 34).

Darum — man kann es als Beweis der Schwiche oder als Zeichen von
Sicherheit und Kraft auslegen — darum gilt die Forderung, Geduld zu
haben und Vertrauen, wie beim Einsammeln von Unkraut (Mt 18, 24-30)
und beim Fischzug (Mt 13, 47-50), wie beim Aufgehen des Senfkorns
(Mt 18, 31-32) und des Sauerteigs (Mt 13, 33) und beim Kauf eines Schat-
zes (Mt 13, 44) oder einer Perle (Mt 13, 45-46). Einsammeln, Aufgehen,
Kauf: Gottes Zeit, die Zeit, da der Herr und Brautigam ,kommt“ (Mt 23,
39; 24,27. 30. 37. 39. 43. 44. 46. 50; 25, 10. 19. 31), Gottes Zeit heifdt
schlieflich Endzeit. Der Unverheiratete um des Himmelreiches willen
lauft der Zukunft entgegen, von Gott gezogen, von Gott, der immer im
Kommen ist, immer Zukunft.

Manchmal wird auch gefordert, dafl der Mensch etwas dafir tun muf:
» Wenn euere Gerechtigkeit nicht vollkommener ist als die der Schrift-
gelehrten und Phariséder, werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen®
(Mt 5, 20). ,,Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr! wird in das Himmel-
reich eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters tut, der im Him-
mel ist® (Mt 7, 21). ,Selig, die Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit
willen, denn ihrer ist das Himmelreich (Mt 5, 10). ,Dann werden die Ge-
rechten im Reich ihres Vaters leuchten wie die Sonne” (Mt 18, 43). Aber
diese Gerechtigkeit, dieser Wille des Vaters im Himmel, dieses Gerecht-
sein, besteht nach der Bergpredigt einzig in Barmherzigkeit, d. h. die Ge-
rechtigkeit fordert, keine Gerechtigkeit zu fordern, dafl wir nicht auf unse-
rem Recht bestehen. Kein Streit, sondern Versohnung, nicht auf unserem
Recht bestehen — etwa die Ehefrau zu verstofien — oder unser Wort durch
einen Eid bekriftigen, sondern uns unser Recht nehmen lassen, indem
wir auch die linke Wange hinhalten, unser Oberkleid hingeben, mit-leiden,
schenken und leihen, selbst unseren Feind lieben, nicht nur unsere Freunde
gruflen, sondern unsere Sonne iiber Gerechte und Ungerechte aufgehen



w~Ehelos um des Himmelreiches willen™ 413

lassen (vgl. Mt 5, 20-48). Und warum? ,Seid vollkommen, wie euer Vater
im Himmel vollkommen ist“ (Mt 5, 48). Christliche Gerechtigkeit ist es
gerade, alles Juristische, Rechtliche, alle Gerechtigkeit, zu relativieren;
christliches Gesetz ist gleichbedeutend mit ~Barmherzigkeit und Glaube“
(Mt 23, 28). Darum bekommt jeder, der auf seine Gerechtigkeit baut, und
eben so Ungerechte, zu horen: ,Ich sage cuch: viele werden aus Osten und
Westen kommen und mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen im
Himmelreich (Mt 8, 11). , Ich bin nicht gekommen, um Gerechte zur Bufle
zu rufen, sondern Sinder® (Mt 9, 18). ,Darum gleicht das Himmelreich
einem Konig ... Aber der Herr erbarmte sich . .. >Hittest du dich dann
nicht auch deines Mitknechtes erbarmen miissen?< (Mt 18, 23. 27. 33).
»Das Himmelreich gleicht einem Hausherrn, der frith am Morgen aus-
ging, um Arbeiter zu dingen fiir seinen Weinberg . . . Freund, ich tue dir
kein Unrecht . .. Ich will denen, die zuletzt gekommen sind, ebensoviel
geben wie dir. Oder darf ich mit dem meinen nicht tun, wie ich will, oder
ist dein Auge neidisch, daf} ich gut bin. So werden die letzten die ersten
und die ersten die letzten sein“ (Mt 20, 1. 13-16). ,Das Himmelreich
gleicht einem Konig, der seinem Sohne Hochzeit hielt ... Seine Diener
gingen auf die Wege und brachten alle herein, die sie antrafen, Schlechte
wie Gute® (Mt22,2.10). , Wahrlich, ich sage euch: Die Zéllner und Huren
mogen wohl eher ins Himmelreich kommen als ihr* (Mt 21, 81). ,Wehe
euch, ihr Schriftgelehrten und Pharisaer, Heuchler seid ihr! Ihr verschliefit
das Himmelreich vor den Menschen! Thr kommt nicht hinein, und die hin-
ein wollen, laflt ihr nicht hineingehen® (Mt 23, 13).

Das Himmelreich, um dessentwillen sich einer der Ehe enthilt, mifit mit
umgekehrtem Mafl: die Grofiten sind dort klein, und die Kleinen die
Grofiten: ,Selig die Armen im Geist, denn ihrer ist das Himmelreich®
(Mt 5, 2). ,Wahrlich, ich sage euch: unter den vom Weibe Geborenen ist
keiner aufgestanden, der grofer ist als Johannes der Taufer. Der Kleinste
aber im Himmelreich ist grofler als er (Mt 11, 11). ,Wer ist der Grofite
im Himmelreich? Er rief ein Kind zu sich, stellte es mitten unter sie und
sprach: Wahrlich, ich sage euch, wenn ihr nicht werdet wie die Kinder,
werdet ihr sicher nicht in das Himmelreich eingehen. Wer sich fiir so klein
halt wie dieses Kind, ist der Grofite im Himmelreich“ (Mt 18, 1-4). ,Da
wurden Kinder zu ihm gebracht, dafl er ihnen die Hinde auflege und sie
segne. Die Jiinger aber fuhren sie an. Doch Jesus sprach: Lasset die Kind-
lein und wehret ihnen nicht, zu mir zu kommen, denn ihrer ist das Him-
melreich. Und er legte ihnen die Hinde auf und zog weiter* (Mt 19,
18-15). ,Wabhrlich, ich sage euch: Ein Reicher wird schwer ins Himmel-
reich kommen. Und weiter sage ich euch: Es ist leichter, dafl ein Kamel
durch ein Nadelohr geht, denn dafl ein Reicher in den Himmel kommt*



Piet Penning de Vries 414

(Mt 19, 28-24). Kurzum: Das Himmelreich ist so sehr Gnade, Geschenk,
unverdient, dafl es den Nichtskonnenden und Nichtsbesitzenden, den Kin-
dern und Armen, zu gehéren scheint.

Ins Gefolge dieser Armseligkeit sind auch die Ehelosen einzuordnen.
Wenn das Himmelreich den Geringsten gehort, dann muff Ehelosigkeit
um des Himmelreiches willen auch eine Form evangelischen Kleinseins,
evangelischer Kindschaft bedeuten, mufl sie geradewegs herkommen aus
der Erfahrung und der Bezeugung der Sohnschaft Jesu, ,der sich selbst
erniedrigte“. Ehelos ist fast eine zu schone Ubersetzung; das Wort sollte
eher wie ein Schimpfwort klingen, wie Geusen; Eunuch oder Kastrat trifft
den Sinn besser.

Aber das Apostolat, die Menschen! Nun, der biblische Himmel ist nicht
der Erde ab-, sondern zugewandt! Das Geringsein des Evangeliums hat
vielleicht fiir die Mitmenschlichkeit ecine Bedeutung. Apostolat klingt oft
so angeberisch. Es riecht nach Werk und Werkheiligkeit. Werk ist Reich-
tum, so wie der Verlust einer von der Gesellschaft anerkannten Funktions-
tiichtigkeit Armut ist: der ist ,reich®, anerkannt, der niitzliche Arbeit
verrichtet. — Auch Dienstbarkeit und Zurverfiigungstehen klingen grofi-
spurig. Grofle Worte, zu grof}, um wahr zu sein. Aber dann sagt man es
auf griechisch: Diakonia; das klingt besser. Doch wozu? Fiir etwas Gerin-
ges braucht man keine tiefen Existenzgriinde aufzuspiiren, darf man keine
grofen Worte suchen. Wenn man allerdings das Apostolat selbst als
Dienst an den Geringen sieht, selbst als Form der Geringheit? Dann ge-
hen Apostolat und Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen parallel,
eventuell Hand in Hand, wiirden sich aber nicht gegenseitig hintergrin-
dig ihre Existenzberechtigung versichern.

Das Unverheiratetsein der Bibel ist also letztlich nicht angewiesen auf
eine Sinnerhellung durch das, was man Apostolat nennt, sie ist in sich
eine Form des Kind-,Bleibens“, oder besser, wie Jesus sagt: des ,Neuwer-
dens“ (Mt 18, 3). Es ist eine trinitarische, theologische und christliche Ge-
gebenheit und dadurch schon evangelisch und kirchlich, noch ehe sie apo-
stolisch wird. Es sei denn, im tiefen und umfassenden Sinn von Apostolat.
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ist immer schon apostolisch
durch das, was sie als Ehelosigkeit ist; die oberflachigere Zweckbestim-
mung, Apostolat, kommt erst danach hinzu. Kurz gesagt: Ehelosigkeit um
des Himmelreiches willen hat nichts Fremdes nétig, um sich zu rechtferti-
gen: sie ist selbst ein Dienst, eine Weise der Dienstbarkeit: ,Siehe, die
Magd des Herrn“, und das ist der Ursinn von christlichem Apostolat. So
kann man auch das Unverheiratetsein der beschaulichen Orden verstehen:
Wer dieses nicht versteht, versteht auch die apostolische Ehelosigkeit nicht
vollkommen.



~Ehelos um des Himmelreiches willen® 415

Vielleicht ist der Zglibat gar nicht immer so direkt apostolisch wirksam —
man braucht doch auch Zeit zur Entspannung, fiir Gebet; apostolische
Wirksamkeit féllt durchaus nicht zusammen mit betriebsamer Tuchtigkeit
und sollte — im Gegenteil! — deren Opfer schiitzen. Der eventuelle aposto-
lische Zweck des Zélibats besteht zundchst nicht in der groferen Freiheit
und in der freien Zeit fiir die Menschen, sondern im religiosen Vollzug, in
der Verarbeitung und Aneignung des eigentlichen Inhalts der Verkiindi-
gung: Jesus war gering und will mit den Geringen sein. Das gibt dem
Apostolat mehr Tiefen- als Breitenwirkung.

Natiirlich wird der, der gering ist, auch mit einer dienenden Funktion
zufrieden sein. Die Geringheit im Evangelium hat immer eine soziale
Konsequenz oder Dimension der Offenheit fiir die Geringen. Sowohl die
traditionellen wie die modernen Titigkeiten der um des Evangeliums
willen Unverheirateten sprechen die gleiche Sprache. Einige Daten: In
den Niederlanden sind Ordensschwestern in etwa 100 Krankenhdusern
und psychiatrischen Einrichtungen und 374 Altersheimen tatig.

Gering sein im Auftrag Jesu, in der Gemeinschaft mit Jesus, kann So-
lidaritit bedeuten mit den Geringen, mit denen, auf die unsere Zeit herab-
sieht: mit den Einsamen, den Kindern, mit denen, die noch nicht oder nicht
mehr zur Jugend gehoren, mit den Behinderten, den Unverheirateten, un-
gliicklich oder nur halb-gliicklich Verheirateten, Homophilen, Gefangenen,
Geschiedenen, den Alten. Gerade in einer Zeit, da die Ehe so ,drin® ist,
liegen sie alle ,drauflen“. Der um des Himmelreiches willen Unverhei-
ratete konnte doch ein Lebensmodell sein fiir die Menschen und ihr Suchen
nach Gott. Wieviel ganze und halbe Zolibatire gibt es doch! Moderne
Nachfolger der biblischen Witwen und Waisen. Sie suchen nicht so schnell
jemanden auf, um von ihm zu héren, wie gliicklich er verheiratet sei!

Kleinsein kann etwas bedeuten fiir andere: Wenn wir Menschen uns
einander nicht mehr zum Grofisein verpflichten, man vom anderen nichts
will, nicht nur keine religiésen Verpflichtungen! — davon meint man heut-
zutage allzu leicht andere und sich selbst dispensieren zu diirfen, da keine
soziale Verpflichtung und also kein Verlust an gesellschaftlichem Einfluf}
mehr damit verbunden ist! Nein, es geht gerade um das Geringsein vor
Gott, das unser Verhalten Gott gegeniiber freimacht auch von den psycho-
logischen und gesellschaftlichen Wertmafistiben. Der hypermoderne
»oeelsorger” hat es auch heute nicht allzu schwer, etwas Grofles zu werden,
grofien Erfolg zu haben, den Grofien zu spielen, grof§ zu tun, sich als gro-
Ber Manager aufzufithren, das Gehalt eines Groflen zu bekommen, Dinge
zu verstehen wie echte grofle Leute, grofe Geldsummen auszugeben, als
Hochwiirdiger betrachtet zu werden, keine religiosen Gefiihle zu zeigen,
dafiir aber die eigene Grofle, Beziehungen zu haben wie eine Grofimacht,



Piet Penning de Vries 416

tiberall Grofimeister zu sein; nach dem Collegium maximum oder Groflen
Seminar kann es jetzt die Grofistadt werden, wo man grofistidtisch lebt
und Grofles schafft.

Auch untereinander muf} es nicht so sein, daf} viele ,Kleine“ wenigstens
zusammen einen ,,Groflen ausmachen. Wir sind keine Freunde, die ein-
ander die Einsamkeit abnehmen, auch nicht durch grofle Worte oder grofie
Feste. Keine Gruppe gegenseitigen Gehorsams, um gemeinsam etwas
zu sagen zu haben, keine Gemeinschaft, um in Gitergemeinschaft alles
besitzen zu konnen. Vielleicht bestand in der Zeit der Emanzipation der
jungeren Generation — das ist eine Art Pubertdt! — mehr Bedarf, Grofle
und Prestige zur Schau zu tragen. Dabei denke ich nicht nur an die Nieder-
lande, sondern an manches Gehaben in der gesamten Kirche. Ehelosig-
keit, als Geringsein erlebt, ist verwandt mit evangelischer Armut, iiber die
im Evangelium in ahnlich lautenden, aber allgemeineren Worten gespro-
chen wird (Mt 19, 16-30), die wegen ihrer allgemeineren Gultigkeit fiir
uns ein weniger gunstiger Ausgangspunkt gewesen waren, um das Spezifi-
sche des Zolibats begrinden zu koénnen: ,Wenn du vollkommen sein
willst, geh hin, und verkaufe alles, was du hast...“. Ehelosigkeit, als
Geringsein erlebt, sollte eher eine Vorliebe haben fiir die Arbeit im klei-
nen, fiir kleine Gruppen, in kleinen Hausern, fiir Kleinarbeit, unter Klei-
nen, fir Kleingeld.

»Das ist die vollkommene Niedrigkeit: wenn ich bei gleichem Lob und
Preis der gottlichen Majestét, um Christus unseren Herrn mehr tatsdchlich
nachzuahmen und zu gleichen, lieber Armut mit dem armen Christus
wihle als Reichtum, lieber Verachtung mit Christus, der damit tiberhauft
war, als Ehre, lieber verlange, als Nichts und als Tor erachtet zu werden
fir Christus, der zuerst dafir gehalten wurde, als fiir weise und klug in
dieser Welt zu gelten® (Ignatius von Loyola, Geistl. Ubungen, 167).

Es klingt lacherlich, aber es wire eine kldrende Gewissenserforschung,
sich zu fragen, ob man in jeder zwanglosen Unterhaltung, jeder Bespre-
chung, jedem Gespriach diesen geringen Jesus durchscheinen liefl, ohne
daf} die Selbstreflexion dazu kasuistische Kunststiickchen auffithren mufite,
ohne zuviel Sich-winden, ohne zuviel Hin-und-her-drehen. So wie Igna-
tius, der die eben zitierten Sétze seinen Gefédhrten in die Hande gab. Man
spiirt solches nur, wenn man betet.

Hiermit ist keine neue Norm, keine neue Gesetzesvorschrift eingefihrt:
die Geringheit. Denn dann wiirde Geringheit selbst auf den Thron neuer
Grofle erhoben. Das wire ein innerer Widerspruch und ein Widerspruch
in unserem eigenen Innern. Die Geringheit im Sinn des Evangeliums ist
so sehr auf Gott bezogen, dafl das Geringsein selbst Gott Gibergeben wird.
Die vom Evangelium gepriesene Geringheit ist also immer an eine Bedin-



~Ehelos um des Himmelreiches willen® 417

gung gekniipft, wie auch bei Ignatius: Gott! Nicht der Mensch ist es, der
das Geringe wihlt oder wihlen mufi, sondern er ist nun einmal so klein
und will es auch sein, dafl er die Wahl selbst, auch die des Mafes seiner
Geringheit, aus den Hénden gibt. Er folgt nicht nar der Offenbarung Got-
tes in Jesus Christus nach, sondern iiberlafit ihm auch dauernd die Fith-
rung und geht im Loslassen seiner selbst dem ,Geist“ entgegen, den er in
der Begegnung mit Jesus, in der Konfrontierung mit dem Evangelium,
erfahrt. Es geht darum, so gering zu sein, daff man sogar das Geringsein
nicht selbst wihlt, sondern sich selbst dem Herrn in die Hand gibt, daf er
die Geringheit und ihr Maf§ wahlt.

Der kirchliche Vorrang und die Wahl der Ehelosigkeit gelten also nur
bedingungsweise: ,wenn seiner gottlichen Majestit hiermit gedient ist
und sie mich wahlen und annehmen will* (G. U. 147). Das kann man nicht
durch Struktaren erzwingen: In kleinen Gruppen kann man ebenso gut
als grofler Herr leben; man kann von den Fleischtépfen umziehen ins
gelobte Land oder in die Wiiste. Man hat es nicht in der Hand.

Die Ehelosigkeit steht im Evangelinm in Fortfiihrung des Abschnitts
iiber die unauflésliche Ehe: ,Was Gott verbunden hat, soll der Mensch
nicht scheiden” (Mt 19, 6). Klingt das nicht ebenso unméglich?

»Es ist besser fiir den Mann, sich mit dem Weib nicht einzulassen“ (1 Kor
7, 1).

Jetzt wird es schwieriger. Wir machen es uns kompliziert, wenn wir die
geringe Ehelosigkeit sofort mit schwerem Geschiitz verteidigen. Bis jetzt
ist noch kaum ein entmythologisierendes Wort gefallen. Theologie sollte
auch nicht mit der Entmythologisierung beginnen; das wire so, wie mit
jemand schlafen, ohne Liebe zu empfinden, das wire Theologie ohne
Glaube, Hoffnung und Liebe, mit einem Wort: ohne Gebet.

Grofler Ornat ist fiir die niedrige Ehelosigkeit lebensgefihrlich. Im
wolliistigen, tibersdttigten Korinth gab sich eine Art von Zolibat etwa so:
»LEsist besser fiir den Mann, sich mit dem Weib nicht einzulassen“ (1 Kor
7,1). Darum ist es etwas Erhabenes, ehelos zu sein. Die Ehelosigkeit wird
etwas Grofies dadurch, dafl die Wiirde des Leibes geschmilert wird. So-
gar die Auferstehung der Toten kommt ins Rutschen (1 Kor 15, 12), man
fragt: Wie werden die Toten auferweckt? Mit welchem Leibe?* (1 Kor
15, 85).

»Diese Menschen verbieten das Heiraten und den Genuf} gewisser Spei-
sen® (1 Tim 4, 8 vgl. Kol 2, 16). ,Sehet zu, dafl enuch niemand beraube
durch die Philosophie und lose Verfihrung nach der Menschen Lehre und
nach der Welt Satzungen und nicht nach Christo. Denn in ihm wohnt die
ganze Fiille der Gottheit leibhaftig® (Kol 2, 8-10).



Piet Penning de Vries 418

Leibverachtung und Hand in Hand damit Weltverachtung sind schlechte
Gefihrten der Ehelosen. Sie verstellen die Sicht auf das Himmelreich,
machen aus thm etwas Sublim-Atherisches, etwas, von dem man schwerlich
sagen kann: ,Von jetzt an werde ich nicht mehr trinken vom Gewichs des
Weinstocks bis zu dem Tage, da ich es neu trinken werde mit euch im
Reich meines Vaters® (Mt 26, 29).

Ubrigens ist der moderne Mensch so stark von der ungeheuer ange-
wachsenen naturwissenschaftlichen Erkenntnis geprdgt, dafl er sich der
suggestiven Bilder der Glaubenserfahrung leicht naturwissenschaftlich
bemichtigt. Das fithrt zu einem Dualismus. Denn unsere Naturwissen-
schaftlichkeit ist nicht geniigend integriert. Vieles von dem, was uns in der
Tradition als Dualismus erscheint, lesen wir darum in sie hinein.

Wie es auch sei, dem Evangelium ist jeder Gedanke an eine anthropo-
logische Héherbewertung der Ehelosigkeit fremd. Auch bei der Aufzdh-
lung: ,Da gilt nicht mehr Jude noch Grieche, nicht mehr Sklave noch
Freier, nicht mehr Mann noch Frau, alle sind eins in Christus Jesus“ (Gal
8, 28) ist nicht gedacht an eine coincidentia oppositorum in einem Uber-
menschen, oder an ein Abfallen der Unterschiede bei einem Geistesmann
— im Gegenteil, jeder bleibt, wie er war; gedacht ist an Gleichwertigkeit
durch die Relativitit der Unterschiede vor Gott. Wenn schon von einer
Hochwertigkeit die Rede ist, dann nicht aufgrund einer gesellschaftlichen
Mehrbewertung: wie der Dienst an der Menschheit in der Entwicklungs-
hilfe, im Apostolat, in der Wissenschaft oder wie die auf ein spiritualisti-
sches — heute wiirde man sagen intellektualistisches Weltbild der ,Eier-
képfe“ gegriindeten Standesunterschiede: alle motiva credibilitatis, die
Redlichkeit und Sinn der Ehelosigkeit begriinden wollen, scheint das Neue
Testament nicht nétig zu haben. Wenn schon dort vom héheren Wert die
Rede ist, dann aufgrund gesellschaftlicher Minderwertigkeit. Dieses Wort
ist ,sinn-voll“; soll es wieder gefiillt sein, miissen wir davon voll sein,
wihrend soviel hohl ist, wiahrend soviele hohl sind? Kurz gesagt: Nirgends
im Neuen Testament hat die Ehelosigkeit, ebensowenig wie die Armut,
etwas von einer eigenen, nicht durch das Evangelium bestimmten Wert-
haftigkeit, ganz gleich, welche transzendenten Beziehungen wir hineinzu-
lesen uns abmiihen.

Es scheint mir ungerecht, fiir die Lehre vom Verachten, vom Verlassen
des Leibes und der Welt Hinduismus und Buddhismus als Siindenbock
herbeizuzichen: erstens ist ihr Sprachgebrauch oft durchsetzt von Mythen
und Symbolen, wie auch der unsrige vom Himmelreich, und also nicht
naturwissenschaftlich zu nebhmen — damit sollte man auch bei den geist-
lichen Schriftstellern rechnen ... Zweitens haben wir selbst in unserer
westlichen und christlichen Tradition ein dhnliches, klassisch gewordenes



»Ehelos um des Himmelreiches willen® 419

Weltbild. Es nennt sich Enkratismus, ,Doktrin der Enthaltsamkeit®.
Diese ,Enthaltsamen® wollten jedem Christen ,Enthaltsamkeit* von Ehe,
Fleischessen und Weintrinken auferlegen. Interessante Kombination!
Marcion z. B., nach dem Jesus nur einen Scheinleib haben durfte. Oder
Origenes. Er entmannte sich, als er in die berithmte Katechetenschule von
Alexandrien berufen wurde: Er war gerade erst achtzehn, und Eusebius
meint, dafl er sich vor Verdachtigungen sichern wollte (Kirchengeschichte
VI, 8), spiter scheint er es bereut zu haben. Und da ist der grofle Augu-
stinus; ein wortliches Zitat von ihm geniigt: , Ante Christus tempus nuben-
di, post Christum continendi tempus est®. ,Die Zeit der Ehe war vor
Christus, nach Christus ist das Zeitalter der Enthaltsamkeit!“ (De nupt. et
concup.; v. F. van der Meer, Augustinus 170). Man kann sich mit dem
Gedanken trosten, dafl solche strengen Ubertreibungen im Herbst des
Heidentums und in der Zeit des allgegenwértigen Eros verlorene Liebes-
mithe waren. Verkehrte Begriffe entstehen manchmal dadurch, daff man
gegen die Stromung schwimmen muf}; zu einer neuen Wirklichkeit, einer
neuen Stromung, gehdren neue Begriffe.

Ein neutestamentliches Beispiel einer von bestimmten Zeitstromungen
beeinfluften Begrifflichkeit bietet die ubrigens auch voneinander sehr
verschiedene Weise, in der Paulus und Johannes die Welt sehen. Bei ihren
gegen die ,Welt® gerichteten Auflerungen mufl man im Auge behalten,
gegen welche , Welt” sie damals angingen.

Erst aus solchen, auf den Hintergrund der konkreten Umstande proji-
zierten Aussagen kann erhellen, um welche Welt es geht und um welche
nicht, wenn Christen sich von der Welt zurtickziehen, die Welt verlassen,
der Welt Lebewohl sagen.

»Der Verheiratete sorgt sich um irdische Dinge“ (1 Kor 7, 33)

Zunichst die Welt, gegen die das vierte Evangelium sich richtet. Sie ist die
Welt des Unglaubens: ,Aber die Welt hat ihn nicht erkannt* (1, 10).
» Wenn jener kommt, wird er der Welt beweisen, was Siinde, was Gerech-
tigkeit, was Gericht ist. Siinde, weil sie nicht an mich geglaubt hat” (16,
8-9). Im ersten Brief des hl. Johannes wird dasselbe Weltbild (3, 1; 4,
4-5; 5, 4-5) vervollstindigt mit den Werken des Unglaubens, den Wer-
ken ,der Augenlust, Fleischeslust, der Hoffart des Lebens® (2, 16; vgl.
2,15-17; 3,13; 5, 19).

Von daher die harte Distanzierung: ,Herr, wie kommt es, daf} du dich
uns offenbaren willst und nicht der Welt?“ (14, 22). , Wenn die Welt cuch
haflt, bedenket, dafl sie mich vor euch gehafit hat. Ja, waret ihr aus der
Welt, so wiirde die Welt ihr Eigenes lieben. Da ihr aber nicht aus der



Piet Penning de Vries 420

Welt seid, vielmehr ich euch aus der Welt auserwihlt habe, deshalb hafit
euch die Welt“ (15, 18-19). , Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: ihr werdet
weinen und wehklagen, aber die Welt wird sich freuen® (16, 20). ,,In der
Welt habt ihr zwar Angst, aber seid getrost: ich habe die Welt iiberwun-
den® (16, 33). , Ich bitte fir sie. Nicht fir die Welt bitte ich“ (17, 9). ,Die
Welt hat sie mit Haf} verfolgt, weil sie nicht von der Welt sind, so wie ich
nicht von der Welt bin® (17, 14).

Man darf dabei aber nicht ibersehen, dafl das wechselseitige Verhiltnis
zwischen dem Herrn und den Glaubigen auf der einen und der Welt auf
der anderen Seite nicht gleich ist: die Welt lehnt ab, Jesus und die Ge-
meinde der Glaubigen aber mochten die Liebe Gottes in diese Welt hinein
fortsetzen (3, 16): eine Haltung der Versohnung, ,des auf-die-Welt-Zu-
kommens (1, 9; 3, 17. 19; 11, 27; 12, 46; 16, 28; 18, 37), in-die-Welt-Ge-
sandtwerdens (10, 36; 17, 18), als Licht fir die Welt (1, 9; 8, 19; 5, 14; 8,
12; 9, 5; 12, 46), die Sinden der Welt wegnehmend (1, 29), um die Welt
zu retten® (3,18; 11, 42; 12,47), ,der Welt Leben gebend (6,33), Brot ge-
bend, das eigene Fleisch®, ,zum Heil fiir das Leben der Welt“ (6, 91). Mit
einem Wort: der Glaubende wird von der Welt nicht als der Ihrige be-
trachtet (8, 23; 15, 19; 17, 14. 16; 18, 36), ist aber fiir diese Welt da. ,,So
wie du mich in die Welt gesandt hast, so sende auch ich sie in die Welt. ..
Nicht fur sie allein bitte ich, sondern auch fur die, die durch ihr Wort den
Glauben an mich finden, daf} alle eins seien, damit die Welt glaube, daf§
du mich gesandt hast. Die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, habe ich
ihnen gegeben, damit sie eins seien, so wie wir eins sind: ich in ihnen und
du in mir, auf daB} sie vollig eins seien, damit die Welt erkenne, daf} du
mich gesandt und sie geliebt hast, so wie du mich geliebt hast* (17, 18.
20-23).

Die johanneische Welt darf nicht verlassen werden. Im Gegenteil, der
Herr sagt: nicht von der Welt, aber iz und fir die Welt.

Und die Welt des Paulus? In den meisten seiner Briefe hat sie so kos-
mische Zige, dafl es gar nicht darauf ankommen kann, sie zu verlassen —
Welt umgibt uns iiberall —, sondern einzig, frei darin zu leben? ,So waren
auch wir, als wir noch unmiindig waren, als Sklaven den Elementen der Welt
unterworfen“ (Gal 4, 3; vgl. 6, 14; Kol 2,8. 20). , Wir kimpfen ja nicht ge-
gen Fleisch und Blut, sondern gegen die Herrschaften, gegen die Michte,
gegen die Weltbeherrscher dieser Finsternis, gegen die bosen Geister in
den Liften“ (Eph 6, 12; vgl. 2, 2).

Aber manchmal hat Paulus nicht so sehr die iiberlebensgrofie Macht vor
Augen, die er den ,,Gott der Welt“ nennt (2 Kor 4, 4; Eph 2, 2; vgl. ,der
Fiirst dieser Welt* Joh 12, 31). Dann ist die Welt ganz nahe und in die
christliche Gemeinde eingedrungen. Welt wird dann, in den Korinther-



wEhelos um des Himmelreiches willen® 421

briefen, das Gegenstiick zum Reich der Himmel. Welt ist dann weise, stark
und von hoher Herkunft, gibt Eintracht, schafft Macht, man will dazu gehé-
ren, zu einer Partei, einem Fiithrer, kurzum: zu Menschen, berechnend, ver-
standig, geehrt und — verheiratet: ,In Gottes Weisheit hat die Welt mit
all ihrer Weisheit Gott nicht gefunden; darum gefiel es Gott, durch
torichte Predigt selig zu machen, die daran glauben... Sondern was
toricht ist vor der Welt, das hat Gott erwihlt, dafl er die Weisen zu Schan-
den mache; und was schwach ist vor der Welt, das hat Gott erwihlt, dafl
er zu Schanden mache, was stark ist; und das Unedle vor der Welt und das
Verachtete hat Gott erwihlt, und das da nichts ist, dafl er zunichte mache,
was etwas ist“ (1 Kor 1, 21. 27-28). ,Wovon wir aber reden, das ist den-
noch Weisheit bei den Vollkommenen, nicht eine Weisheit dieser Welt,
auch nicht der Obersten dieser Welt, welche vergehen . .. Wir aber haben
nicht empfangen den Geist der Welt, sondern den Geist aus Gott, dafl wir
wissen kénnen, was uns von Gott gegeben ist“ (1 Kor 2, 6. 12). ,Denn die-
ser Welt Weisheit ist Torheit bei Gott. Denn es steht geschrieben: Die
Weisen erhascht er in ihrer Klugheit. Darum rithme sich niemand eines
Menschen. Es ist alles euer: es sei Paulus oder Apollos, es sei Kephas oder
die Welt, es sei das Leben oder der Tod, es sei das Gegenwirtige oder
das Zukiinftige, — alles ist euer; ihr aber seid Christi, Christus aber ist Got-
tes“ (1 Kor 3, 19. 21-23).

Als Gegen-Aussage, gegen die Welt und ihr gegeniiber, erstellt Paulus
das christliche , Ideal” — man merkt, woher die Gesellschaft Jesu ihre Regeln
nimmt —: toricht, schwach, gering-geachtet, in Hunger und Durst, geschlagen
und obdachlos, beschimpft und verfolgt, einfach und aufrecht und — in die-
ser Reihe — ehelos: ,Ich halte aber dafiir, Gott habe uns Apostel als die
Allergeringsten dargestellt, als dem Tode iibergeben. Denn wir sind ein
Schauspiel geworden der Welt und den Engeln und den Menschen® (1 Kor
4,9). ,Denn unser Ruhm ist dieser: das Zeugnis unseres Gewissens, daf}
wir in Einfalt und gottlicher Lauterkeit, nicht in fleischlicher Weisheit,
sondern in der Gnade Gottes auf der Welt gewandelt sind, allermeist aber
bei euch“ (2 Kor 1, 12).

In diesem Zusammenhang erscheint die Ehe als das weniger Einfache,
weniger Weltliche oder, wie die Willibrordiibersetzung sagt: weniger
Irdische; weniger einfach wie alles Grofle. So sehr, daf§ selbst den Verhei-
rateten geraten wird zu leben, als seien sie nicht verheiratet: ,Doch werden
solche leibliche Triibsal haben, ich verschonte euch aber gern ... Die da
Weiber haben, sollen darum sein, als hitten sie keine ... und die diese
Welt gebrauchen, als gebrauchten sie dieselbe nicht. Denn die Gestalt die-
ser Welt vergeht... Wer ledig ist, der sorgt, was dem Herrn angehort,
wie er dem Herrn gefalle, wer aber freit, der sorgt, was der Welt angehort,



Piet Penning de Vries 422

wie er dem Weibe gefalle® (1 Kor 7, 28-29. 31-84). Hier mufl man sich
fragen: Inwieweit ist diese Argumentierung von der Erwartung des Welt-
endes bestimmt? Geht es hier um die Nahe des Weltendes oder um die
Nihe des Herrn, inwieweit ist der Herr selbst fiir Paulus das Weltende?

Diese Welt der Ehe wird verlassen: Kummer und Sorge (wortlich: Be-
driickung fiir das Fleisch), Beschidftigung mit Verginglichem, Sich-Auf-
reiben, Mihe fiir irdische Dinge, geteilte Aufmerksamkeit. Man 1af}t die
Ehe und die Welt nicht hinter sich, weil sie klein und schlecht sind; im Ge-
genteil: ,es ist keine Siinde“! Wortlich steht es da, dariiber ist man sich
selbstverstandlich einig (1 Kor 7, 36). Aber weil gerade das Gute und
Grofle Aufmerksamkeit und Sorge braucht, darum sagt Paulus: ~Wer
nicht freit, handelt besser (1 Kor 7, 38). Er ist d4rmer, kleiner, niedriger.

Fast eine Umkehr aller Werte: unser sdkularisierender Trend liegt ganz
in der Richtung der paulinischen Relativierung weltlicher Dinge. Siku-
larisierung heifit nicht nur Verweltlichung, Sikularisierung ist auch ein
religioser Begriff, aus der religiosen Gedankenwelt stammend. Sikulari-
sierung (d. h. ,Verweltlichung“) ist tatsichlich auch eine Entweltlichung;
Sakularisierung will von dem befreien, was zur eigenen, abgeschirmten
religiosen , Welt® geworden ist. Sakularisierung sollte die religiése Inspi-
ration wieder freier machen fiir die Welt, in diesem Sinn bestinde der
Name in neuer Weise zurecht. Es konnte eine Sikularisierung des jensei-
tigen Menschen bedeuten, jenseitig nicht allein als aus dem anderen Leben
stammend, sondern auch aus der ganz nahen Zukunft und freigeworden
fir die Welt, in die Welt hinein. Wenn die Ehelosen lockerer, geloster
waren, um nicht zu sagen, erldster, konnten sie auch besser vorwartsgehen
in der Welt, vorwirtskommen auch in der Zeit, und die Welt, die anderen,
mit sich ziehen.

Wie sollte man noch behaupten, dafl durch die Ehelosigkeit die Ehe ge-
schmélert werde? Im Gegenteil: der um des Himmelreiches willen Ehelose
mochte sich und sein Unverheiratetsein kleiner machen. Die Fhe ist ein
Reichtum, ein Zuhause! Gerade deshalb und deshalb allein ist der Ver-
zicht darauf ein evangelischer Rat: ,Wahrlich, ich sage euch: es ist nie-
mand, der Haus oder Weib, Briidder, Eltern oder Kinder um des Reiches
Gottes willen verlafit, der es in dieser Zeit nicht hundertfaltig zuriick-
empfange und in der zukiinftigen Welt das ewige Leben“ (Lk 18, 29-30).
Hiermit sind wir wieder da, wo wir anfingen: ehelos um des Himmel-
reiches willen; vielleicht ist ein Begreifen wach geworden, von dem man
spater sagen darf ,um des Himmelreiches willen®.





