
•Ehelos um des Himmelreiches willen" 

Piet Penning de Vries SJ, Amsterdam 

Die niederländischen Jesuiten haben im Herbst dieses Jahres ihr 
eigenes philosophisch-theologisches Studium (in Nimwegen und 
Maastricht) aufgegeben, um zusammen mit den niederländischen 
Franziskanern und zwei Diözesen (Utrecht und Haarlem) ein ge- 
meinsames Theologiestudium aufzubauen. Zum Abschied aus ihren 
bisherigen Häusern kamen die Theologie Studenten des Ordens noch 
einmal zusammen. Bei dieser Gelegenheit wurde die folgende An- 
sprache gehalten. Es ist wohl kaum notwendig, unsere Leser darauf 
hinzuweisen, daß die Impulsivität und das begeisternde Feuer dieser 
Rede aus der konkreten Situation genährt wurde: konkret im dop- 
pelten Sinn der allgemeinen innerkatholischen Lage in den Nieder- 
landen und der Neubesinnung eines Ordens, der - vielleicht zum 
erstenmal in der Ordensgeschichte - das Experiment einer so tief- 
gehenden Umstrukturierung versucht, wie es die Aufgabe eines eige- 
nen Ordensstudiums zweifelsohne bedeutet. 

•Es gibt Menschen, die um des Himmelreiches willen nicht heiraten. Wer 
es fassen kann, der fasse es!" (Mt 19,12). 

Fassen, Begreifen, Verständnis für solche, die nicht verheiratet sind, 
nota bene: freiwillig nicht geheiratet haben - wie soll man das begreifen? 
Um des Himmelreiches willen? Denn darum geht es. Von hier also soll 
das Verständnis erwachsen. Welch ein Ausgangspunkt: das Reich der 
Himmel! Etwas anderes als Strukturen und Funktionen irdischer Wirk- 
lichkeit, an denen man (soziologische) Gesetzmäßigkeiten menschlichen 
Zusammenlebens abzulesen oder abzuleiten sucht, ihnen nachspürt oder 
sie voraussieht. Ist das nicht so verschieden wie der Kopf in den Wolken 
und beide Beine auf dem Boden, so verschieden wie Himmel und Erde? 

•Um des Himmelreiches willen" 

Nun ist der biblische Himmel nicht der moderne. Im biblischen Himmel 
ist kein Mensch. Als man keine Astronauten kannte, keine Sternenfahrer, 
Himmelfahrer, konnte man Gott dort ruhig wohnen lassen: •Euer Vater, 
der im Himmel ist." Das steht allein in der Bergpredigt elf mal (Mt 5, 
16. 45. 48; 6, 1.9. 14-15. 26. 32; 7,11.21; 10,32-33; 12,50; 16,17; 18, 
10. 14. 19. 35; 23, 9). Es ist einfach: der Himmel, das ist Gottes Thron, die 
Erde sein Fußschemel: so steht es dort wörtlich (Mt 5, 34). •Der Himmel 



•Ehelos um des Himmelreiches willen" 411 

ist ein Himmel für den Herrn, die Erde aber gab er den Menschen" (Ps 
115, 16). •Der Himmel, Sein Himmel ists, den Menschenkindern gab er 
die Erde" (Buber). Das ist der biblische Himmel, er ist Gottes. Aber der 
moderne Himmel ist unser, annektiert, eine Filiale der Erde: Dort fliegt 
man umher mit Flugzeug und Raumkapsel. 

Zum Verständnis wollen wir die Geschichte der Menschheit in drei Ab- 
schnitte einteilen: 1. unter der Willkür von Göttern und Mächten, 2. im 
Glauben an Gott den allmächtigen Vater, 3. mit der Macht in eigener 
Hand, etwa in dem Sinn: wir können uns selbst schaffen und zerstören, 
wir sind allmächtig; wir haben alle düsteren und erhabenen, alle guten 
und bösen Mächte in der Hand; auch der Himmel ist nur eine von ihnen. 

Biblisch gesehen ist der moderne Himmel ein Stück der Erde geworden. 
Im biblischen Himmel war Gott kein Rivale der Menschen, im modernen 
könnte er es sein. Im modernen Weltbild ist der Mensch allgegenwärtig, 
man kann Gott dort keinen Raum geben, ihn nicht unterbringen, es ist für 
Gott kein Platz dort. Auch ein Umzug hilft nicht weiter. 

Man stieß auf die Zeit als Vergleichsmaßstab. Als die räumliche Auf- 
fassung unzulänglich wurde, kam man auf die Zeit. Sie übernahm die 
Funktion des Himmels: so eine Art vierte Dimension. Ein passendes Bild 
auch für die Funktion der Ehelosen: keine fünfte Kolonne, die die Erde 
verrät, sondern die neue Dimension, die die irdischen Dimensionen voll- 
endet. Aber wenn selbst der Himmel nicht der Beraubung seines Glanzes 
und der Entmythologisierung gewachsen war, dann wehe den Menschen, 
die •himmlisch" leben, den Himmel, die vierte Dimension, als ihren 
Lebensbereich erwählten: •Nach der Auferstehung werden sie nicht mehr 
freien oder gefreit werden, sondern werden sein wie die Engel im Him- 
mel" (Mt22, 30). 

Ehelos und Himmel gehören zusammen, sind ein Versuch, das Unvor- 
stellbare vor Augen zu stellen und als Beispiel aufzuzeigen, ein Versuch, 
mit dem Unberechenbaren zu rechnen. Das Reich der Himmel, im Neuen 
Testament nur bei Matthäus vorkommend (Mt 3, 2. 17; 5, 3. 10. 19 [zwei- 
mal]. 20; 7, 21; 8, 11; 10, 7; 11,11. 12; 13, 11. 24. 31. 33. 44. 45. 47. 52; 
16,19; 18,3.4.23; 19,12.14.23.24; 20,1; 22,2; 23,13; 25,1), ist nach 
spätjüdischem Sprachgebrauch gleichbedeutend mit dem Reich Gottes 
(Mt 12, 28; 19, 24; 21, 31. 34), dem Reich des Vaters (Mt 6, 10; 13, 43; 25, 
34; 26,29), also mit dem immer Ursprünglichen, dem Ursprung selbst. 
Einen absoluten Beginn kann man nicht errechnen, man kann nur mit ihm 
rechnen. Durch den jedem Zugriff und jedem Blick entrückten Ort des 
Himmels oder der Himmel wird räumlich ausgedrückt, daß es um ein für 
uns nicht durchschaubares Verhältnis zwischen Personen geht. 

Nicht durchschaubar: bei Gott liegt die Initiative, räumlich ausge- 



Piet Penning de Vries 412 

drückt: das Reich kommt zu uns, auf uns zu: (•Bekehrt euch, denn) das 
Himmelreich ist nahe" (Mt 3, 2; 4, 17; 10, 17). •Als ich durch den Geist 
Gottes die Teufel austrieb, ist das Reich Gottes wirklich zu euch gekom- 
men" (Mt 12, 28). •Dein Reich komme!" (Mt 6, 10): von Gott zu den Men- 
schen; deshalb ist die •Frohbotschaft" des Reiches zu •verkündigen" (Mt 4, 
23; 9, 35; 24, 14), sind •die Geheimnisse des Himmelreiches zu kennen" 
(Mt 13, 11), ist •das Wort vom Reich zu hören" (Mt 13, 19). Heilungen 
bekräftigen dieses Wort (Mt 12, 28; vgl. 4, 23; 9, 35). Kurzum, das Reich 
kommt in Wort und Tat, die den Menschen verkündet werden auf die 
Initiative Gottes hin. Deshalb steht von den Schlüsseln des Himmelreiches, 
vom Sitzen zur Rechten und Linken und vom Gottesreich selbst geschrie- 
ben, daß sie •gegeben" (Mt 16, 19; 20, 23; 21, 43), als Erbe empfangen 
werden (Mt 25, 34). 

Darum - man kann es als Beweis der Schwäche oder als Zeichen von 
Sicherheit und Kraft auslegen - darum gilt die Forderung, Geduld zu 
haben und Vertrauen, wie beim Einsammeln von Unkraut (Mt 13, 24-30) 
und beim Fischzug (Mt 13, 47-50), wie beim Aufgehen des Senfkorns 
(Mt 13, 31-32) und des Sauerteigs (Mt 13, 33) und beim Kauf eines Schat- 
zes (Mt 13, 44) oder einer Perle (Mt 13, 45-46). Einsammeln, Aufgehen, 
Kauf: Gottes Zeit, die Zeit, da der Herr und Bräutigam •kommt" (Mt 23, 
39; 24, 27. 30. 37. 39. 43. 44. 46. 50; 25, 10. 19. 31), Gottes Zeit heißt 
schließlich Endzeit. Der Unverheiratete um des Himmelreiches willen 
läuft der Zukunft entgegen, von Gott gezogen, von Gott, der immer im 
Kommen ist, immer Zukunft. 

Manchmal wird auch gefordert, daß der Mensch etwas dafür tun muß: 
•Wenn euere Gerechtigkeit nicht vollkommener ist als die der Schrift- 
gelehrten und Pharisäer, werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen" 
(Mt 5, 20). •Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr! wird in das Himmel- 
reich eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters tut, der im Him- 
mel ist" (Mt 7, 21). •Selig, die Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit 
willen, denn ihrer ist das Himmelreich (Mt 5, 10). •Dann werden die Ge- 
rechten im Reich ihres Vaters leuchten wie die Sonne" (Mt 13, 43). Aber 
diese Gerechtigkeit, dieser Wille des Vaters im Himmel, dieses Gerecht- 
sein, besteht nach der Bergpredigt einzig in Barmherzigkeit, d. h. die Ge- 
rechtigkeit fordert, keine Gerechtigkeit zu fordern, daß wir nicht auf unse- 
rem Recht bestehen. Kein Streit, sondern Versöhnung, nicht auf unserem 
Recht bestehen - etwa die Ehefrau zu verstoßen - oder unser Wort durch 
einen Eid bekräftigen, sondern uns unser Recht nehmen lassen, indem 
wir auch die linke Wange hinhalten, unser Oberkleid hingeben, mit-leiden, 
schenken und leihen, selbst unseren Feind lieben, nicht nur unsere Freunde 
grüßen, sondern unsere Sonne über Gerechte und Ungerechte aufgehen 



•Ehelos um des Himmelreiches willen" 413 

lassen (vgl. Mt 5, 20-48). Und warum? •Seid vollkommen, wie euer Vater 
im Himmel vollkommen ist" (Mt 5, 48). Christliche Gerechtigkeit ist es 
gerade, alles Juristische, Rechtliche, alle Gerechtigkeit, zu relativieren; 
christliches Gesetz ist gleichbedeutend mit •Barmherzigkeit und Glaube" 
(Mt 23, 23). Darum bekommt jeder, der auf seine Gerechtigkeit baut, und 
eben so Ungerechte, zu hören: •Ich sage euch: viele werden aus Osten und 
Westen kommen und mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen im 
Himmelreich (Mt 8, 11). •Ich bin nicht gekommen, um Gerechte zur Buße 
zu rufen, sondern Sünder" (Mt 9, 13). •Darum gleicht das Himmelreich 
einem König . . . Aber der Herr erbarmte sich . . . >Hättest du dich dann 
nicht auch deines Mitknechtes erbarmen müssen?<" (Mt 18,23. 27. 33). 
•Das Himmelreich gleicht einem Hausherrn, der früh am Morgen aus- 
ging, um Arbeiter zu dingen für seinen Weinberg . . . Freund, ich tue dir 
kein Unrecht ... Ich will denen, die zuletzt gekommen sind, ebensoviel 
geben wie dir. Oder darf ich mit dem meinen nicht tun, wie ich will, oder 
ist dein Auge neidisch, daß ich gut bin. So werden die letzten die ersten 
und die ersten die letzten sein" (Mt 20, 1. 13-16). •Das Himmelreich 
gleicht einem König, der seinem Sohne Hochzeit hielt . . . Seine Diener 
gingen auf die Wege und brachten alle herein, die sie antrafen, Schlechte 
wie Gute" (Mt22,2.10). •Wahrlich, ich sage euch: Die Zöllner und Huren 
mögen wohl eher ins Himmelreich kommen als ihr" (Mt 21, 31). •Wehe 
euch, ihr Schriftgelehrten und Pharisäer, Heuchler seid ihr! Ihr verschließt 
das Himmelreich vor den Menschen! Ihr kommt nicht hinein, und die hin- 
ein wollen, laßt ihr nicht hineingehen" (Mt 23, 13). 

Das Himmelreich, um dessentwillen sich einer der Ehe enthält, mißt mit 
umgekehrtem Maß: die Größten sind dort klein, und die Kleinen die 
Größten: •Selig die Armen im Geist, denn ihrer ist das Himmelreich" 
(Mt 5, 2). •Wahrlich, ich sage euch: unter den vom Weibe Geborenen ist 
keiner aufgestanden, der größer ist als Johannes der Täufer. Der Kleinste 
aber im Himmelreich ist größer als er" (Mt 11, 11). •Wer ist der Größte 
im Himmelreich? Er rief ein Kind zu sich, stellte es mitten unter sie und 
sprach: Wahrlich, ich sage euch, wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, 
werdet ihr sicher nicht in das Himmelreich eingehen. Wer sich für so klein 
hält wie dieses Kind, ist der Größte im Himmelreich" (Mt 18, 1-4). •Da 
wurden Kinder zu ihm gebracht, daß er ihnen die Hände auflege und sie 
segne. Die Jünger aber fuhren sie an. Doch Jesus sprach: Lasset die Kind- 
lein und wehret ihnen nicht, zu mir zu kommen, denn ihrer ist das Him- 
melreich. Und er legte ihnen die Hände auf und zog weiter" (Mt 19, 
13-15). •Wahrlich, ich sage euch: Ein Reicher wird schwer ins Himmel- 
reich kommen. Und weiter sage ich euch: Es ist leichter, daß ein Kamel 
durch ein Nadelöhr geht, denn daß ein Reicher in den Himmel kommt" 



Piet Penning de Vries 414 

(Mt 19, 23-24). Kurzum: Das Himmelreich ist so sehr Gnade, Geschenk, 
unverdient, daß es den Nichtskönnenden und Nichtsbesitzenden, den Kin- 
dern und Armen, zu gehören scheint. 

Ins Gefolge dieser Armseligkeit sind auch die Ehelosen einzuordnen. 
Wenn das Himmelreich den Geringsten gehört, dann muß Ehelosigkeit 
um des Himmelreiches willen auch eine Form evangelischen Kleinseins, 
evangelischer Kindschaft bedeuten, muß sie geradewegs herkommen aus 
der Erfahrung und der Bezeugung der Sohnschaft Jesu, •der sich selbst 
erniedrigte". Ehelos ist fast eine zu schöne Übersetzung; das Wort sollte 
eher wie ein Schimpfwort klingen, wie Geusen; Eunuch oder Kastrat trifft 
den Sinn besser. 

Aber das Apostolat, die Menschen! Nun, der biblische Himmel ist nicht 
der Erde ab-, sondern zugewandt! Das Geringsein des Evangeliums hat 
vielleicht für die Mitmenschlichkeit eine Bedeutung. Apostolat klingt oft 
so angeberisch. Es riecht nach Werk und Werkheiligkeit. Werk ist Reich- 
tum, so wie der Verlust einer von der Gesellschaft anerkannten Funktions- 
tüchtigkeit Armut ist: der ist •reich", anerkannt, der nützliche Arbeit 
verrichtet. - Auch Dienstbarkeit und Zurverfügungstehen klingen groß- 
spurig. Große Worte, zu groß, um wahr zu sein. Aber dann sagt man es 
auf griechisch: Diakonia; das klingt besser. Doch wozu? Für etwas Gerin- 
ges braucht man keine tiefen Existenzgründe aufzuspüren, darf man keine 
großen Worte suchen. Wenn man allerdings das Apostolat selbst als 
Dienst an den Geringen sieht, selbst als Form der Geringheit? Dann ge- 
hen Apostolat und Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen parallel, 
eventuell Hand in Hand, würden sich aber nicht gegenseitig hintergrün- 
dig ihre Existenzberechtigung versichern. 

Das Unverheiratetsein der Bibel ist also letztlich nicht angewiesen auf 
eine Sinnerhellung durch das, was man Apostolat nennt, sie ist in sich 
eine Form des Kind-•Bleibens", oder besser, wie Jesus sagt: des •Neuwer- 
dens" (Mt 18, 3). Es ist eine trinitarische, theologische und christliche Ge- 
gebenheit und dadurch schon evangelisch und kirchlich, noch ehe sie apo- 
stolisch wird. Es sei denn, im tiefen und umfassenden Sinn von Apostolat. 
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ist immer schon apostolisch 
durch das, was sie als Ehelosigkeit ist; die oberflächigere Zweckbestim- 
mung, Apostolat, kommt erst danach hinzu. Kurz gesagt: Ehelosigkeit um 
des Himmelreiches willen hat nichts Fremdes nötig, um sich zu rechtferti- 
gen: sie ist selbst ein Dienst, eine Weise der Dienstbarkeit: •Siehe, die 
Magd des Herrn", und das ist der Ursinn von christlichem Apostolat. So 
kann man auch das Unverheiratetsein der beschaulichen Orden verstehen: 
Wer dieses nicht versteht, versteht auch die apostolische Ehelosigkeit nicht 

vollkommen. 



•Ehelos um des Himmelreiches willen" 415 

Vielleicht ist der Zölibat gar nicht immer so direkt apostolisch wirksam - 
man braucht doch auch Zeit zur Entspannung, für Gebet; apostolische 
Wirksamkeit fällt durchaus nicht zusammen mit betriebsamer Tüchtigkeit 
und sollte- im Gegenteil! - deren Opfer schützen. Der eventuelle aposto- 
lische Zweck des Zölibats besteht zunächst nicht in der größeren Freiheit 
und in der freien Zeit für die Menschen, sondern im religiösen Vollzug, in 
der Verarbeitung und Aneignung des eigentlichen Inhalts der Verkündi- 
gung: Jesus war gering und will mit den Geringen sein. Das gibt dem 
Apostolat mehr Tiefen- als Breitenwirkung. 

Natürlich wird der, der gering ist, auch mit einer dienenden Funktion 
zufrieden sein. Die Geringheit im Evangelium hat immer eine soziale 
Konsequenz oder Dimension der Offenheit für die Geringen. Sowohl die 
traditionellen wie die modernen Tätigkeiten der um des Evangeliums 
willen Unverheirateten sprechen die gleiche Sprache. Einige Daten: In 
den Niederlanden sind Ordensschwestern in etwa 100 Krankenhäusern 
und psychiatrischen Einrichtungen und 374 Altersheimen tätig. 

Gering sein im Auftrag Jesu, in der Gemeinschaft mit Jesus, kann So- 
lidarität bedeuten mit den Geringen, mit denen, auf die unsere Zeit herab- 
sieht: mit den Einsamen, den Kindern, mit denen, die noch nicht oder nicht 
mehr zur Jugend gehören, mit den Behinderten, den Unverheirateten, un- 
glücklich oder nur halb-glücklich Verheirateten, Homophilen, Gefangenen, 
Geschiedenen, den Alten. Gerade in einer Zeit, da die Ehe so •drin" ist, 
liegen sie alle •draußen". Der um des Himmelreiches willen Unverhei- 
ratete könnte doch ein Lebensmodell sein für die Menschen und ihr Suchen 
nach Gott. Wieviel ganze und halbe Zölibatäre gibt es doch! Moderne 
Nachfolger der biblischen Witwen und Waisen. Sie suchen nicht so schnell 
jemanden auf, um von ihm zu hören, wie glücklich er verheiratet sei! 

Kleinsein kann etwas bedeuten für andere: Wenn wir Menschen uns 
einander nicht mehr zum Großsein verpflichten, man vom anderen nichts 
will, nicht nur keine religiösen Verpflichtungen! - davon meint man heut- 
zutage allzu leicht andere und sich selbst dispensieren zu dürfen, da keine 
soziale Verpflichtung und also kein Verlust an gesellschaftlichem Einfluß 
mehr damit verbunden ist! Nein, es geht gerade um das Geringsein vor 
Gott, das unser Verhalten Gott gegenüber freimacht auch von den psycho- 
logischen und gesellschaftlichen Wertmaßstäben. Der hypermoderne 
•Seelsorger" hat es auch heute nicht allzu schwer, etwas Großes zu werden, 
großen Erfolg zu haben, den Großen zu spielen, groß zu tun, sich als gro- 
ßer Manager aufzuführen, das Gehalt eines Großen zu bekommen, Dinge 
zu verstehen wie echte große Leute, große Geldsummen auszugeben, als 
Hochwürdiger betrachtet zu werden, keine religiösen Gefühle zu zeigen, 
dafür aber die eigene Größe, Beziehungen zu haben wie eine Großmacht, 



Viet Venning de Vries 416 

überall Großmeister zu sein; nach dem Collegium maximum oder Großen 
Seminar kann es jetzt die Großstadt werden, wo man großstädtisch lebt 
und Großes schafft. 

Auch untereinander muß es nicht so sein, daß viele •Kleine" wenigstens 
zusammen einen •Großen" ausmachen. Wir sind keine Freunde, die ein- 
ander die Einsamkeit abnehmen, auch nicht durch große Worte oder große 
Feste. Keine Gruppe gegenseitigen Gehorsams, um gemeinsam etwas 
zu sagen zu haben, keine Gemeinschaft, um in Gütergemeinschaft alles 
besitzen zu können. Vielleicht bestand in der Zeit der Emanzipation der 
jüngeren Generation - das ist eine Art Pubertät! - mehr Bedarf, Größe 
und Prestige zur Schau zu tragen. Dabei denke ich nicht nur an die Nieder- 
lande, sondern an manches Gehaben in der gesamten Kirche. Ehelosig- 
keit, als Geringsein erlebt, ist verwandt mit evangelischer Armut, über die 
im Evangelium in ähnlich lautenden, aber allgemeineren Worten gespro- 
chen wird (Mt 19, 16-30), die wegen ihrer allgemeineren Gültigkeit für 
uns ein weniger günstiger Ausgangspunkt gewesen wären, um das Spezifi- 
sche des Zölibats begründen zu können: •Wenn du vollkommen sein 
willst, geh hin, und verkaufe alles, was du hast. . .". Ehelosigkeit, als 
Geringsein erlebt, sollte eher eine Vorliebe haben für die Arbeit im klei- 
nen, für kleine Gruppen, in kleinen Häusern, für Kleinarbeit, unter Klei- 
nen, für Kleingeld. 

•Das ist die vollkommene Niedrigkeit: wenn ich bei gleichem Lob und 
Preis der göttlichen Majestät, um Christus unseren Herrn mehr tatsächlich 
nachzuahmen und zu gleichen, lieber Armut mit dem armen Christus 
wähle als Reichtum, lieber Verachtung mit Christus, der damit überhäuft 
war, als Ehre, lieber verlange, als Nichts und als Tor erachtet zu werden 
für Christus, der zuerst dafür gehalten wurde, als für weise und klug in 
dieser Welt zu gelten" (Ignatius von Loyola, Geistl. Übungen, 167). 

Es klingt lächerlich, aber es wäre eine klärende Gewissenserforschung, 
sich zu fragen, ob man in jeder zwanglosen Unterhaltung, jeder Bespre- 
chung, jedem Gespräch diesen geringen Jesus durchscheinen ließ, ohne 
daß die Selbstreflexion dazu kasuistische Kunststückchen aufführen müßte, 
ohne zuviel Sich-winden, ohne zuviel Hin-und-her-drehen. So wie Igna- 
tius, der die eben zitierten Sätze seinen Gefährten in die Hände gab. Man 
spürt solches nur, wenn man betet. 

Hiermit ist keine neue Norm, keine neue Gesetzesvorschrift eingeführt: 
die Geringheit. Denn dann würde Geringheit selbst auf den Thron neuer 
Größe erhoben. Das wäre ein innerer Widerspruch und ein Widerspruch 
in unserem eigenen Innern. Die Geringheit im Sinn des Evangeliums ist 
so sehr auf Gott bezogen, daß das Geringsein selbst Gott übergeben wird. 
Die vom Evangelium gepriesene Geringheit ist also immer an eine Bedin- 



•Ehelos um des Himmelreiches willen" 417 

gung geknüpft, wie auch bei Ignatius: Gott! Nicht der Mensch ist es, der 
das Geringe wählt oder wählen muß, sondern er ist nun einmal so klein 
und will es auch sein, daß er die Wahl selbst, auch die des Maßes seiner 
Geringheit, aus den Händen gibt. Er folgt nicht nur der Offenbarung Got- 
tes in Jesus Christus nach, sondern überläßt ihm auch dauernd die Füh- 
rung und geht im Loslassen seiner selbst dem •Geist" entgegen, den er in 
der Begegnung mit Jesus, in der Konfrontierung mit dem Evangelium, 
erfährt. Es geht darum, so gering zu sein, daß man sogar das Geringsein 
nicht selbst wählt, sondern sich selbst dem Herrn in die Hand gibt, daß er 
die Geringheit und ihr Maß wählt. 

Der kirchliche Vorrang und die Wahl der Ehelosigkeit gelten also nur 
bedingungsweise: •wenn seiner göttlichen Majestät hiermit gedient ist 
und sie mich wählen und annehmen will" (G. Ü. 147). Das kann man nicht 
durch Strukturen erzwingen: In kleinen Gruppen kann man ebenso gut 
als großer Herr leben; man kann von den Fleischtöpfen umziehen ins 
gelobte Land oder in die Wüste. Man hat es nicht in der Hand. 

Die Ehelosigkeit steht im Evangelium in Fortführung des Abschnitts 
über die unauflösliche Ehe: •Was Gott verbunden hat, soll der Mensch 
nicht scheiden" (Mt 19, 6). Klingt das nicht ebenso unmöglich? 

..Es ist besser für den Mann, sich mit dem Weib nicht einzulassen" (1 Kor 
7,1). 

Jetzt wird es schwieriger. Wir machen es uns kompliziert, wenn wir die 
geringe Ehelosigkeit sofort mit schwerem Geschütz verteidigen. Bis jetzt 
ist noch kaum ein entmythologisierendes Wort gefallen. Theologie sollte 
auch nicht mit der Entmythologisierung beginnen; das wäre so, wie mit 
jemand schlafen, ohne Liebe zu empfinden, das wäre Theologie ohne 
Glaube, Hoffnung und Liebe, mit einem Wort: ohne Gebet. 

Großer Ornat ist für die niedrige Ehelosigkeit lebensgefährlich. Im 
wollüstigen, übersättigten Korinth gab sich eine Art von Zölibat etwa so: 
•Es ist besser für den Mann, sich mit dem Weib nicht einzulassen" (1 Kor 
7,1). Darum ist es etwas Erhabenes, ehelos zu sein. Die Ehelosigkeit wird 
etwas Großes dadurch, daß die Würde des Leibes geschmälert wird. So- 
gar die Auferstehung der Toten kommt ins Rutschen (1 Kor 15, 12), man 
fragt: Wie werden die Toten auferweckt? Mit welchem Leibe?" (1 Kor 
15,35). 

•Diese Menschen verbieten das Heiraten und den Genuß gewisser Spei- 
sen" (1 Tim 4, 3 vgl. Kol 2, 16). •Sehet zu, daß euch niemand beraube 
durch die Philosophie und lose Verführung nach der Menschen Lehre und 
nach der Welt Satzungen und nicht nach Christo. Denn in ihm wohnt die 
ganze Fülle der Gottheit leibhaftig" (Kol 2, 8-10). 



Piet Penning de Vries 418 

Leibverachtung und Hand in Hand damit Weltverachtung sind schlechte 
Gefährten der Ehelosen. Sie verstellen die Sicht auf das Himmelreich, 
machen aus ihm etwas Sublim-Ätherisches, etwas, von dem man schwerlich 
sagen kann: •Von jetzt an werde ich nicht mehr trinken vom Gewächs des 
Weinstocks bis zu dem Tage, da ich es neu trinken werde mit euch im 
Reich meines Vaters" (Mt 26, 29). 

Übrigens ist der moderne Mensch so stark von der ungeheuer ange- 
wachsenen naturwissenschaftlichen Erkenntnis geprägt, daß er sich der 
suggestiven Bilder der Glaubenserfahrung leicht naturwissenschaftlich 
bemächtigt. Das führt zu einem Dualismus. Denn unsere Naturwissen- 
schaftlichkeit ist nicht genügend integriert. Vieles von dem, was uns in der 
Tradition als Dualismus erscheint, lesen wir darum in sie hinein. 

Wie es auch sei, dem Evangelium ist jeder Gedanke an eine anthropo- 
logische Höherbewertung der Ehelosigkeit fremd. Auch bei der Aufzäh- 
lung: •Da gilt nicht mehr Jude noch Grieche, nicht mehr Sklave noch 
Freier, nicht mehr Mann noch Frau, alle sind eins in Christus Jesus" (Gal 
3, 28) ist nicht gedacht an eine coincidentia oppositorum in einem Über- 
menschen, oder an ein Abfallen der Unterschiede bei einem Geistesmann 
- im Gegenteil, jeder bleibt, wie er war; gedacht ist an Gleichwertigkeit 
durch die Relativität der Unterschiede vor Gott. Wenn schon von einer 
Hochwertigkeit die Rede ist, dann nicht aufgrund einer gesellschaftlichen 
Mehrbewertung: wie der Dienst an der Menschheit in der Entwicklungs- 
hilfe, im Apostolat, in der Wissenschaft oder wie die auf ein spiritualisti- 
sches - heute würde man sagen intellektualistisches Weltbild der •Eier- 
köpfe" gegründeten Standesunterschiede: alle motiva credibilitatis, die 
Redlichkeit und Sinn der Ehelosigkeit begründen wollen, scheint das Neue 
Testament nicht nötig zu haben. Wenn schon dort vom höheren Wert die 
Rede ist, dann aufgrund gesellschaftlicher Minderwertigkeit. Dieses Wort 
ist •sinn-voll"; soll es wieder gefüllt sein, müssen wir davon voll sein, 
während soviel hohl ist, während soviele hohl sind? Kurz gesagt: Nirgends 
im Neuen Testament hat die Ehelosigkeit, ebensowenig wie die Armut, 
etwas von einer eigenen, nicht durch das Evangelium bestimmten Wert- 
haftigkeit, ganz gleich, welche transzendenten Beziehungen wir hineinzu- 
lesen uns abmühen. 

Es scheint mir ungerecht, für die Lehre vom Verachten, vom Verlassen 
des Leibes und der Welt Hinduismus und Buddhismus als Sündenbock 
herbeizuziehen: erstens ist ihr Sprachgebrauch oft durchsetzt von Mythen 
und Symbolen, wie auch der unsrige vom Himmelreich, und also nicht 
naturwissenschaftlich zu nehmen - damit sollte man auch bei den geist- 
lichen Schriftstellern rechnen . . . Zweitens haben wir selbst in unserer 
westlichen und christlichen Tradition ein ähnliches, klassisch gewordenes 



•Ehelos um des Himmelreiches willen" 419 

Weltbild. Es nennt sich Enkratismus, •Doktrin der Enthaltsamkeit". 
Diese •Enthaltsamen" wollten jedem Christen •Enthaltsamkeit" von Ehe, 
Fleischessen und Weintrinken auferlegen. Interessante Kombination! 
Marcion z. B., nach dem Jesus nur einen Scheinleib haben durfte. Oder 
Origenes. Er entmannte sich, als er in die berühmte Katechetenschule von 
Alexandrien berufen wurde: Er war gerade erst achtzehn, und Eusebius 
meint, daß er sich vor Verdächtigungen sichern wollte (Kirchengeschichte 
VI, 8), später scheint er es bereut zu haben. Und da ist der große Augu- 
stinus; ein wörtliches Zitat von ihm genügt: •Ante Christus tempus nuben- 
di, post Christum continendi tempus est". •Die Zeit der Ehe war vor 
Christus, nach Christus ist das Zeitalter der Enthaltsamkeit!" (De nupt. et 
concup.; v. F. van der Meer, Augustinus 170). Man kann sich mit dem 
Gedanken trösten, daß solche strengen Übertreibungen im Herbst des 
Heidentums und in der Zeit des allgegenwärtigen Eros verlorene Liebes- 
mühe waren. Verkehrte Begriffe entstehen manchmal dadurch, daß man 
gegen die Strömung schwimmen muß; zu einer neuen Wirklichkeit, einer 
neuen Strömung, gehören neue Begriffe. 

Ein neutestamentliches Beispiel einer von bestimmten Zeitströmungen 
beeinflußten Begrifflichkeit bietet die übrigens auch voneinander sehr 
verschiedene Weise, in der Paulus und Johannes die Welt sehen. Bei ihren 
gegen die •Welt" gerichteten Äußerungen muß man im Auge behalten, 
gegen welche •Welt" sie damals angingen. 

Erst aus solchen, auf den Hintergrund der konkreten Umstände proji- 
zierten Aussagen kann erhellen, um welche Welt es geht und um welche 
nicht, wenn Christen sich von der Welt zurückziehen, die Welt verlassen, 
der Welt Lebewohl sagen. 

•Der Verheiratete sorgt sich um irdische Dinge" (1 Kor 7, 33) 

Zunächst die Welt, gegen die das vierte Evangelium sich richtet. Sie ist die 
Welt des Unglaubens: •Aber die Welt hat ihn nicht erkannt" (1, 10). 
•Wenn jener kommt, wird er der Welt beweisen, was Sünde, was Gerech- 
tigkeit, was Gericht ist. Sünde, weil sie nicht an mich geglaubt hat" (16, 
8-9). Im ersten Brief des hl. Johannes wird dasselbe Weltbild (3, 1; 4, 
4-5; 5, 4-5) vervollständigt mit den Werken des Unglaubens, den Wer- 
ken •der Augenlust, Fleischeslust, der Hoffart des Lebens" (2, 16; vgl. 
2, 15-17; 3, 13; 5, 19). 

Von daher die harte Distanzierung: •Herr, wie kommt es, daß du dich 
uns offenbaren willst und nicht der Welt?" (14, 22). •Wenn die Welt euch 
haßt, bedenket, daß sie mich vor euch gehaßt hat. Ja, wäret ihr aus der 
Welt, so würde die Welt ihr Eigenes lieben. Da ihr aber nicht aus der 



Piet Penning de Vries 420 

Welt seid, vielmehr ich euch aus der Welt auserwählt habe, deshalb haßt 
euch die Welt" (15, 18-19). •Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: ihr werdet 
weinen und wehklagen, aber die Welt wird sich freuen" (16, 20). •In der 
Welt habt ihr zwar Angst, aber seid getrost: ich habe die Welt überwun- 
den" (16, 33). •Ich bitte für sie. Nicht für die Welt bitte ich" (17, 9). •Die 
Welt hat sie mit Haß verfolgt, weil sie nicht von der Welt sind, so wie ich 
nicht von der Welt bin" (17, 14). 

Man darf dabei aber nicht übersehen, daß das wechselseitige Verhältnis 
zwischen dem Herrn und den Gläubigen auf der einen und der Welt auf 
der anderen Seite nicht gleich ist: die Welt lehnt ab, Jesus und die Ge- 
meinde der Gläubigen aber möchten die Liebe Gottes in diese Welt hinein 
fortsetzen (3, 16): eine Haltung der Versöhnung, •des auf-die-Welt-Zu- 
kommens (1, 9; 3, 17. 19; 11, 27; 12, 46; 16, 28; 18, 37), in-die-Welt-Ge- 
sandtwerdens (10, 36; 17, 18), als Licht für die Welt (1, 9; 3, 19; 5, 14; 8, 
12; 9, 5; 12, 46), die Sünden der Welt wegnehmend (1, 29), um die Welt 
zu retten" (3,18; 11, 42; 12,47), •der Welt Leben gebend (6,33), Brot ge- 
bend, das eigene Fleisch", •zum Heil für das Leben der Welt" (6, 91). Mit 
einem Wort: der Glaubende wird von der Welt nicht als der Ihrige be- 
trachtet (8, 23; 15, 19; 17, 14. 16; 18, 36), ist aber für diese Welt da. •So 
wie du mich in die Welt gesandt hast, so sende auch ich sie in die Welt. .. 
Nicht für sie allein bitte ich, sondern auch für die, die durch ihr Wort den 
Glauben an mich finden, daß alle eins seien, damit die Welt glaube, daß 
du mich gesandt hast. Die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, habe ich 
ihnen gegeben, damit sie eins seien, so wie wir eins sind: ich in ihnen und 
du in mir, auf daß sie völlig eins seien, damit die Welt erkenne, daß du 
mich gesandt und sie geliebt hast, so wie du mich geliebt hast" (17, 18. 
20-23). 

Die johanneische Welt darf nicht verlassen werden. Im Gegenteil, der 
Herr sagt: nicht von der Welt, aber in und für die Welt. 

Und die Welt des Paulus? In den meisten seiner Briefe hat sie so kos- 
mische Züge, daß es gar nicht darauf ankommen kann, sie zu verlassen - 
Welt umgibt uns überall -, sondern einzig, frei darin zu leben? •So waren 
auch wir, als wir noch unmündig waren, als Sklaven den Elementen der Welt 
unterworfen" (Gal 4, 3; vgl. 6, 14; Kol 2,8. 20). •Wir kämpfen ja nicht ge- 
gen Fleisch und Blut, sondern gegen die Herrschaften, gegen die Mächte, 
gegen die Weltbeherrscher dieser Finsternis, gegen die bösen Geister in 
den Lüften" (Eph 6, 12; vgl. 2, 2). 

Aber manchmal hat Paulus nicht so sehr die überlebensgroße Macht vor 
Augen, die er den •Gott der Welt" nennt (2 Kor 4, 4; Eph 2, 2; vgl. •der 
Fürst dieser Welt" Joh 12, 31). Dann ist die Welt ganz nahe und in die 
christliche Gemeinde eingedrungen. Welt wird dann, in den Korinther- 



•Ehelos um des Himmelreiches willen" 421 

briefen, das Gegenstück zum Reich der Himmel. Welt ist dann weise, stark 
und von hoher Herkunft, gibt Eintracht, schafft Macht, man will dazu gehö- 
ren, zu einer Partei, einem Führer, kurzum: zu Menschen, berechnend, ver- 
ständig, geehrt und - verheiratet: •In Gottes Weisheit hat die Welt mit 
all ihrer Weisheit Gott nicht gefunden; darum gefiel es Gott, durch 
törichte Predigt selig zu machen, die daran glauben.. . Sondern was 
töricht ist vor der Welt, das hat Gott erwählt, daß er die Weisen zu Schan- 
den mache; und was schwach ist vor der Welt, das hat Gott erwählt, daß 
er zu Schanden mache, was stark ist; und das Unedle vor der Welt und das 
Verachtete hat Gott erwählt, und das da nichts ist, daß er zunichte mache, 
was etwas ist" (1 Kor 1, 21. 27-28). •Wovon wir aber reden, das ist den- 
noch Weisheit bei den Vollkommenen, nicht eine Weisheit dieser Welt, 
auch nicht der Obersten dieser Welt, welche vergehen .. . Wir aber haben 
nicht empfangen den Geist der Welt, sondern den Geist aus Gott, daß wir 
wissen können, was uns von Gott gegeben ist" (1 Kor 2, 6. 12). •Denn die- 
ser Welt Weisheit ist Torheit bei Gott. Denn es steht geschrieben: Die 
Weisen erhascht er in ihrer Klugheit. Darum rühme sich niemand eines 
Menschen. Es ist alles euer: es sei Paulus oder Apollos, es sei Kephas oder 
die Welt, es sei das Leben oder der Tod, es sei das Gegenwärtige oder 
das Zukünftige, - alles ist euer; ihr aber seid Christi, Christus aber ist Got- 
tes" (1 Kor 3, 19. 21-23). 

Als Gegen-Aussage, gegen die Welt und ihr gegenüber, erstellt Paulus 
das christliche •Ideal" - man merkt, woher die Gesellschaft Jesu ihre Regeln 
nimmt -: töricht, schwach, gering-geachtet, in Hunger und Durst, geschlagen 
und obdachlos, beschimpft und verfolgt, einfach und aufrecht und - in die- 
ser Reihe - ehelos: •Ich halte aber dafür, Gott habe uns Apostel als die 
Allergeringsten dargestellt, als dem Tode übergeben. Denn wir sind ein 
Schauspiel geworden der Welt und den Engeln und den Menschen" (1 Kor 
4, 9). •Denn unser Ruhm ist dieser: das Zeugnis unseres Gewissens, daß 
wir in Einfalt und göttlicher Lauterkeit, nicht in fleischlicher Weisheit, 
sondern in der Gnade Gottes auf der Welt gewandelt sind, allermeist aber 
bei euch" (2 Kor 1, 12). 

In diesem Zusammenhang erscheint die Ehe als das weniger Einfache, 
weniger Weltliche oder, wie die Willibrordübersetzung sagt: weniger 
Irdische; weniger einfach wie alles Große. So sehr, daß selbst den Verhei- 
rateten geraten wird zu leben, als seien sie nicht verheiratet: •Doch werden 
solche leibliche Trübsal haben, ich verschonte euch aber gern ... Die da 
Weiber haben, sollen darum sein, als hätten sie keine ... und die diese 
Welt gebrauchen, als gebrauchten sie dieselbe nicht. Denn die Gestalt die- 
ser Welt vergeht. . . Wer ledig ist, der sorgt, was dem Herrn angehört, 
wie er dem Herrn gefalle, wer aber freit, der sorgt, was der Welt angehört, 



Piet Penning de Vries 422 

wie er dem Weibe gefalle" (1 Kor 7, 28-29. 31-34). Hier muß man sich 
fragen: Inwieweit ist diese Argumentierung von der Erwartung des Welt- 
endes bestimmt? Geht es hier um die Nähe des Weltendes oder um die 
Nähe des Herrn, inwieweit ist der Herr selbst für Paulus das Weltende? 

Diese Welt der Ehe wird verlassen: Kummer und Sorge (wörtlich: Be- 
drückung für das Fleisch), Beschäftigung mit Vergänglichem, Sich-Auf- 
reiben, Mühe für irdische Dinge, geteilte Aufmerksamkeit. Man läßt die 
Ehe und die Welt nicht hinter sich, weil sie klein und schlecht sind; im Ge- 
genteil: •es ist keine Sünde"! Wörtlich steht es da, darüber ist man sich 
selbstverständlich einig (1 Kor 7, 36). Aber weil gerade das Gute und 
Große Aufmerksamkeit und Sorge braucht, darum sagt Paulus: »Wer 
nicht freit, handelt besser" (1 Kor 7, 38). Er ist ärmer, kleiner, niedriger. 

Fast eine Umkehr aller Werte: unser säkularisierender Trend liegt ganz 
in der Richtung der paulinischen Relativierung weltlicher Dinge. Säku- 
larisierung heißt nicht nur Verweltlichung, Säkularisierung ist auch ein 
religiöser Begriff, aus der religiösen Gedankenwelt stammend. Säkulari- 
sierung (d. h. •Verweltlichung") ist tatsächlich auch eine Entweltlichung; 
Säkularisierung will von dem befreien, was zur eigenen, abgeschirmten 
religiösen •Welt" geworden ist. Säkularisierung sollte die religiöse Inspi- 
ration wieder freier machen für die Welt, in diesem Sinn bestände der 
Name in neuer Weise zurecht. Es könnte eine Säkularisierung des jensei- 
tigen Menschen bedeuten, jenseitig nicht allein als aus dem anderen Leben 
stammend, sondern auch aus der ganz nahen Zukunft und freigeworden 
für die Welt, in die Welt hinein. Wenn die Ehelosen lockerer, gelöster 
wären, um nicht zu sagen, erlöster, könnten sie auch besser vorwärtsgehen 
in der Welt, vorwärtskommen auch in der Zeit, und die Welt, die anderen, 
mit sich ziehen. 

Wie sollte man noch behaupten, daß durch die Ehelosigkeit die Ehe ge- 
schmälert werde? Im Gegenteil: der um des Himmelreiches willen Ehelose 
möchte sich und sein Unverheiratetsein kleiner machen. Die Ehe ist ein 
Reichtum, ein Zuhause! Gerade deshalb und deshalb allein ist der Ver- 
zicht darauf ein evangelischer Rat: •Wahrlich, ich sage euch: es ist nie- 
mand, der Haus oder Weib, Brüder, Eltern oder Kinder um des Reiches 
Gottes willen verläßt, der es in dieser Zeit nicht hundertfältig zurück- 
empfange und in der zukünftigen Welt das ewige Leben" (Lk 18, 29-30). 
Hiermit sind wir wieder da, wo wir anfingen: ehelos um des Himmel- 
reiches willen; vielleicht ist ein Begreifen wach geworden, von dem man 
später sagen darf •um des Himmelreiches willen". 




