
Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 

Johann Auer, Bonn 

Die Zeit, die nicht in unserer Macht liegt, die Geschichte, die wir nicht ge- 
macht haben, die vielmehr als Geschenk und Mahnung, als Frage und 
Anruf vor uns steht, hat diese Patroziniumsfeier heute in einmaliger 
Weise ausgezeichnet51': Wir begehen die neunzehnhundertste Wiederkehr 
des Jahres, in das seit ältester Zeit das Martyrium des Apostelfürsten 
Petrus verlegt wird, mit dessen Martyrium wenigstens seit dem vierten 
Jahrhundert gleichzeitig das Martyrium des anderen großen Apostels in 
Rom gefeiert wird, des hl. Paulus, da beide nach ältester Überlieferung 
ihre Ruhestätte und das Grab ihrer Auferstehung in Rom gefunden haben. 

Viele Fragen stehen an diesem Festtag vor unserem gläubigen Geist: 
die Frage nach dem Glauben, nach den authentischen Zeugen der Glau- 
bensbotschaft, nach der Kirche der Apostel. Wir haben uns vorgenommen, 
eine kurze Besinnung anzustellen über das Priestertum. Es läge nahe, das 
neutestamentliche Amt, die Diakonia Christi, anhand der großen Apostel- 
gestalten, die wir heute feiern, zum Aufscheinen zu bringen. Ist doch unser 
Priesterbild wieder unmittelbar von der Schrift, insbesondere den Apostel- 
briefen geprägt. Doch ein solcher Versuch wäre Aufgabe eines Exegeten. 
Gestatten Sie mir als Dogmatiker darum, Ihnen bei diesem festlichen An- 
laß einige •dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute" vorzu- 
tragen. 

Einige Beobachtungen zuvor: 
Bei Seminarübungen im vergangenen Sommersemester zu dem Thema 
•Priesterbild der katholischen Kirche" wurde allen Teilnehmern schon 
nach wenigen Stunden klar, daß dieses Thema recht schwierig und so um- 
fassend ist, daß es schwer fällt, auch nur die verschiedenen Gesichtspunkte 
in den Blick zu bekommen, die gesehen werden müßten, um das Ganze 
dieser Wirklichkeit nicht zu verlieren. Denselben Eindruck haben die 
Debatten des Zweiten Vatikanischen Konzils hinterlassen. Als man wäh- 
rend der vierten Sitzung bereits drei Tage lang über den dritten Entwurf 
für das •Dekret über Dienst und Leben der Priester" gesprochen hatte 
(44 Redner hatten vom 14. bis 16. Oktober 1965 dazu Stellung genommen), 
bemerkte ein Bischof aus Mozambique1 (nachdem mehrere Redner eine 

* Der vorliegende Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser am Fest 
Peter und Paul 1967 in einem Theologen-Konvikt gehalten hat. 
1 Sebastiano Soares de Resende von Beira: Dorn-Seibel, Tagebuch des Konzils, 4. Sessio, 
Nürnberg 1966, S. 194 f. 



Johann Auer 424 

begriffliche Klärung des Priesterbildes gefordert hatten), über dieses 
Thema könne man heute wohl noch nicht das letzte Wort sprechen, weil die 
Lehre einfach noch nicht ausgereift sei. Am Schluß der Debatte faßte der 
Relator der zuständigen Kommission für das Dekret, Erzbischof (heute 
Kardinal) Francois Marty von Reims seinen Auftrag in die Worte zusam- 
men: die Kommission werde •bei ihrer Arbeit insbesondere abzielen auf 
eine weitere Klärung und einen harmonischen Ausgleich der verschiedenen 
in den Diskussionen aufgetretenen Auffassungen von der besonderen Na- 
tur des Amtspriestertums und seines Dienstes, (sowie) auf eine missiona- 
rische Ausweitung der Verantwortung der Priester über die Gemeinde hin- 
aus und auf eine dynamische Darstellung des priesterlichen Dienstes in der 
heutigen Situation der Kirche in dieser Welt"2 achten. Jeder spürt, wir 
greifen ein notwendiges und sehr aktuelles Thema auf. Man ist auf der 
Suche nach einem vertieften und umfassenden Priesterbild, das den viel- 
fältigen Aufgaben des heutigen Priesters entspricht. 

Wenn wir dazu nun einiges aus dogmatischer Sicht beitragen wollen, 
dann muß am Anfang eine Überlegung nach dem Einstieg in das Thema 
und nach dem Weg stehen, den wir gehen müssen. Je länger man sich mit 
dogmatischen Fragen befaßt, um so mehr erkennt man, daß es keine all- 
gemeingültige Methode gibt, daß vielmehr die verschiedenen Sachgebiete, 
mit denen sich die Dogmatik zu befassen hat, recht eigenartig, ja indi- 
viduell sind und daß es bei jedem Sachverhalt von entscheidender Bedeu- 
tung ist, den rechten Zugang zu ihm zu finden. Wollten wir bei unserem 
Thema nach dem allgemeinen Schema: Schrift, Tradition, Lehre der Kirche 
vorgehen, kämen wir schnell in Verlegenheit. Was fingen die Hausvor- 
stände eines Seminars, die Mitglieder eines Domkapitels, ja man müßte 
vielleicht sogar sagen unsere Bischöfe an, würden wir jenes Priesterbild als 
einzig gültig hinstellen, wie es uns im Wirken und in der Lehre der 
Apostelfürsten Petrus und Paulus heute erscheint. Nach verschiedenen 
Vorüberlegungen, die ich Ihnen nicht im einzelnen vortragen möchte, habe 
ich mich entschlossen, das Thema in folgenden fünf Gedankengängen 
vorzulegen: 

1. Das religionsgeschichtliche Bild vom Priestertum 

Hier werden nur einige grundlegende Aspekte aufgezeigt, die religiöse 
Menschen von ihren natürlichen Ausgangspunkten und Möglichkeiten her 
überhaupt am Priestertum gesehen haben. Mag dieses Bild zum aller- 
größten Teil gerade für das christliche Priesterverständnis unbrauchbar 

2 Ebd. 195. 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 425 

sein, so kann es uns doch durch seinen Gegensatz das eigene Priesterbild 
besser verstehen und die menschlichen Probleme des Priestertums als 
Glaubensmysterium - und Priestertum ist ein Glaubensmysterium - besser 
sehen helfen. 
2. Das Priesterbild in der Offenbarungsreligion des Judentums. 
Wiederum mag Wesentliches davon für unser christliches Priesterbild 
nicht zutreffen; dennoch muß es wegen des inneren Zusammenhangs von 
Altem und Neuem Testament kurz vorgestellt werden. 
3. Hinweise, wie Christus den Priester gesehen und gewollt hat. 
Hier werden wir vor allem das Neuartige gegenüber den vorausgenann- 
ten Bildern anzeigen müssen. 
4. Das Priesterbild in der Geschichte der Kirche und ihrer Theologie. 
Hier wird nicht nur die Mannigfaltigkeit der Priesterbilder, sondern auch 
die geistige Bewegung offenbar werden müssen, die sich in der geschicht- 
lichen Entfaltung dieses Glaubensmysteriums kund tut. 
5. Die Grundelemente des dogmatischen Priesterbildes heute. 
Hier soll eine systematische Zusammenschau versucht werden. 

I. Einige Probleme im Priesterbild der Weltreligionen 

Über das Priestertum in den Weltreligionen sind große Werke geschrie- 
ben worden3. Das entscheidende Problem, das hinter ihnen allen steht und 
uns viele ihrer Ergebnisse unannehmbar erscheinen läßt, ist die Proble- 
matik aller •Religionsgeschichte", die Religion schlechthin als Kultur- 
erscheinung auffaßt und sie demgemäß unabhängig von der Frage nach 
der Realität der mit den Religionen gegebenen Gottesvorstellung und da- 
mit auch der dazugehörigen Formen der Religionsausübung im Volk zur 
Behandlung bringt. Es fehlt ihnen der archimedische Punkt der •Wahr- 
heitsfrage" als Ausgangs- und Maßpunkt für die Beurteilung und Wer- 
tung der einzelnen Erscheinungen in den Religionen. Wenn wir hier einige 
Hinweise diesem ungesicherten Reich menschlicher Wissenschaft entneh- 
men, so deshalb, weil sie mutatis mutandis auch im christlichen Priester- 
bild nicht nur zeitbedingt, sondern irgendwie notwendig in Erscheinung 
treten, aber auch hier ihrer Fragwürdigkeit des menschlich Allzumensch- 
lichen nicht entzogen sind. Der Blick auf die außerchristlichen Religionen 
kann uns also etwas von der Echtheit und Notwendigkeit, aber auch der 

3 Vgl. J. Lippert, 2 Bde. 1893/4; A. Horneffer, 2 Bde. 1912; E. 0. James, The nature and 
function of Priesthood. London o. J.: deutsche Übers. Wiesbaden (1957) Wissen u. Leben 2. 
- Zur Religionsgeschichte vgl. Wörterbuch der Religionen. In Verbindung mit H. v. Cam- 
penhausen verf. von A. Bertholet (Kröner Taschenausgabe 125). Stuttgart 1952, S. 383 f.; 
A. Anwander, Wörterbuch der Religion, Würzburg 21962, S. 347; 422 ff.; 425. 



Johann Auer 426 

Fragwürdigkeit   der   menschlich-natürlichen  Voraussetzungen   für   das 
rechte christlich-übernatürliche Verständnis des Priestertums vermitteln. 

Ein brauchbarer Einstieg ist uns in dem bekannten Wort aus dem He- 
bräerbrief 5,1 ff gegeben: •Jeder Priester wird aus den Menschen genom- 
men und für die Menschen bestellt in ihren Angelegenheiten bei Gott, 
damit er Gaben und Opfer für die Sünden darbringe als einer, der mitzu- 
fühlen vermag mit den Unwissenden und Irrenden, da er auch selber mit 
Schwachheit beladen ist. . . Keiner nimmt sich selbst die Würde, sondern 
er wird gerufen von Gott wie auch Aaron". 

Deutlich erscheint hier der Priester als menschlicher Mittler vom Men- 
schen zu Gott hin: Was ihn zu diesem Mittlertum befähigt, ist seine eigene 
Armseligkeit und seine Berufung durch Gott. Dieses neutestamentliche 
Wort vom Priestertum, das hier auf das Priestertum Jesu Christi ange- 
wendet ist, wird selbstverständlich bestimmt von der Gottesvorstellung, 
die der Religion oder Religionsgemeinschaft eigen ist, in der dieser Mittler 
Priester ist. Je geringer die Vorstellung von Gott ist, je mehr Gott als der 
Fremde und Unnahbare und als eine mißgünstige und gefährliche und nur 
zu fürchtende Macht erscheint, ja Gott nur der Name für all die Mächte 
ist, die der Mensch in dieser Welt nicht zu bewältigen vermag und darum 
fürchtet, um so mehr muß das Priestertum selbst mit Macht vom Menschen 
her ausgestattet werden, um vor dieser Gottheit zum Heil der Menschen 
etwas auszurichten. Und je größer diese menschlich-übermenschliche Macht 
im Priestertum gesehen wird, um so mehr besteht die Möglichkeit und Ge- 
fahr, daß dieses Priestertum im Volk selbst eine irdische politische Macht 
darstellt und gewinnt, die den inneren Menschen, auch den Priester selbst, 
dem wahren Göttlichen entfremden und zu einer innerweltlichen Macht 
machen kann, die eine Selbstaufhebung der religiösen Wirklichkeit in 
dieser Welt bedeutet und bedingt. Kurz gesagt: Wo die Wirklichkeit Got- 
tes als übernatürliche, im Glauben d. h. in der totalen personalen freien 
Hingabe des Menschen erfaßte Wirklichkeit, der Anbetung und Opfer 
(bis hinein in das totale Selbstopfer) gebührt, nicht mehr genügend gese- 
hen sind, wird die Frage nach dem Priestertum sehr schnell zu einer Frage 
nach der menschlichen Macht über all die Mächte, vor denen der Mensch 
ohnmächtig steht. 

So wird verständlich, daß in allen Formen menschlichen Priestertums 
die verschiedenen Formen von •Macht", gewollt oder ungewollt, sich Gel- 
tung verschaffen können. E. O. James3a entwickelt etwas undifferenziert 
legale und illegale Formen der Macht, wenn er der Reihe nach mit großen 
Beispielen aus der Geschichte der bisher bekannten Religionen, so wie sie 

3a S. Anm. 3. 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 427 

eine kulturgeschichtliche (im Grunde mehr liberale) Religionsgeschichte 
bis heute anzubieten hat, seine Priesterbilder vorstellt. Er stellt da an den 
Anfang die verschiedenen Formen von magisch-religiösen Praktiken in 
den primitiven Gesellschaften, der Schammanen und der Zauberer; er 
zeigt die Mannigfaltigkeit der Formen einer Verbindung des Priestertums 
mit Heilkunst und Exorzismen als Macht über die bösen Geister, Astrolo- 
gie und Orakelwesen und Wahrsagekunst. In diese Betrachtung fügt er 
nun freilich auch die jüdische und die christliche Religion mit ein, wenn- 
gleich er sich müht, die Eigenart des Jüdisch-Christlichen gegenüber den 
Natur- und Kulturreligionen abzuheben: die wesentlich andere Natur der 
Offenbarungsreligion des Judentums und Christentums wird nicht genü- 
gend deutlich. Doch werden in solcher Darstellung die großen Themen 
entfaltet, die das Priestertum als Machtfaktor auf einer hohen Ebene 
zeigen; der Zusammenhang zwischen Priester und Prophet, Priester und 
König, Priester und Opfer, Priester und Sündenvergebung, Priester und 
religiösem Wissen, Priester und sittlicher Rechtsordnung. Liest man diese 
Ausführungen auch mit aller Reserve angesichts der Fragwürdigkeit der 
Methode religionsgeschichtlichen Arbeitens, so bleibt doch der tiefgehende 
Eindruck, daß sich nicht schlechthin leugnen läßt: auch das nach unserer 
Glaubensüberzeugung von Gott gewollte Priestertum im Alten Testament 
und selbst das neutestamentliche Priestertum in der Kirche ist von Natur 
aus, als Einrichtung von Menschen und für Menschen, keineswegs der Ge- 
fahr des Priestertums schlechthin, der Gefahr der •Macht", entrückt. Das 
nie auszuschöpfende Problem der Macht ist eben notwendig auch ein Pro- 
blem der Religion, eingeschlossen die Offenbarungsreligion, wie die ganze 
Geschichte der jüdischen Religion, wenigstens bis zur Zerstörung des Tem- 
pels, und ebenso die Geschichte der Kirche, vom Wort des Petrus vor dem 
Hohen Rat (Apg 4,19) bis in unsere Tage hinein - man vergleiche das 
Dekret des Zweiten Vatikanischen Konzils über •Religionsfreiheit" - zeigt 
und wie es in dem berühmten Einleitungsvers der Magna Charta der 
Kirche, zum Missionsbefehl Mt 28,18: •Mir ist alle Gewalt gegeben im 
Himmel und auf Erden" zu hören ist. Auch zum christlichen Gottesbild 
gehört wesenhaft, daß Gott der •Deus omnipotens" ist, der Gott, der al- 
lein Wunder wirkt in dieser Welt (Ps 72,18). 

II. Einige Probleme aus der Geschichte des Priestertums im Judentum 

Werfen wir noch einen kurzen Blick auf das Bild des Priestertums, wie es 
uns in der Offenbarungsreligion des Judentums erscheint, um auch hier 
einige Momente herauszustellen, die uns für die rechte Sicht des christ- 
lichen Priestertums nachher bedeutsam erscheinen. 



Johann Aucr 428 

Das Judentum4 zur Zeit der Patriarchen kennt kein eigenes Priestertum. 
Der Stammvater oder der Hausvater bringt Opfer und Gebete für die 
Familie, für die Sippe dar. Hüter von Kulten in Ortsheiligtümern, die zu- 
gleich Hüter des an sie ergangenen göttlichen Wortes, einer göttlichen 
Offenbarung waren, gelangten da und dort zu größerer Macht. Mit der 
Bundesgeschichte ist ein eigenes Priestertum verbunden; es ist mit dem 
Namen Aaron, dem Bruder des politischen Führers des Volkes Moses ver- 
knüpft, so wie der niedere Tempeldienst mit dem Namen Levi verknüpft 
bleibt. In der Richterzeit erscheinen Heli aus dem Stamm Aarons und 
seine Nachkommen als Hohepriester. Unter Salomon kamen Sadok und 
seine Nachkommen zur Geltung bis in die Makkabäerzeit. Nach einem 
Interregnum kamen im Jahr 153 die Hasmonäer in den Besitz der Ho- 
hepriesterwürde bis zum Jahre 35 v. Chr. Wichtig ist, daß in Israel das 
Priestertum stammesgebunden und erblich erscheint und wesenhaft an den 
Tempelkult gebunden ist, ja immer als eigene Größe erscheint, auch in der 
Königszeit. Nach dem Untergang des Königtums im babylonischen Exil 
treten schließlich die Priester als die Spitze des theokratischen Staates bis 
zum Untergang des Tempels 70 n. Chr. hervor. In der Folgezeit wird 
deutlich, daß das eigentlich tragende Moment des Volkes und seiner Ge- 
schichte nicht das Priestertum und sein Amt, sondern der Bundesgedanke 
ist, der sich in den drei großen Jahresfesten sowie in dem grundlegenden 
Ritus der Beschneidung Ausdruck und Geltung verschafft. Das priester- 
liche Tun ist ganz vom Kult bestimmt, seit der hellenistischen Zeit vor 
allem von der Thora, vom Gesetz, das nicht nur die religiösen, sondern 
auch die kulturellen und wirtschaftlichen Ordnungen des Volkes trägt. 
War bis in die hellenistische Zeit hinein neben dem •Priestertum" verein- 
zelt noch der •Prophet Gottes" als religiöse Größe zu erkennen, so stehen 
zur Zeit Christi nur drei Machtfaktoren an der Spitze des alttestament- 
lichen Volkes: Der Hohepriester als Führer der Tempelpriesterschaft und 
als politischer Führer des Volkes, die Schriftgelehrten und ihre Nachfolger, 
die Rabbinen, die die Gesetzeskenntnis zu einer Wissenschaft weiterbilden, 
und schließlich die religiös politische Partei der eigentlichen Laien, die 
Pharisäer. 

Als Christus kam, hat er gegen die Hohenpriester und gegen die Prie- 
sterschaft überhaupt nichts gesagt. Seine Auseinandersetzung galt vielmehr 
zuerst den Schriftgelehrten und Pharisäern, die nicht Priester waren, son- 
dern religiöse und politische Laienführer. Dennoch stellt das Kommen 
Christi und sein Werk auf Erden das Ende des jüdischen Priestertums dar: 

4 Fr. Nötscher, Bibl. Altertumskunde, Bonn 1940, 305-320; R. de Vaux, Das Alte Testa- 
ment und seine Lebensordnungen, II 1962, 177-247 (Lit). 



Dogmatische Gedanken zum Prieslerbild von heute 429 

er selbst stammte nicht aus einem Priestergeschlecht, hatte nicht Aaron zum 
Stammvater; als seine Stellvertreter und •Apostel" wählte er Männer, die 
nicht dem jüdischen Priesterstamm angehörten; obwohl er selbst mit sei- 
nen Aposteln am Tempelkult teilnahm, übernahm er den Tempelkult nicht 
in seine neue Stiftung; er hob das mosaische Gesetz zwar nicht auf, erfüllte 
es aber in einer Weise, die das Ende des damals gültigen Gesetzes bedeu- 
ten mußte, so daß die junge Kirche als erste entscheidende Maßnahme die 
Bestimmung des sogenannten Apostelkonzils (Apg 15,6) vornehmen 
konnte, wonach die Heiden nicht den Weg über das jüdische Gesetz und 
die jüdische Religion in das neue Gottesvolk der Christen gehen mußten, 
sondern unmittelbar durch die Taufe Christen werden konnten, durch 
eine Taufe, die sich an der Taufe des Johannes orientierte, also irgendwie 
die prophetische Bußtaufe nachahmte und weder mit der jüdischen Prose- 
lytentaufe noch mit der essenischen Mönchstaufe zu vergleichen war. 

Was war also das Charakteristische des jüdischen Priestertums, das 
Christus durch sein Werk aufgehoben hat? 

Man kann wohl sagen: War im Priestertum außerhalb der jüdischen 
Offenbarung irdische, äußere Macht noch maßgeblich, so war für das jü- 
dische Priestertum die innere Macht über den Menschen im Opferkult und 
Gesetzesgehorsam bestimmend. Gerade in der Kritik Christi an den 
Schriftgelehrten und Pharisäern, daß sie die Menschen in ihrem religiösen 
Tun und Verhalten wiederum an menschliche Werte und menschliche 
Autoritäten bänden, statt sie durch die Mahnung zum Glauben und zur 
Pflege der inneren Gesinnung zu Gott zu führen, kommt dies zum Aus- 
druck. Wie schon die Propheten am Opferkult heftig Kritik geübt hatten, 
so übte Christus vor allem an der Gesetzesfrömmigkeit Kritik. 

III. Hinweise auf das Priesterbild Christi 

Wie sieht nun das Priestertum aus, das Christus gestiftet hat? Wir sagten 
schon, daß Christus sich deutlich von der jüdischen Tradition absetzte, in- 
dem er als Apostel lauter Männer berief, die nicht aus dem jüdischen 
Priesterstamm hervorgegangen waren. Wichtiger ist noch, daß in den Be- 
richten über das Wirken und die Lehren Christi vor seiner Auferstehung 
nirgendwo von •Priestern" die Rede ist, die er eingesetzt hätte. Das Wort 
IsQEiig = sacerdos = Priester findet auf diejenigen, die er auserwählt und 
sendet, keine Anwendung. Wenn wir die •Apostel" betrachten, die als die 
Stammväter des neutestamentlichen Priestertums gelten müssen, begegnet 
uns eine ganz andere gesellschaftliche Vorstellung. Die im alttestament- 
lichen Brudervolk angetroffenen Ämter des Priesters, Königs und Lehrers, 
die irgendwie Macht bedeuten, sind nach den Aussagen der Schrift in Je- 



Johann Auer 430 

sus Christus5 selbst verwirklicht. An die Stelle der bisherigen Autoritäten 
des Volkes, im Judentum seiner Zeit, also der Priester und der Schriftge- 
lehrten, treten zunächst einfach seine Jünger, seine Schüler. Aus ihnen 
wählt er nach nächtlichem Gebet die zwölf Stammväter des neuen Gottes- 
volkes aus, von denen Lukas sagt, daß er sie •Apostel"6, d. h. gesandte 
Missionare genannt habe. Ihnen gibt der auferstandene Herr den Mis- 
sionsbefehl, der uns bei Matthäus in den bekannten fünf Gliedern vorge- 
führt wird. 
1. Gehet hin! Diese •Sendungswirklichkeit"7 wird besonders in den Reden 
des johanneischen Christus in ihrer neuen Bedeutung und Größe entfaltet. 
2. Und machet alle Völker zu Jüngern! Lehret alle Völker! 
3. Taufet sie! Die Apostel können den Taufbefehl nur nach dem Vorbild 
der Johannestaufe, die sie selbst empfangen und nachbildend gespendet 
haben, verstehen. Das neue an dieser Taufe liegt darin, daß sie •auf den 
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes" erfolgt. 
4. Lehret sie alles halten, was ich euch befohlen habe. Nicht das mosaische 
Gesetz, sondern die Erfüllung des Gesetzes, das Christus gelebt und ge- 
lehrt hat, sollen sie ihren Schülern weitergeben: das neue Gebot der Frei- 
heit und der Liebe, des Gottvertrauens und der Einfachheit und Lauterkeit 
in Gedanken, Wort und Tat8. 
5. Ich bleibe bei euch bis an das Ende der Zeit! Damit ist das Entschei- 
dende gesagt. Mit diesem Wort ist wohl das Priestertum, Auftrag und 
Werk seiner Jünger, die •Sendung", gebunden an das •Weiterwirken des 
erhöhten Herrn". Für Paulus, den Christus vor Damaskus gerufen und 
dem er sein Geheimnis, das Geheimnis der Erlösung, während des drei- 
jährigen Wüstenaufenthaltes in großen Offenbarungen kundgetan hat, 
war das Bleiben des Herrn die Grundwirklichkeit seines Lebens. Ihre 
lebendige Erfahrung läßt ihn sagen: •Nicht ich lebe, Christus lebt in mir. 
Soweit ich jetzt noch lebe im Fleische, lebe ich in dem Glauben an den 

5 Vgl. LThK 1 (1957) 457-459. 
6 Vgl. LThK 1 (1957) 734-738; Hennecke-Schneemelcher, NU. Apokryphen II Tübingen 
1964, 3-52. 
7 ThWNT I (1934) 297-448, bes. 402-405: duioatEUco - cutoatoXog; Leon-Dufour, Voca- 
bulaire de Theologie Bibl. Paris 1962, 632-638: Mission. 
8 Hierher gehören, neben dem Großen Gebot der Liebe (Dt 6,5: Mk 12,30), das den 
Menschen in seiner Ganzheit betrifft, die Forderungen der Bergpredigt, der eschatologi- 
schen Entscheidung, der evangelischen Räte von Armut, Jungfräulichkeit und Gehorsam; 
hinter dieser Anforderung der inneren und äußeren Ganzheit des Menschen (vgl. ThWNT I 
[1934] 385 f.: äittaü;; V [1954] 175 f.: öXoc) steht die Forderung nach jener Selbstver- 
leugnung und Selbstbeschränkung, die den Menschen, der in dieser Welt und als Stück 
dieser Welt zerrissen und ohne eigene Mitte erscheint, wieder in seine eigene •Mitte" 
verweist, wo allein er seinem Gott so begegnet, daß er zu der erst geforderten Ganzhin- 
gabe durch Gottes Gnade fähig wird. •Konszendentale" Grundhaltung: MThZ 16 (1965) 
264-267. 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 431 

Sohn Gottes, der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat" (Gal 
2,20). Die Botschaft vom gekreuzigten und auferstandenen Christus, vom 
lebenden Erlöser weiterzukünden, aller Welt davon Mitteilung zu machen, 
ist die eigentliche Aufgabe der Apostel. Als Paulus sich mit den Partei- 
ungen in der Gemeinde von Korinth auseinandersetzen muß, schreibt er: 
•Christus hat mich nicht gesandt zu taufen, sondern das Evangelium zu 
verkünden" (1 Kor 1,17). 
6. Beim Abendmahl gibt Christus den Zwölfen, so berichten Paulus und 
Lukas, den Aufttrag: •Tut dies zu meinem Gedenken". Das bedeutet nicht 
die Einsetzung eines neuen Tempelkultes, denn was am Abendmahl zum 
Tempel gehört hat, die Schlachtung des Osterlammes, wird er selbst ein 
für allemal in seinem eigenen Leiden und Sterben am nächsten Tag, dem 
Rüsttag des Paschafestes (Jo 19,14; Mk 15,42), an sich vollziehen lassen. 
Nein, was sie als kultischen Auftrag im Abendmahlssaal empfangen, ist 
der Pascharitus ohne das blutige Opfer im Tempel. Das blutige Opfer 
bleibt er, Christus selbst, als der Inhalt des neuen Kultes. 
7. Als der Auferstandene den Aposteln das erste Mal erscheint, spricht er 
zu ihnen: •Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch. Empfanget 
Heiligen Geist: Welchen ihr die Sünden nachlasset, denen sind sie nach- 
gelassen, welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten" (Jo 20,21-23). 
Wiederum etwas ganz Neues: nicht ein Sühnopfer ist zu bringen, wie im 
Alten Testament, zur Sündenvergebung; diese geschieht wiederum im 
Wort der Verkündigung. 
8. Die berühmten Worte, die uns Lukas bei der Aussendung der Jünger 
(Lk 10,1-22) und bei der Aussendung der Apostel (Lk 9,1-6) berichtet, 
zeigen in besonderer Weise, worum es in dem neuen Jüngerberuf Christi 
geht: Nach dem Gesetz des alttestamentlichen Botenrechtes sind Sie als 
Gesandte gleich dem Sendenden; ihnen ist darum Vollmacht über Krank- 
heiten, ja selbst über die Dämonen gegeben, und ihr Auftrag lautet wie 
der Auftrag Christi: Sie sollen allen Menschen das Angekommensein des 
Reiches Gottes, des Reiches der Versöhnung und der Liebe Gottes, kün- 
den9. 
9. Die großen Jüngerunterweisungen endlich, von denen uns Johannes 
(Kap. 13-17) berichtet, zeigen in besonderer Weise das Neue der Diener 
Christi und ihres Auftrags. Den Aposteln als Priestern des Neuen Bun- 
des wird ein Leben in Armut und Bedrängnis und Kampf, in der Nach- 
folge Christi und im Kreuztragen10 vorhergesagt. Nicht um Kult und Ge- 
6 Das ist nicht nur die erste Predigt Jesu (Mk 1, 15), das ist auch die Botschaft, die den 
meisten seiner Gleichnisse zugrunde liegt; vgl. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, 1966 (Sie- 
benstern Taschenbuch 43); ds. Die Bergpredigt, 1965 (Calwer Hefte 27). 
10 Vgl. A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen, München 1962 (Stud. z. AT u. NT 6); ds., 
Jünger des Herrn, München 1964; ds., Unter dem Anspruch Gottes, München 1966; H. C. 



Johann Auer 432 

setz geht es, die irgendwie Macht und Recht für den Kultpriester und Ge- 
setzeslehrer bedeuten, sondern um Verkündigung. Der neutestamentliche 
Amtsträger ist Apostel; seine Existenz, die in Christus selbst vorgebildet 
ist, ist missionarischer Art. 

Diese kurzen Hinweise zeigen: Was Christus gebracht und gemeint hat, 
trägt nicht nur nicht den Namen •Priester", sondern ist auch im Grund 
etwas ganz anderes als das, was wir in den Religionen der Menschheit 
und selbst in der Religion des Alten Bundes vorgefunden haben. Wie 
sollen wir dieses Neue verstehen? 

IV. Das Priestertum der Kirche nach der Christusbotschaft des Neuen 
Testamentes und in der Kirchengeschichte 

Ehe wir das Neue des Priesterbildes, das uns Christus in seinen Aposteln 
vor Augen gestellt hat, klar zum Ausdruck bringen können, müssen wir 
noch einen Blick in die Kirchengeschichte werfen, um zu sehen, wie sich 
das Priesterbild unserer unmittelbaren Vergangenheit im Lauf der Jahr- 
hunderte herausgebildet hat. Schon die Mannigfaltigkeit der Namen im 
Neuen Testament für Dienste in der Kirche weist auf eine Vielfalt der 
Aspekte des Sendungsauftrags Christi hin. Im Epheserbrief (4,11) nennt 
Paulus folgende Dienstnamen: Apostel, Propheten, Evangelisten, Hirten, 
Lehrer. In den anderen Briefen und vor allem in der Apostelgeschichte 
tritt uns die bekannte Trias von Episkopen, Presbytern und Diakonen ent- 
gegen. In 1 Kor 12,28 nennt Paulus im engen Anschluß an die Grund- 
dienste (Apostel, Propheten, Lehrer) eine Reihe von besonderen Dien- 
sten, die den charismatischen Charakter des Amtes im neuen Gottesvolk 
hervorheben; im Anschluß an die Sendungsworte bei Lukas werden hier 
aufgeführt: Dienste für Wundertaten, für Krankenheilungen, für Hilfe- 
leistungen, für Amtsführung, Zungenreden und Auslegung des Zungen- 
redens. Wie hat sich diese inhaltliche Fülle der einen neutestamentlichen 
Diakonie in der Geschichte der Kirche ausgewirkt, welche Formen hat sie 
angenommen, welche Aspekte wurden besonders betont? 

In den Urgemeinden begegnen zuerst die Apostel und Missionare. 
Zu ihnen gesellen sich sehr bald, nach jüdischem Vorbild, die Gemeinde- 
vorsteher, die Presbyter. Die Episkopen haben in der ersten Kirche große 
Wandlungen durchgemacht. Erscheinen sie am Anfang als Vorsteher von 
größeren Gemeinden oder auch als Vorgesetzte über mehrere Gemeinden 
und als Seelsorger, so werden sie im 2. und 3. Jahrhundert, vor allem in 

Betz, Nachfolgung und Nachahmung Jesu Christi im NT, Göttingen 1967 (Beiträge z. 
hist. Theol. 37); G. Bouwman, Folgen und Nachfolgen (Im Zeugnis der Bibel 5, Salzburg 
1965). 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 433 

der ersten Auseinandersetzung der Kirche mit der Gnosis, immer mehr zu 
Theologen und Gelehrten. Die Ära Konstantins macht aus diesen Dienern 
Christi •Beamte des römischen Staates", Mächtige im Römerreich. Schon 
in ihrer Tracht wird das zum Ausdruck gebracht; sie erhalten Insignien 
wie der römische hohe Beamte11. Zur selben Zeit entstehen die Mönchs- 
orden, die gewiß zunächst als Laienorden gedacht sind, aber sehr bald 
auch Priester in ihren Reihen haben und zu einem neuen Ideal des Episko- 
pen führen, das heute noch in der griechischen Ostkirche maßgebend ist. 
Die folgenden Jahrhunderte der großen theologischen Auseinanderset- 
zungen um das Dogma der Kirche sehen die Bischöfe vor allem als theo- 
logische Lehrer. Man muß jeweils nur danach fragen, wer in den ver- 
schiedenen Jahrhunderten zur Ehre der Altäre erhoben wurde, um zu se- 
hen, wie sich das Bild nicht nur des Heiligen, sondern auch des Apostels 
gewandelt hat. Zur Zeit der Germanenmission ist das Idealbild des Prie- 
sters der Wanderprediger und Volksmissionar; zuerst sind es die iro- 
schottischen, später die angelsächsischen Mönche, die ins Merowinger- bzw. 
Karolingerreich kommen. Das Entscheidendste in der germanisch beein- 
flußten Kirche ist wohl die Tatsache, daß der Priester immer mehr von 
seinen •Amtsverpflichtungen" her gesehen wird. Im mittelalterlichen 
Ständestaat ist dann der Priester ein •Stand" von besonderer Art: er wird 
bestimmt durch seinen Dienst an der Hl. Eucharistie und in der Sünden- 
vergebung. Der Ordo gilt darum vom 11. bis 20. Jahrhundert, bis zum 
Zweiten Vatikanischen Konzil, als das eigentliche Weihesakrament, eben 
weil der Presbyter diesen Dienst an der Eucharistie und in der Sünden- 
vergebung ausüben kann. 

So stehen nun die verschiedensten Gestalten des Priestertums neben- 
einander: die alten Mönchspriester, die Regularkanoniker, die Priester der 
mittelalterlichen Bettelorden wie der neuzeitlichen Seelsorgsorden, die 
modernen Weltpriestergemeinschaften und der Diözesanklerus. Seit der 
Reformation, die das Amtspriestertum durch das allgemeine Priestertum 
ersetzen wollte, wird die Priestergestalt in der katholischen Kirche zu einer 
neuen Würdepersönlichkeit: der Priester wird der •Hochwürden" gegen- 
über dem Laien. Schauen wir von dieser Entwicklung her einmal auf die 
große Differenzierung im Priesterberuf heute: da sind Bischöfe und Dom- 
kapitulare, Pfarrer und Kapläne, Religionslehrer und Professoren, Mis- 
sionare und Organisatoren, Caritasdirektoren und Arbeiterpriester, Er- 
zieher und Vereinspräsides. Was ist angesichts dieser Vielfalt priester- 
licher Existenz eigentlich •der Priester"? Was ist ihnen allen gemeinsam 
und wesentlich? 

11 Vgl. Th. Klauser, Vom Ursprung der bischöflichen Insignien und Ehrenrechte (Bonner 
Akademische Reden 1, 1949). 



Johann Auer 434 

Die grundlegendste Wandlung des Priesterbildes in der Geschichte der 
Kirche wird uns sichtbar, wenn wir die Lehre von Trient und die des 
Zweiten Vatikanischen Konzils in dieser Sache einmal gegenüberstellen. 
Das Konzil von Trient (sessio 23, Kanon 1) über die Priesterweihe12 be- 
stimmt, daß es ein eigenes, sichtbares und äußerlich erkennbares Priester- 
tum (gegenüber dem allgemeinen Priestertum, wie es Luther eingeführt 
hat) gebe und daß dieses in der Vollmacht, die Eucharistie zu feiern und 
Sünden zu vergeben, zum Ausdruck komme. Gegenüber dem reformierten 
Religionsdiener, der in erster Linie Diener am Wort, Prediger, ist, wird 
hervorgehoben, daß das Priestertum nicht nur das Amt und der bloße 
Dienst an der Verkündigung des Evangeliums sei. Kanon 3 betont wieder- 
um, die Priesterweihe sei das eigentliche Weihesakrament. Daneben gebe 
es noch die verschiedenen Weihestufen als Vorbereitung zum Presbyterat. 
Der Bischof stehe seiner Vollmacht nach über den Priestern. 

Sehr unterschieden davon ist, wie bekannt, das Priesterbild des Zwei- 
ten Vatikanums. Das Konzil geht in seiner Darstellung des neutestament- 
lichen Priestertums nicht von der Frage nach den Sakramenten, auch nicht 
nach der Priesterweihe aus, sondern vom Geheimnis der Kirche, von der 
Wirklichkeit des Gottesvolkes. Wie die Kirche13 selbst zuerst als Werk 
des dreifaltigen Gottes und von Jesus Christus, ihrem Stifter und Haupt, 
her verstanden wird, so wird auch das Priestertum nicht von seiner •sach- 
lichen Vollmacht" her, sondern von seiner •personalen Sendung" her be- 
trachtet. Darum ist auch das eigentliche Weihesakrament jetzt nicht mehr 
die Priesterweihe, sondern die Bischofsweihe14, durch die die Nachfolger 
der Apostel in ihr Amt eingewiesen werden. Die Priesterweihe bedeutet 
nur Anteilhaben an dieser Bischofsweihe. Der Sinn des Amtes wird nicht 
mehr vom Zweck der diesem Amt zustehenden Vollmacht her bestimmt, 
sondern als Anteilnahme an den Ämtern Christi15, an seinem Lehramt, 
Priesteramt und Hirtenamt, weil, wie die Kirche immer festgehalten und 
seit Augustinus16 theologisch ausdrücklich betont hat, alle Wirkungen des 
Dienstes der irdischen Priesterschaft ihren Grund im Wirken des in der 
Kirche lebendigen Christus haben. Was durch die Darlegung des Bischofs- 
amtes in der •Dogmatischen Konstitution über die Kirche" grundgelegt 
worden ist, hat im •Dekret über Dienst und Leben der Priester" seine 

12 Denz. 961, 963. 
13 Lumen Gentium 1-8. 
14 Ebd. 21; Presbyterorum ordinis 2; vgl. J. Falke, Bischof und Klerus nach dem II. Vat. 
Konzil: Kirchl. Anzeiger d. Erzdiözese Köln, 107 (1967) 819-827. 
15 Vgl. oben Anm. 5; vgl. L. Hödl, Die Lehre von den drei Ämtern Jesu Christi in der 
dogm. Konstitution des II. Vat. Konzils •Über die Kirche", Wahrheit und Verkündigung. 
München 1967, II. 1785-1806. 
16 In Jo tr. 6, 7; Mystici Corporis, AAS XXXV, 218. 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 435 

Fortsetzung und genauere Differenzierung gefunden. Es ist interessant, 
daß fast alle Redner zu Beginn der Debatte17 über dieses Dekret hervor- 
hoben, der Priester sei nicht von seinen Amtsbefugnissen, sondern von 
seiner Verbindung mit Christus, von seiner Sendung her zu deuten. Mo- 
dern gesagt: der Priester sei nicht primär ein Stand mit bestimmten Befug- 
nissen (potestates), sondern eine Sendung im Dienst der Kirche in diese 
Welt (ministerium). 

V. Die Grundelemente des dogmatischen Priesterbildes von heute 

Versuchen wir nach diesen notwendigen Wanderungen durch die Kirchen- 
geschichte nunmehr die Grundelemente eines •dogmatischen Priesterbil- 
des" im heutigen Verständnis zu nennen. 
1. Das erste Element ist wohl im Anschluß an das •Dekret über Dienst 
und Leben der Priester" etwa so zu formulieren: Katholisches Priester- 
tum ist Teilhabe an der Sendung und Aufgabe Christi. Das erste offizielle 
Dokument, das diesen Ansatz für das Verständnis des Priestertums in 
neuer Zeit wieder verlangt, ist, soweit ich sehe, das •Mahnwort" (Exhor- 
tatio) Pius' X. •Haerent animo", anläßlich seines fünfzigjährigen Prie- 
sterjubiläums18. Nachdem der Papst die Pflicht des Priesters zur Selbst- 
heiligung aus seinen Aufgaben begründet hat, schreibt er: Diese Wahr- 
heiten sind umso einleuchtender, als wir ja das Priesteramt nicht in un- 
serem Namen, sondern im Namen Christi ausüben. Er zitiert hierfür 1 Kor 
4,1 und 2 Kor 5,20: •Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse Got- 
tes sind wir", •Gesandte an Christi statt". Johannes XXIII. hat in sei- 
ner Enzyklika •Sacerdocii nostri primordia" vom 1. August 1959 zum 
100. Todestag des Pfarrers von Ars sich immer wieder auf dieses Schrei- 
ben berufen. Auch Pius XII. weist in seiner apostolischen Mahnung 
•Menti nostrae" vom 23. September 1950 auf die Forderung der Heilig- 
keit des Priesterlebens hin und stellt Christus als Beispiel für den Priester 
auf (Jo 13,15: Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch ihr tut, wie 
ich getan habe). Doch nirgendwo kommt die von Papst Pius X. zitierte 
Stelle 2 Kor 5,20 nochmals zum Tragen, auch nicht in dem neuen Priester- 
dekret, ja, wenn ich recht sehe, wird diese Stelle hier nicht einmal zitiert. 

2 Kor 5,20 ist bekanntlich die klassische Stelle für die besondere Deu- 
tung der Sündenvergebungsgewalt in der lutherischen Kirche. Betrachten 
wir diese Stelle genauer, so können wir feststellen, daß sie nicht nur das 
eigentliche Anliegen des neuen Priesterdekretes des Zweiten Vatikani- 

17 Vgl. 149.-150. GK am 14.-15. Okt. 1965 (Dora-Seibel, Tagebuch, IV. Sessio, 171-189). 
18 Vgl. Sacerdotis Imago, Päpstliche Dokumente über das Priestertum von Pius X bis 
Johannes XXIH, In deutscher Fassung hrg. von Anton Rohrbacher, Freiburg (Schweiz) 
1962, 77-109. 



Johann Auer 436 

sehen Konzils in besonderer Weise dogmatisch genau zum Ausdruck bringt, 
sondern dazu vieles noch deutlicher sagt, als es in dem Dekret, in mehr 
juristisch-soziologischer Weise, ausgedrückt ist. Wir müssen freilich dafür 
nicht nur die Verse 18-21, sondern auch die Verse 14-17 dazu nehmen. 
Sehen wir uns den Text kurz an, um beim Hören des Textes selbst die ent- 
scheidenden Momente herauszustellen. Wir gehen Vers für Vers durch. 
17: (diesen Vers läßt die evangelische Theologie gern weg: wenn wir ihn 
dazu nehmen, wird das Folgende auch für das katholische Verständnis 
tragbar): •Ist also einer in Christus, ist er eine Neuschöpfung. Das Alte 
ist vergangen. Siehe, Neues ist geworden". In diesem Satz ist die entschei- 
dende Aussage, daß an Stelle des Alten, womit vor allem das Alttesta- 
mentliche verstanden ist, das Neue im Sinne des Eschatologischen18, des 
Neuen Testamentes, getreten ist. 
18: •Das alles ist aber aus Gott, der uns mit sich durch Christus versöhnt 
hat und uns den Dienst der Versöhnung gegeben hat". 
19: •Denn Gott war der die Welt in Christus mit sich Versöhnende selbst, 
indem er ihre Übertretungen ihnen nicht anrechnete und in uns (Apostel) 
das Wort der Versöhnung gelegt hat". Mit diesem •Wort" ist gewiß nicht 
nur einfach die Wortverkündigung, sondern auch die Macht des Wortes 
zu verstehen, ein Ereignis, das im vorausgehenden Vers darum ausdrück- 
lich •Dienst der Versöhnung" genannt worden ist. 
20: •An Christi statt und für Christus also sind wir gesandt, indem Gott 
durch uns mahnt. Für Christus, an Christi statt, bitten wir: laßt euch ver- 
söhnen mit Gott". Die Präposition •xmeo" bedeutet hier sowohl Stellver- 
tretung für Christus auf Grund unserer Sendung wie auch unseren per- 
sönlichen Einsatz für Christus, im Interesse seines Reiches. Das Versöh- 
nungswerk, das der Priester in der Sendung Christi zu vollziehen hat, 
wird im folgenden Vers nun von Christi eigener Sendung her erklärt. 
21: •Er (Gott) hat ihn (Christus), der von keiner Sünde wußte, für uns 
zur Sünde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes würden". Die 
vorausgehenden Verse 14 und 15 geben den inneren Grund für dieses 
wechselseitige Eintreten zwischen Christus und Priester an. 
14: •Die Liebe Christi (die Liebe, die Christus für uns hat) drängt uns, 
wenn wir dies bedenken: einer starb für alle (anstelle aller, die den Tod 
verdient haben), folglich sind alle gestorben". 
15: •Er starb aber für alle, damit die Lebenden nicht mehr sich selbst 
leben, sondern demjenigen, der für sie starb und für sie auf erweckt 

wurde". 

19 Vgl. ThWNT III (1935) 450-456; Kcuvög. 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 437 

In diesen Versen leuchtet etwas der Sinn des •in Christus"20 auf. Diese 
Formel meint hier nicht nur einen mystischen Zusammenhang, sondern 
eine •heilsgeschichtliche Sendungsgemeinschaft", in der das Sein und das 
Sollen nicht im Sinn einer Folgerung, sondern als •personaler Existenz- 
grund" zusammengehören. Trotz der oben genannten Ausgangspunkte im 
neuen Priesterdekret des Zweiten Vatikanums geht dieses in seinen Aus- 
führungen doch wieder den alten dogmatischen Weg: das allgemeine 
Priestertum aller Gläubigen, das besondere Priestertum der Bischöfe und 
der Priester, insofern sie Anteil an der Bischofsweihe haben, wird als Be- 
sitz dargestellt, aus dem die Aufgaben des Priesters gefolgert werden. 
Daß das Dekret des Konzils die Grundhaltung von 2 Kor 5, 20, den Prie- 
ster im eigentlichen Sinne als Stellvertreter und Diener Jesu Christi meint, 
mag eine Episode auf dem Konzil erhellen. Ein Redner forderte, den 
Titel des Dekretes umzustellen: vom •Leben und Dienst des Priesters" sei 
zu reden, denn das priesterliche Sein gehe dem priesterlichen Wirken vor- 
aus. Der Vorschlag fand keine Aufnahme, offenbar, weil tatsächlich nicht 
das Sein sondern der Dienst das erste im Priesterleben ist, eben weil der 
Priester nicht in sich steht, sondern ganz im Dienst Christi als Gesandter 
und Stellvertreter Christi. Man könnte an die angeloi (Engel) denken, 
deren Wesensname ebenfalls ein Berufsname, eine Dienstbezeichnung ist 
(vgl. Hebr 1,14). 

Weil das erste Element im Priesterverständnis des Neuen Testamentes 
im Dekret des Konzils zwar anklingt, aber doch nicht zum eigentlichen 
Thema wird, werden wohl auch die verschiedenen Folgerungen, die sich 
daraus ergeben, an ganz verschiedenen Stellen und oft nur nebenbei er- 
wähnt, worauf schon Kardinal Bea in seiner Rede auf der 151. GK (16. 10. 
1965) hingewiesen hat. 

Wir wollen hier wenigstens ein paar Folgerungen aus diesem •Stell- 
vertreter-Christi-sein", •Gesandter-Christi-sein" nennen: 
a. Wie die Kirche nicht mehr primär als bürgerliche Institution gesehen 
wird, sondern als missionarische Kirche, als heilsgeschichtliches Geschehen, 
in dem Gott selbst sich seiner Welt immer aufs neue erbarmt, so kann auch 
der Priester dieser Kirche nicht mehr primär der bürgerliche Beamte dieser 
bürgerlichen Institution sein, sondern muß eine Persönlichkeit mit eigener 
Sendung und eigener Verantwortung und eigenem Einsatz darstellen. 
b. Da er Christus in dieser Welt zu vertreten hat, ist das Bild Christi, das 
er vor Augen zu haben hat, primär das Bild des irdischen Jesus, nicht so 

20 THWNT III (1935) 537-539 •ev Xpiax^"; A. Wikenhauser, Die Christusmystik des 
Apostels Paulus, Freiburg 19552. 



Johann Auer 438 

sehr das des erhöhten Herrn, den er in dieser Welt, im Leben des Flei- 
sches, noch nicht nachahmen kann. 
c. 1 Kor 4,1 nennt noch zwei Begriffe, die für dieses Verständnis von gro- 
ßer Bedeutung sind. Paulus sagt hier: •So halte man uns für Gehilfen 
Christi und Verwalter von Geheimnissen Gottes". Gehilfe Christi: der 
Gehilfe ist wesenhaft geprägt durch seine relative Unselbständigkeit. Das 
Dienstamt (ministerium, ministerii munus), von dem im Konzil so viel die 
Rede ist, ist also nicht eine Forderung (Imperativ), sondern wesentlich 
eine Folgerung aus dem Sein des Priesters (Indikativ). 
d. Dasselbe meint der Ausdruck Verwalter von Gottes Geheimnissen. Die 
Gottesgeheimnisse sind das Heilshandeln Gottes, zumal in Jesus Christus. 
Auch daraus ergibt sich: das Wesentliche im Priesterwirken ist •Nach- 
ahmung und Nachfolge Christi"21. Die großen menschlichen Geheimnisse 
in diesem Leben des •Jesus von Nazareth", seine freiwillige Demut und 
Armut, sein freiwilliges Leiden als Unschuldiger für die Schuldigen, all 
dies wird in neuer Weise bedeutsam für das Priesterverständnis heute. 
Nicht umsonst haben auf dem Konzil in den Debatten über das Priester- 
dekret die polnischen Bischöfe immer wieder auf dieses •freiwillige Leiden 
des Unschuldigen für die Schuldigen" hingewiesen, so wie die jugoslawi- 
schen und südamerikanischen Bischöfe vielfach in besonderer Weise •die 
Armut Christi" betont haben. Diese bischöflichen Hinweise waren wohl 
zeit- und landesbedingt, dennoch gelten sie der ganzen Kirche. 

2. Zum Moment der Sendung und Stellvertretung treten nun, wie innere 
Explikationen dieses Momentes selbst, zwei weitere Momente hinzu: ein- 
mal, daß der Priester mit der •Kirche", das heißt mit den Gläubigen und 
allen Menschen, die zur Kirche gehören sollen, in einer einmaligen Weise 
verbunden ist, wie Christus als Haupt mit der Kirche als seinen Gliedern. 
Die cura animarum, die Seel-sorge, ist nicht Dienstverpflichtung einer 
bürgerlichen Institution, sondern gnadenhafte und existentielle Teilhabe 
an der Sorge und Liebe Christi um seine Kirche und jeden Gläubigen. Da- 
mit hängt auch zusammen, was auf dem Konzil immer wieder hervorgeho- 
ben wurde, daß der Gehorsam des Priesters gegenüber dem Bischof darum 
nicht ein bloß kanonischer ist, sondern sich aus der gemeinsamen Hinord- 
nung von Bischof und Priester zu Christus und seiner Kirche und aus der 
in Christus selbst und seiner Sendung vorgegebenen Rangordnung in der 
Kirche, aus dem rechten priesterlichen Selbstverständnis ergibt. Das Wich- 
tigste scheint wiederum zu sein, daß es sich nicht um •persönlich-mysti- 
sche", sondern um •heilsgeschichtlich-soziologische" Beziehungen handelt, 
die in der geschichtlichen Wirklichkeit des Christus als Haupt seiner Kirche 

21 Vgl. oben Anm. 10. 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 439 

ihren Grund haben. Nicht eine statische Seinsgegebenheit, sondern die 
Frage nach der dynamischen, geschichtlichen Existenz des Priesters ist hier 
gemeint. 

3. Wenden wir uns noch dem dritten Moment in der Grundstruktur des 
Priesters zu: das ebenfalls nur eine Entfaltung aus dem ersten Moment 
darstellt: Das katholische Priestertum kann seine Sendung nur in dem 
Maße erfüllen, als es •in der Welt" als Ziel und Ort der Sendung steht 
und wirkt22. Die priesterliche Existenz ist mit dem Geheimnis der •Inkar- 
nation" zu innerst verbunden. Durch das priesterliche Wirken will sich 
das Heilsgeheimnis des Jesus von Nazareth als •Menschwerdung Gottes 
zum Heil der Menschheit" immer aufs neue in dieser Welt verwirklichen. 
Das Ernstnehmen der Welt ebenso wie das Ernstnehmen Christi ist hier 
aufgehoben23. Mehrfach, vielleicht am lautesten wurde diese Forderung 
von Kardinal Alfrink auf der 150. GK (15. 10. 1965) herausgestellt. Die- 
ser wies darauf hin, daß das Dekret die kultischen Aufgaben und das 
Wirken des Priesters im gesicherten Raum der Kirche so sehr betone, daß 
gar kein Raum mehr bleibe für die Erfassung der eigentlichen Aufgabe, 
•Welt zu gewinnen", nicht bloß Gewonnenes zu verwalten, als ob den 
Priestern das Streben der Welt nach •Fortschritt" nichts bedeute, der Prie- 
ster nur eine •ideologische Super Struktur" für die auch von einer gott- 
feindlichen Welt errungenen Fortschritte zu bringen hätte. Ähnlich, wenn 
auch gemäßigter, sprach zu diesem Thema am selben Tage Kardinal 
Suenens24. 

In diesen drei •Räumen" also ist der Priester zu Hause: Im übernatür- 
lich-dialogalen Raum seiner Sendung, in dem er mit Christus, seinem 
Herrn und Meister, in der Sendung von Gott her (Jo 20,21) zusammen- 
gehört. Im übernatürlich-natürlich soziologischen Raum der Kirche, wo er 
zu seinen Mitbrüdern und zu all den Gläubigen gehört, die Gott dienen 
und die Gott seinem Dienst anvertraut hat. Das eigentliche Arbeitsfeld 
des priesterlichen Dienstes ist endlich der Raum dieser Welt, die ständig 
im Argen liegt und der Erlösung bedarf, die Menschen in der Welt, mit 
ihrer Misere und Grandeur. Die christliche und noch mehr die nicht- 
christliche, ja selbst die anti-christliche Welt gehören in diesen Raum. 

22 Dies hat auch das Vat. II zum Ausdruck gebracht, indem es als letztes Dekret die Pasto- 
ralkonstitution über •Die Kirche in der Welt von heute" (gaudium et spes) erlassen hat. 
23 Das Geheimnis des •kosmischen Christus" kommt hier in Erscheinung. Vgl. dazu B. 
Brinkmann, Die kosmische Stellung des Gottmenschen in paulinischer Sicht, Wiss. u. Weish. 
13 (1950) 6-33; Fr. Mussner, Christus, das All und die Kirche, Trier 1955; H. Schlier, Über 
die Herrscliaft Christi, GuL 30 (1957) 246-256; H. Riedlinger, Die kosmische Königsherr- 
schaft Christi, Concilium 2 (1966) 53-62; N. Kehl, Der Christushymnus Kol 1, 15-20, 
Stuttgart 1967; in dieser Richtung liegt das große Anliegen von Teilhard de Chardin: 
Klerusblatt 46 (1966) 219-222. 
24 Dorn-Seibel, Tagebuch . . . IV. Sessio, 184 f. 



Johann Auer 44g 

Diese drei Räume zusammen bilden die Welt des Priesters, wenn wir das 
Bild vom Priester als einem Mann, der nur durch seinen Dienst zu bestim- 
men ist, recht bezeichnet haben. Das Wirken des Drei-einigen Gottes 
wirkt sich fortzeugend durch das Wirken des Priesters - Leben, Verkün- 
digung, Sakrament - in diese drei Räume hinein fort25. 

Vom Weltbezug des Priestertums her läßt sich nun auch das Priester- 
bild der Gegenwart konkretisieren. Ist das Priesterbild in unserem heuti- 
gen theologischen Verständnis auch ganz gewiß nicht mehr primär vom 
Kultdienst, sondern unmittelbar und allein von der Sendung Christi her 
zu sehen und dogmatisch zu bestimmen, so bleiben doch auch die anderen 
Momente, die wir in den ersten Abschnitten unserer Untersuchung her- 
ausgestellt haben, aktuell, wenn der Priester wirklich und wirksam der 
Welt dienen und sie gewinnen will. Er muß mit seiner Verkündigung am 
Weltverständnis und am Weltverhältnis derer, die er gewinnen will, an- 
knüpfen, soll seine Botschaft nicht als leere Ideologie erscheinen. Da findet 
nun neben dem grundsätzlich missionarischen Priester auch der ortsansäs- 
sige Pfarrer als •Vater der Gemeinde" mit seiner ordentlichen Seelsorge 
seinen Platz. Missionarischer Priester sein heißt nicht Wanderprediger, 
heißt nicht Vortragsreisender, heißt nicht Mann nur der außerordentlichen 
Seelsorge. In der ordentlichen Seelsorge wird sich das missionarische Prie- 
sterbild des Zweiten Vatikanischen Konzils in besonderer Weise neu ver- 
wirklichen müssen. Ja von hier aus läßt sich erst wieder die Frage stellen, 
und sie muß neu gestellt werden: Wo haben die gegenwärtigen Priester- 
typen, die wir oben genannt haben, in diesem neuen Priesterbild ihren 
Ort, wie sind sie darin auszurichten und neu zu verstehen? 

Im Grund liegt das Geheimnis des Priesters, so wie wir es aus der 
Offenbarung und aus dem Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils neu 
zu verstehen versucht haben, in der großen Spannung zwischen dem Jesus 
von Nazareth und unserer Welt, in der Spannung, in der wir stehen und 
in der wir diesen Jesus zu künden haben. Unser Fehler war bisher viel- 
leicht und wird immer sein, daß wir die große Spannung zwischen un- 
serer personalen Beziehung zu unserem Christus, aus dem und in dem 
und durch den wir wirken, und dieser Welt, in der wir zu wirken haben, 
immer wieder dekompensieren. Wir sehen uns und unsere Welt, in die 
wir gesandt sind und in der wir das Evangelium zu verkünden haben, aber 
wir sehen zu wenig den Herrn, der uns sendet, der vor uns und hinter uns 

25 Vgl. H. Schell, Das Wirken des Dreieinigen Gottes, Mainz 1885. Schells spekulatives 
Denken zeigt hier Zusammenhänge zwischen dem innergöttlichen Leben, dem Schöpfungs- 
geheimnis und der Heilswirklichkeit in der Kirche und im einzelnen, die vor dem Kirchen- 
bild des Vatikanum II ganz neue Aktualität gewinnen! Vgl. auch Th. Schneider, Teleo- 
logie als theologische Kategorie bei Hermann Schell, Essen 1966 (Beiträge zur neueren 
Gesch. d. kath. Theologie 9). 



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 441 

steht, damit er durch uns wirken kann, damit wir für ihn, an seiner statt 
wirken. Wir leben auch, wie die Christen unserer Zeit, unseren Priester- 
beruf, wenn wir so sagen dürfen, im •Alltag des religiösen Man": Wie 
der Christ des Alltags davon ausgeht, daß •man" als guter Mensch einen 
Gottesglauben hat, daß •man" als guter Christ eine Sonntagsmesse be- 
sucht, auch dann und wann Sakramente empfängt, so ist uns auch oft unser 
Priesterberuf ein Stück dieses menschlichen Alltagslebens geworden. 
Menschwerdung und Erlösungstat Christi erscheinen hier allzuleicht als 
•historische Tatsache", die vergangen ist. Es scheint uns zu genügen, 
wenn wir •mit unserer Kirche" leben und fühlen, auch wenn diese Kirche 
als bürgerliche Institution gesehen ist. In der protestantischen Konzeption 
unserer Tage ist die Erlösungstat Christi ein für allemal geschehen. Es ge- 
nügt, sie in einem geistigen Glauben festzuhalten, denn bei der Verderbt- 
heit unserer Natur können wir mehr nicht leisten. Die letzte Konsequenz 
aus diesem Verständnis des Christentums ist in unseren Tagen die Mei- 
nung, daß im Grund gar kein Mensch mehr verloren gehen kann, weil 
Christus bereits für alle Menschen, für ihre Erlösung gestorben ist. Das 
Bild, das die Offenbarung von Christus, ja von der paradoxen Wirklich- 
keit der Menschwerdung und des Opfertodes des Gottessohnes und von 
der Erhöhung des menschgewordenen Gottes entwirft, ebenso wie das 
Bild, das in der Schrift von der •Welt" gezeigt wird, ist freilich ein ganz 
anderes: die Welt liegt im Argen, und ihr Fürst, ihr Gott, ist der Satan, 
und seit den Tagen des Johannes des Täufers leidet das Reich Gottes in 
dieser Welt Gewalt und nur, die Gewalt gebrauchen, werden es an sich 
reißen (Mt 11, 12). Christus sagt: •Wer nicht mit mir sammelt, der zer- 
streut, und wer nicht für mich ist, ist gegen mich (Mt 12,13). Weltzeit ist 
Zeit der •großen Entscheidung" (Lk 12)26 - mit Christus, für Christus, in 
Christus! 

Der kämpferische Atheismus der östlichen Welt, der mehr als ein Drittel 
der Menschheit beherrscht, das Fortschrittsfieber, das die westliche Welt 
ebenso wie die kommunistische Welt schüttelt und die beide für Gott kei- 
nen Platz mehr lassen, Angst und Sehnsucht unserer Zeit, wie die •Pasto- 
ralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute"27 sie darstellen, das 
alles ist eine Herausforderung an die Kirche und zumal an ihr Priestertum, 
das auch den Dogmatiker drängt, seine •analogenSeinsbetrachtungen", die 

26 Das ganze Kap. 12 bei Lukas faßt die Aussprüche und Gleichnisse Christi (Bergpre- 
digt!) zusammen, die diesen •Entscheidungscharakter des christlichen Lebens in dieser 
Welt" zum Ausdruck bringen. Die Bereitschaft zu dieser •Entscheidung", das ist •das 
Feuer", das Christus kam, es auf die Erde zu bringen, und von dem er nichts anderes 
wollte, •als daß es brenne" (Lk 12,49)! Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas, 
Regensburg 1940, S. 168 f. 
27 Vgl. Spes et gaudium 4-11. 



Friedrich Wulf 442 

so leicht zu menschlichen Ideologien führen, zu überprüfen und das Wort 
Christi neu zu hören. Wohl hat die Theologie immer, auch seit dem Mit- 
telalter noch auf die Heilige Schrift gehört; doch vielleicht war die Schrift 
allzusehr zu einem •Zitatenlexikon" geworden, in dem man schöne Sätze 
und Beweisgründe für die eigenen Glaubensansichten suchte. Vielleicht 
ist es gut, wenn wir heute wieder gezwungen sind, einzelne Sätze neu abzu- 
hören, sie zum Sprechen zu bringen, um den Herrn der •Offenbarung", die 
nie von dieser Welt ist, auch wenn sie für diese Welt und in dieser Welt 
west, wieder zu verstehen. 

Wenn wir für unser neues Verständnis des Priestertums einen solchen 
•Text" suchen, vielleicht ist es der Text in 2 Kor 5, den wir angeführt 
haben: In seinen Formulierungen über das •Hyper Christou", für Chri- 
stus und an Christi statt, ist er die maßgebliche Aussage für das, was seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter dem Priestertum Christi und 
unserer Kirche zu verstehen ist. 

Wesen und Aufgaben der Säkularinstitute 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

Friedrich Wulf SJ, München 

Die Formulierung des Themas könnte dem, der mit der Materie vertraut 
ist, floskelhaft vorkommen. Alles und jedes in der Kirche wird heute mit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil in Verbindung gebracht. Was hat das 
Konzil schon für die Säkularinstitute erbracht? Nur viermal sind sie in 
den Konzilstexten erwähnt: dreimal im Ordensdekret und einmal im Mis- 
sionsdekret; davon ist nur eine Stelle, Artikel 11 des Ordensdekrets, von 
einigem Belang, und auch sie besagt nichts Neues. In den Ausführungs- 
bestimmungen zum Ordensdekret kommen sie überhaupt nicht vor, als 
wenn sie gar nicht existierten. Die Ausbeute ist also äußerst mager. Kann 
man darum im Ernst das Konzil als Ausgangspunkt betrachten, von dem 
aus das Wesen der Säkularinstitute sowie ihr Standort in der Kirche neu 
zu bestimmen wären und dementsprechend ihre heutige Aufgabe angege- 
ben werden könnte? Natürlich wird man sagen müssen, daß es noch genü- 
gend andere Konzilstexte gibt, die direkt oder einschlußweise auch die 




