Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute

Johann Auer, Bonn

Die Zeit, die nicht in unserer Macht liegt, die Geschichte, die wir nicht ge-
macht haben, die vielmehr als Geschenk und Mahnung, als Frage und
Anruf vor uns steht, hat diese Patroziniumsfeier heute in einmaliger
Weise ausgezeichnet*: Wir begehen die neunzehnhundertste Wiederkehr
des Jahres, in das seit adltester Zeit das Martyrium des Apostelfiirsten
Petrus verlegt wird, mit dessen Martyrium wenigstens seit dem vierten
Jahrhundert gleichzeitig das Martyrium des anderen grofien Apostels in
Rom gefeiert wird, des hl. Paulus, da beide nach altester Uberlieferung
ihre Ruhestitte und das Grab ihrer Auferstehung in Rom gefunden haben.

Viele Fragen stehen an diesem Festtag vor unserem glaubigen Geist:
die Frage nach dem Glauben, nach den authentischen Zeugen der Glau-
bensbotschaft, nach der Kirche der Apostel. Wir haben uns vorgenommen,
eine kurze Besinnung anzustellen iiber das Priestertum. Es lige nahe, das
neutestamentliche Amt, die Diakonia Christi, anhand der grofien Apostel-
gestalten, die wir heute feiern, zum Aufscheinen zu bringen. Ist doch unser
Priesterbild wieder unmittelbar von der Schrift, insbesondere den Apostel-
briefen geprigt. Doch ein solcher Versuch wire Aufgabe eines Exegeten.
Gestatten Sie mir als Dogmatiker darum, Ihnen bei diesem festlichen An-
lafl einige ,dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute® vorzu-
tragen.

Einige Beobachtungen zuvor:
Bei Seminariibungen im vergangenen Sommersemester zu dem Thema
,Priesterbild der katholischen Kirche“ wurde allen Teilnchmern schon
nach wenigen Stunden klar, dafl dieses Thema recht schwierig und so um-
fassend ist, daf es schwer fillt, auch nur die verschiedenen Gesichtspunkte
in den Blick zu bekommen, die gesehen werden miiiten, um das Ganze
dieser Wirklichkeit nicht zu verlieren. Denselben Eindruck haben die
Debatten des Zweiten Vatikanischen Konzils hinterlassen. Als man wéh-
rend der vierten Sitzung bereits drei Tage lang iiber den dritten Entwurf
fir das ,Dekret iiber Dienst und Leben der Priester” gesprochen hatte
(44 Redner hatten vom 14. bis 16. Oktober 1965 dazu Stellung genommen),
bemerkte ein Bischof aus Mozambique! (nachdem mehrere Redner eine

* Der vorliegende Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, den der Verfasser am Fest
Peter und Paul 1967 in einem Theologen-Konvikt gehalten hat.

1 Sebastiano Soares de Resende von Beira: Dorn-Seibel, Tagebuch des Konzils, 4. Sessio,
Niirnberg 1966, S. 194 {.



Johann Auer 424

begriffliche Klarung des Priesterbildes gefordert hatten), itber dieses
Thema kénne man heute wohl noch nicht das letzte Wort sprechen, weil die
Lehre einfach noch nicht ausgereift sei. Am Schluf der Debatte fafite der
Relator der zustindigen Kommission fiir das Dekret, Erzbischof (heute
Kardinal) Frangois Marty von Reims seinen Auftrag in die Worte zusam-
men: die Kommission werde ,bei ihrer Arbeit insbesondere abzielen auf
eine weitere Klirung und einen harmonischen Ausgleich der verschiedenen
in den Diskussionen aufgetretenen Auffassungen von der besonderen Na-
tur des Amtspriestertums und seines Dienstes, (sowie) auf eine missiona-
rische Ausweitung der Verantwortung der Priester iiber die Gemeinde hin-
aus und auf eine dynamische Darstellung des priesterlichen Dienstes in der
heutigen Situation der Kirche in dieser Welt“? achten. Jeder spiirt, wir
greifen ein notwendiges und sehr aktuelles Thema auf. Man ist auf der
Suche nach einem vertieften und umfassenden Priesterbild, das den viel-
faltigen Aufgaben des heutigen Priesters entspricht.

Wenn wir dazu nun einiges aus dogmatischer Sicht beitragen wollen,
dann mufl am Anfang eine Uberlegung nach dem Einstieg in das Thema
und nach dem Weg stehen, den wir gehen miissen. Je linger man sich mit
dogmatischen Fragen befafit, um so mehr erkennt man, daf} es keine all-
gemeingiiltige Methode gibt, dafl vielmehr die verschiedenen Sachgebiete,
mit denen sich die Dogmatik zu befassen hat, recht eigenartig, ja indi-
viduell sind und daf} es bei jedem Sachverhalt von entscheidender Bedeu-
tung ist, den rechten Zugang zu ihm zu finden. Wollten wir bei unserem
Thema nach dem allgemeinen Schema: Schrift, Tradition, Lehre der Kirche
vorgehen, kdmen wir schnell in Verlegenheit. Was fingen die Hausvor-
stinde eines Seminars, die Mitglieder eines Domkapitels, ja man mifite
vielleicht sogar sagen unsere Bischofe an, wirden wir jenes Priesterbild als
einzig giltig hinstellen, wie es uns im Wirken und in der Lehre der
Apostelfiirsten Petrus und Paulus heute erscheint. Nach verschiedenen
Voriiberlegungen, die ich Ihnen nicht im einzelnen vortragen mochte, habe
ich mich entschlossen, das Thema in folgenden funf Gedankengingen
vorzulegen:

1. Das religionsgeschichtliche Bild vom Priestertum

Hier werden nur einige grundlegende Aspekte aufgezeigt, die religidse
Menschen von ihren natiirlichen Ausgangspunkten und Moglichkeiten her
iiberhaupt am Priestertum gesehen haben. Mag dieses Bild zum aller-
grofiten Teil gerade fiir das christliche Priesterverstindnis unbrauchbar

¢ Ebd. 195.



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 425

sein, so kann es uns doch durch seinen Gegensatz das eigene Priesterbild
besser verstehen und die menschlichen Probleme des Priestertums als
Glaubensmysterium — und Priestertum ist ein Glaubensmysterium — besser
sehen helfen.

2. Das Priesterbild in der Offenbarungsreligion des Judentums.
Wiederum mag Wesentliches davon fir unser christliches Priesterbild
nicht zutreffen; dennoch muf} es wegen des inneren Zusammenhangs von
Altem und Neuem Testament kurz vorgestellt werden.

3. Hinweise, wie Christus den Priester gesehen und gewollt hat.

Hier werden wir vor allem das Neuartige gegenilber den vorausgenann-
ten Bildern anzeigen miissen.

4. Das Priesterbild in der Geschichte der Kirche und ihrer Theologie.

Hier wird nicht nur die Mannigfaltigkeit der Priesterbilder, sondern auch
die geistige Bewegung offenbar werden miissen, die sich in der geschicht-
lichen Entfaltung dieses Glanbensmysterinms kund tut.

5. Die Grundelemente des dogmatischen Priesterbildes heute.

Hier soll eine systematische Zusammenschau versacht werden.

I. Einige Probleme im Priesterbild der Weltreligionen

Uber das Priestertum in den Weltreligionen sind grofie Werke geschrie-
ben worden®. Das entscheidende Problem, das hinter ihnen allen steht und
uns viele ihrer Ergebnisse unannehmbar erscheinen 148}t, ist die Proble-
matik aller ,Religionsgeschichte®, die Religion schlechthin als Kultur-
erscheinung anffafit und sie demgemafl unabhingig von der Frage nach
der Realitdt der mit den Religionen gegebenen Gottesvorstellung und da-
mit auch der dazugehérigen Formen der Religionsausiibung im Volk zur
Behandlung bringt. Es fehlt ihnen der archimedische Punkt der , Wahr-
heitsfrage® als Ausgangs- und Maflipunkt fir die Beurteilung und Wer-
tung der einzelnen Erscheinungen in den Religionen. Wenn wir hier einige
Hinweise diesem ungesicherten Reich menschlicher Wissenschaft entneh-
men, so deshalb, weil sie mutatis mutandis auch im christlichen Priester-
bild nicht nur zeitbedingt, sondern irgendwie notwendig in Erscheinung
treten, aber auch hier ihrer Fragwiirdigkeit des menschlich Allzamensch-
lichen nicht entzogen sind. Der Blick auf die auferchristlichen Religionen
kann uns also etwas von der Echtheit und Notwendigkeit, aber auch der

3 Vgl. J. Lippert, 2 Bde. 1893/4; A. Horneffer, 2 Bde. 1912; E. O. James, The nature and
function of Priesthood. London o. J.: deutsche Ubers. Wiesbaden (1957) Wissen u. Leben 2.
— Zur Religionsgeschichte vgl. Worterbuch der Religionen. In Verbindung mit H. v. Cam-
penhausen verf. von A. Bertholet (Kréner Taschenausgabe 125). Stuttgart 1952, S. 883 f.;
A. Anwander, Worterbuch der Religion, Wiirzburg 21962, S. 347; 422 {f ; 425.



Johann Auer 426

Fragwiirdigkeit der menschlich-natiirlichen Voraussetzungen fiur das
rechte christlich-ibernatiirliche Verstindnis des Priestertums vermitteln.

Ein brauchbarer Einstieg ist uns in dem bekannten Wort aus dem He-
bréierbrief 5,1 ff gegeben: , Jeder Priester wird aus den Menschen genom-
men und fir die Menschen bestellt in ihren Angelegenheiten bei Gott,
damit er Gaben und Opfer fiir die Siinden darbringe als einer, der mitzu-
fihlen vermag mit den Unwissenden und Irrenden, da er auch selber mit
Schwachheit beladen ist . .. Keiner nimmt sich selbst die Wirde, sondern
er wird gerufen von Gott wie auch Aaron®.

Deutlich erscheint hier der Priester als menschlicher Mittler vom Men-
schen zu Gott hin: Was ihn zu diesem Mittlertum befahigt, ist seine eigene
Armseligkeit und seine Berufung durch Gott. Dieses neutestamentliche
Wort vom Priestertum, das hier auf das Priestertum Jesu Christi ange-
wendet 1st, wird selbstverstandlich bestimmt von der Gottesvorstellung,
die der Religion oder Religionsgemeinschaft eigen ist, in der dieser Mittler
Priester ist. Je geringer die Vorstellung von Gott ist, je mehr Gott als der
Fremde und Unnahbare und als eine mifigiinstige und gefahrliche und nur
zu fiirchtende Macht erscheint, ja Gott nur der Name fiir all die Méchte
ist, die der Mensch in dieser Welt nicht zu bewiltigen vermag und darum
furchtet, um so mehr mufl das Priestertum selbst mit Macht vom Menschen
her ausgestattet werden, um vor dieser Gottheit zum Heil der Menschen
etwas auszurichten. Und je grofler diese menschlich-iibermenschliche Macht
im Priestertum gesehen wird, um so mehr besteht die Moglichkeit und Ge-
fahr, daf} dieses Priestertum im Volk selbst eine irdische politische Macht
darstellt und gewinnt, die den inneren Menschen, auch den Priester selbst,
dem wahren Gottlichen entfremden und zu einer innerweltlichen Macht
machen kann, die eine Selbstaufhebung der religiosen Wirklichkeit in
dieser Welt bedeutet und bedingt. Kurz gesagt: Wo die Wirklichkeit Got-
tes als iibernatiirliche, im Glauben d. h. in der totalen personalen freien
Hingabe des Menschen erfafite Wirklichkeit, der Anbetung und Opfer
(bis hinein in das totale Selbstopfer) gebiihrt, nicht mehr geniigend gese-
hen sind, wird die Frage nach dem Priestertum sehr schnell zu einer Frage
nach der menschlichen Macht tiber all die Machte, vor denen der Mensch
ohnmichtig steht.

So wird verstindlich, dafl in allen Formen menschlichen Priestertums
die verschiedenen Formen von ,Macht“, gewollt oder ungewollt, sich Gel-
tung verschaffen kénnen. E. O. James® entwickelt etwas undifferenziert
legale und illegale Formen der Macht, wenn er der Reihe nach mit grofien
Beispielen aus der Geschichte der bisher bekannten Religionen, so wie sie

32 S. Anm. 3.



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 427

eine kulturgeschichtliche (im Grunde mehr liberale) Religionsgeschichte
bis heute anzubieten hat, seine Priesterbilder vorstellt. Er stellt da an den
Anfang die verschiedenen Formen von magisch-religiésen Praktiken in
den primitiven Gesellschaften, der Schammanen und der Zauberer; er
zeigt die Mannigfaltigkeit der Formen einer Verbindung des Priestertums
mit Heilkunst und Exorzismen als Macht iiber die bosen Geister, Astrolo-
gie und Orakelwesen und Wahrsagekunst. In diese Betrachtung fiigt er
nun freilich auch die judische und die christliche Religion mit ein, wenn-
gleich er sich miiht, die Eigenart des Judisch-Christlichen gegeniiber den
Natur- und Kulturreligionen abzuheben: die wesentlich andere Natur der
Offenbarungsreligion des Judentums und Christentums wird nicht genii-
gend deutlich. Doch werden in solcher Darstellung die groflen Themen
entfaltet, die das Priestertum als Machtfaktor auf einer hohen Ebene
zeigen; der Zusammenhang zwischen Priester und Prophet, Priester und
Konig, Priester und Opfer, Priester und Siindenvergebung, Priester und
religidsem Wissen, Priester und sittlicher Rechtsordnung. Liest man diese
Ausfithrungen auch mit aller Reserve angesichts der Fragwiirdigkeit der
Methode religionsgeschichtlichen Arbeitens, so bleibt doch der tiefgehende
Eindruck, daBl sich nicht schlechthin leugnen 1afit: auch das nach unserer
Glaubensiiberzeugung von Gott gewollte Priestertum im Alten Testament
und selbst das neutestamentliche Priestertum in der Kirche ist von Natur
aus, als Einrichtung von Menschen und fiir Menschen, keineswegs der Ge-
fahr des Priestertums schlechthin, der Gefahr der ,Macht®, entriickt. Das
nie auszuschopfende Problem der Macht ist eben notwendig auch ein Pro-
blem der Religion, eingeschlossen die Offenbarungsreligion, wie die ganze
Geschichte der judischen Religion, wenigstens bis zur Zerstorung des Tem-
pels, und ebenso die Geschichte der Kirche, vom Wort des Petrus vor dem
Hohen Rat (Apg 4,19) bis in unsere Tage hinein — man vergleiche das
Dekret des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber ,Religionsfreiheit* — zeigt
und wie es in dem berithmten Einleitungsvers der Magna Charta der
Kirche, zum Missionsbefehl Mt 28,18: ,Mir ist alle Gewalt gegeben im
Himmel und auf Erden“ zu héren ist. Auch zum christlichen Gottesbild
gehort wesenhaft, dafl Gott der ,Deus omnipotens® ist, der Gott, der al-
lein Wunder wirkt in dieser Welt (Ps 72, 18).

IL. Einige Probleme aus der Geschichte des Priestertums im Judentum

Werfen wir noch einen kurzen Blick auf das Bild des Priestertums, wie es
uns in der Offenbarungsreligion des Judentums erscheint, um auch hier
einige Momente herauszustellen, die uns fiir die rechte Sicht des christ-
lichen Priestertums nachher bedeutsam erscheinen.



Johann Auer 428

Das Judentum?* zur Zeit der Patriarchen kennt kein eigenes Priestertum.
Der Stammvater oder der Hausvater bringt Opfer und Gebete fiir die
Familie, fiir die Sippe dar. Hiiter von Kulten in Ortsheiligtiimern, die zu-
gleich Hiter des an sie ergangenen gottlichen Wortes, einer gottlichen
Offenbarung waren, gelangten da und dort zu groflerer Macht. Mit der
Bundesgeschichte ist ein eigenes Priestertum verbunden; es ist mit dem
Namen Aaron, dem Bruder des politischen Fithrers des Volkes Moses ver-
kniipft, so wie der niedere Tempeldienst mit dem Namen Levi verkniipft
bleibt. In der Richterzeit erscheinen Heli aus dem Stamm Aarons und
seine Nachkommen als Hohepriester. Unter Salomon kamen Sadok und
seine Nachkommen zur Geltung bis in die Makkabaerzeit. Nach einem
Interregnum kamen im Jahr 153 die Hasmonder in den Besitz der Ho-
hepriesterwiirde bis zum Jahre 85 v. Chr. Wichtig ist, dafl in Israel das
Priestertum stammesgebunden und erblich erscheint und wesenhaft an den
Tempelkult gebunden ist, ja immer als eigene Grofle erscheint, auch in der
Konigszeit. Nach dem Untergang des Kénigtums im babylonischen Exil
treten schlieflich die Priester als die Spitze des theokratischen Staates bis
zum Untergang des Tempels 70 n. Chr. hervor. In der Folgezeit wird
deutlich, dafl das eigentlich tragende Moment des Volkes und seiner Ge-
schichte nicht das Priestertum und sein Amt, sondern der Bundesgedanke
ist, der sich in den drei groflen Jahresfesten sowie in dem grundlegenden
Ritus der Beschneidung Ausdruck und Geltung verschafft. Das priester-
liche Tun ist ganz vom Kult bestimmt, seit der hellenistischen Zeit vor
allem von der Thora, vom Gesetz, das nicht nur die religiésen, sondern
auch die kulturellen und wirtschaftlichen Ordnungen des Volkes trégt.
‘War bis in die hellenistische Zeit hinein neben dem ,Priestertum® verein-
zelt noch der ,Prophet Gottes“ als religiose Grofle zu erkennen, so stehen
zur Zeit Christi nur drei Machtfaktoren an der Spitze des alttestament-
lichen Volkes: Der Hohepriester als Fithrer der Tempelpriesterschaft und
als politischer Fihrer des Volkes, die Schriftgelehrten und ihre Nachfolger,
die Rabbinen, die die Gesetzeskenntnis zu einer Wissenschaft weiterbilden,
und schlieBlich die religiés politische Partei der eigentlichen Laien, die
Phariséer.

Als Christus kam, hat er gegen die Hohenpriester und gegen die Prie-
sterschaft iiberhaupt nichts gesagt. Seine Auseinandersetzung galt vielmehr
zuerst den Schriftgelehrten und Pharisdern, die nicht Priester waren, son-
dern religiése und politische Laienfithrer. Dennoch stellt das Kommen
Christi und sein Werk auf Erden das Ende des jiidischen Priestertums dar:

4 Fr. Notscher, Bibl. Altertumskunde, Bonn 1940, 305-320; R. de Vaux, Das Alte Testa-
ment und seine Lebensordnungen, 111962, 177-247 (Lit).



Dogmatische Gedanken zum Priesierbild von heule 429

er selbst stammte nicht aus einem Priestergeschlecht, hatte nicht Aaron zum
Stammvater; als seine Stellvertreter und ,Apostel“ wihlte er Manner, die
nicht dem jidischen Priesterstamm angehorten; obwohl er selbst mit sei-
nen Aposteln am Tempelkult teilnahm, iibernahm er den Tempelkult nicht
in seine neue Stiftung; er hob das mosaische Gesetz zwar nicht auf, erfiillte
es aber in einer Weise, die das Ende des damals giiltigen Gesetzes bedeu-
ten muflte, so dafl die junge Kirche als erste entscheidende Mafinahme die
Bestimmung des sogenannten Apostelkonzils (Apg 15,6) vornehmen
konnte, wonach die Heiden nicht den Weg iiber das jiidische Gesetz und
die judische Religion in das neue Gottesvolk der Christen gehen mufiten,
sondern unmittelbar durch die Taufe Christen werden konnten, durch
eine Taufe, die sich an der Taufe des Johannes orientierte, also irgendwie
die prophetische Buftaufe nachahmte und weder mit der jiidischen Prose-
lytentaufe noch mit der essenischen Monchstaufe zu vergleichen war.

Was war also das Charakteristische des jiidischen Priestertums, das
Christus durch sein Werk aufgehoben hat?

Man kann wohl sagen: War im Priestertum auflerhalb der jiidischen
Offenbarung irdische, duflere Macht noch mafigeblich, so war fir das jii-
dische Priestertum die innere Macht iiber den Menschen im Opferkult und
Gesetzesgehorsam bestimmend. Gerade in der Kritik Christi an den
Schriftgelehrten und Pharisdern, dafl sie die Menschen in ihrem religiésen
Tun und Verhalten wiederum an menschliche Werte und menschliche
Autoritdten banden, statt sie durch die Mahnung zum Glauben und zur
Pflege der inneren Gesinnung zu Gott zu fithren, kommt dies zum Aus-
druck. Wie schon die Propheten am Opferkult heftig Kritik geiibt hatten,
so libte Christus vor allem an der Gesetzesfrommigkeit Kritik.

I11. Hinweise auf das Priesterbild Christi

‘Wie sieht nun das Priestertum aus, das Christus gestiftet hat? Wir sagten
schon, daf} Christus sich deutlich von der jidischen Tradition absetzte, in-
dem er als Apostel lauter Ménner berief, die nicht aus dem jiidischen
Priesterstamm hervorgegangen waren. Wichtiger ist noch, daff in den Be-
richten iber das Wirken und die Lehren Christi vor seiner Auferstehung
nirgendwo von ,Priestern“ die Rede ist, die er eingesetzt hitte. Das Wort
iegets =sacerdos =Priester findet auf diejenigen, die er auserwihlt und
sendet, keine Anwendung. Wenn wir die ,, Apostel“ betrachten, die als die
Stammviter des neutestamentlichen Priestertums gelten miissen, begegnet
uns eine ganz andere gesellschaftliche Vorstellung. Die im alttestament-
lichen Brudervolk angetroffenen Amter des Priesters, Konigs und Lehrers,
die irgendwie Macht bedeuten, sind nach den Aussagen der Schrift in Je-



Johann Auer 430

sus Christus® selbst verwirklicht. An die Stelle der bisherigen Autorititen
des Volkes, im Judentum seiner Zeit, also der Priester und der Schrifige-
lehrten, treten zunéchst einfach seine Jinger, seine Schiiler. Aus ihnen
wahlt er nach nichtlichem Gebet die zwolf Stammviter des neuen Gottes-
volkes aus, von denen Lukas sagt, dafl er sie ,Apostel“?, d. h. gesandte
Missionare genannt habe. Thnen gibt der auferstandene Herr den Mis-
sionsbefehl, der uns bei Matthius in den bekannten fiinf Gliedern vorge-
fuhrt wird.

1. Gehet hin! Diese ,, Sendungswirklichkeit“” wird besonders in den Reden
des johanneischen Christus in ihrer neuen Bedeutung und Grofie entfaltet.
2. Und machet alle Volker zu Jungern! Lehret alle Volker!

3. Taufet sie! Die Apostel konnen den Taufbefehl nur nach dem Vorbild
der Johannestaufe, die sie selbst empfangen und nachbildend gespendet
haben, verstehen. Das neue an dieser Taufe liegt darin, dafl sie ,auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes* erfolgt.

4. Lehret sie alles halten, was ich euch befohlen habe. Nicht das mosaische
Gesetz, sondern die Erfiillung des Gesetzes, das Christus gelebt und ge-
lehrt hat, sollen sie ihren Schiilern weitergeben: das neue Gebot der Frei-
heit und der Liebe, des Gottvertrauens und der Einfachheit und Lauterkeit
in Gedanken, Wort und Tat®.

5. Ich bleibe bei euch bis an das Ende der Zeit! Damit ist das Entschei-
dende gesagt. Mit diesem Wort ist wohl das Priestertum, Auftrag und
Werk seiner Jiinger, die ,Sendung*, gebunden an das » Weiterwirken des
erhohten Herrn“. Fiir Paulus, den Christus vor Damaskus gerufen und
dem er sein Geheimnis, das Geheimnis der Erlosung, wihrend des drei-
jihrigen Wiistenaufenthaltes in grofen Offenbarungen kundgetan hat,
war das Bleiben des Herrn die Grundwirklichkeit seines Lebens. Ihre
lebendige Erfahrung 148t ihn sagen: ,Nicht ich lebe, Christus lebt in mir.
Soweit ich jetzt noch lebe im Fleische, lebe ich in dem Glauben an den

5 Vgl. LThK 1 (1957) 457-459.

6 Vgl. LThK 1 (1957) 734-738; Hennecke-Schneemelcher, Ntl. Apokryphen 11 Tiibingen
1964, 3-52.

7 ThWNT I (1984) 297-448, bes. 402-405: dnootélhw ~ dndotorog; Léon-Dufour, Voca-
bulaire de Théologie Bibl. Paris 1962, 632-638: Mission.

8 Hierher gehéren, neben dem Groflen Gebot der Liebe (Dt 6,5: Mk 12, 30), das den
Menschen in seiner Ganzheit betrifft, die Forderungen der Bergpredigt, der eschatologi-
schen Entscheidung, der evangelischen Rite von Armut, Jungfriulichkeit und Gehorsam;
hinter dieser Anforderung der inneren und dufleren Ganzheit des Menschen (vgl. ThWNT 1
[1934] 3885 f.: amhoig; V [1954] 175 f.: §hog) steht die Forderung nach jener Selbstver-
leugnung und Selbstbeschrankung, die den Menschen, der in dieser Welt und als Stiick
dieser Welt zerrissen und ohne eigene Mitte erscheint, wieder in seine eigene ,Mitte®
verweist, wo allein er seinem Gott so begegnet, dafl er zu der erst geforderten Ganzhin-
gabe durch Gottes Gnade {ihig wird. ,Konszendentale® Grundhaltung: MThZ 16 (1965)
264-267.



Dogmaiische Gedanken zum Priesterbild von heute 431

Sohn Gottes, der mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat“ (Gal
2,20). Die Botschaft vom gekreuzigten und auferstandenen Christus, vom
lebenden Erloser weiterzukiinden, aller Welt davon Mitteilung zu machen,
ist die eigentliche Aufgabe der Apostel. Als Paulus sich mit den Partei-
ungen in der Gemeinde von Korinth auseinandersetzen muf}, schreibt er:
»Christus hat mich nicht gesandt zu taufen, sondern das Evangelium zu
verkiinden® (1 Kor 1,17).

6. Beim Abendmahl gibt Christus den Zwalfen, so berichten Paulus und
Lukas, den Aufitrag: ,Tut dies zu meinem Gedenken“. Das bedeutet nicht
die Einsetzung eines neuen Tempelkultes, denn was am Abendmahl zum
Tempel gehért hat, die Schlachtung des Osterlammes, wird er selbst ein
fiir allemal in seinem eigenen Leiden und Sterben am nichsten Tag, dem
Riisttag des Paschafestes (Jo 19, 14; Mk 15,42), an sich vollziehen lassen.
Nein, was sie als kultischen Auftrag im Abendmahlssaal empfangen, ist
der Pascharitus ohne das blutige Opfer im Tempel. Das blutige Opfer
bleibt er, Christus selbst, als der Inhalt des neuen Kultes.

7. Als der Auferstandene den Aposteln das erste Mal erscheint, spricht er
zu ihnen: , Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch. Empfanget
Heiligen Geist: Welchen ihr die Siinden nachlasset, denen sind sie nach-
gelassen, welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten® (Jo 20, 21-23).
Wiederum etwas ganz Neues: nicht ein Sihnopfer ist zu bringen, wie im
Alten Testament, zur Siindenvergebung; diese geschieht wiederum im
Wort der Verkiindigung.

8. Die beriihmten Worte, die uns Lukas bei der Aussendung der Junger
(Lk 10,1-22) und bei der Aussendung der Apostel (Lk 9,1-6) berichtet,
zeigen in besonderer Weise, worum es in dem neuen Jingerberuf Christi
geht: Nach dem Gesetz des alttestamentlichen Botenrechtes sind Sie als
Gesandte gleich dem Sendenden; ihnen ist darum Vollmacht iiber Krank-
heiten, ja selbst iber die Ddmonen gegeben, und ihr Auftrag lautet wie
der Auftrag Christi: Sie sollen allen Menschen das Angekommensein des
Reiches Gottes, des Reiches der Versohnung und der Liebe Gottes, kiin-
den®.

9. Die groflen Jingerunterweisungen endlich, von denen uns Johannes
(Kap. 18-17) berichtet, zeigen in besonderer Weise das Neue der Diener
Christi und ihres Auftrags. Den Aposteln als Priestern des Neuen Bun-
des wird ein Leben in Armut und Bedrdngnis und Kampf, in der Nach-
folge Christi und im Kreuztragen!® vorhergesagt. Nicht um Kult und Ge-
® Das ist nicht nur die erste Predigt Jesu (Mk 1, 15), das ist auch die Botschaft, die den
meisten seiner Gleichnisse zugrunde liegt; vgl. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, 1966 (Sie-
benstern Taschenbuch 43); ds. Die Bergpredigt, 1965 (Calwer Hefte 27).

10 Vgl. A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen, Minchen 1962 (Stud. z. AT u. NT 6); ds.,
Jiinger des Herrn, Miinchen 1964; ds., Unter dem Anspruch Gottes, Miinchen 1966; H. C.



Johann Auer 432

setz geht es, die irgendwie Macht und Recht fir den Kultpriester und Ge-
setzeslehrer bedeuten, sondern um Verkiindigung. Der neutestamentliche
Amtstrager ist Apostel; seine Existenz, die in Christus selbst vorgebildet
ist, ist missionarischer Art.

Diese kurzen Hinweise zeigen: Was Christus gebracht und gemeint hat,
tragt nicht nur nicht den Namen ,Priester”, sondern ist auch im Grund
etwas ganz anderes als das, was wir in den Religionen der Menschheit
und selbst in der Religion des Alten Bundes vorgefunden haben. Wie
sollen wir dieses Neue verstehen?

1V. Das Priestertum der Kirche nach der Christusbotschaft des Neuen
Testamentes und in der Kirchengeschichte

Ehe wir das Neue des Priesterbildes, das uns Christus in seinen Aposteln
vor Aungen gestellt hat, klar zum Ausdruck bringen kénnen, missen wir
noch einen Blick in die Kirchengeschichte werfen, um zu sehen, wie sich
das Priesterbild unserer unmittelbaren Vergangenheit im Lauf der Jahr-
hunderte herausgebildet hat. Schon die Mannigfaltigkeit der Namen im
Neuen Testament fiir Dienste in der Kirche weist auf eine Vielfalt der
Aspekte des Sendungsauftrags Christi hin. Im Epheserbrief (4,11) nennt
Paulus folgende Dienstnamen: Apostel, Propheten, Evangelisten, Hirten,
Lehrer. In den anderen Briefen und vor allem in der Apostelgeschichte
tritt uns die bekannte Trias von Episkopen, Presbytern und Diakonen ent-
gegen. In 1 Kor 12,28 nennt Paulus im engen Anschlufl an die Grund-
dienste (Apostel, Propheten, Lehrer) eine Reihe von besonderen Dien-
sten, die den charismatischen Charakter des Amtes im neuen Gottesvolk
hervorheben; im Anschluf an die Sendungsworte bei Lukas werden hier
aufgefiihrt: Dienste fiir Wundertaten, fiir Krankenheilungen, fir Hilfe-
leistungen, fiir Amtsfithrung, Zungenreden und Auslegung des Zungen-
redens. Wie hat sich diese inhaltliche Fiille der einen neutestamentlichen
Diakonie in der Geschichte der Kirche ausgewirkt, welche Formen hat sie
angenommen, welche Aspekte warden besonders betont?

In den Urgemeinden begegnen zuerst die Apostel und Missionare.
Zu ihnen gesellen sich sebr bald, nach jiidischem Vorbild, die Gemeinde-
vorsteher, die Presbyter. Die Episkopen haben in der ersten Kirche grofie
Woandlungen durchgemacht. Erscheinen sie am Anfang als Vorsteher von
groferen Gemeinden oder auch als Vorgesetzte iiber mehrere Gemeinden
und als Seelsorger, so werden sie im 2. und 3. Jahrhundert, vor allem in

Betz, Nadifolgung und Nachahmung Jesu Christi im NT, Gottingen 1967 (Beitrige z.
hist. Theol. 37); G. Bouwman, Folgen und Nachfolgen (Im Zeugnis der Bibel 5, Salzburg
1965).



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 433

der ersten Auseinandersetzung der Kirche mit der Gnosis, immer mehr zu
Theologen und Gelehrten. Die Ara Konstantins macht aus diesen Dienern
Christi ,Beamte des romischen Staates*, Maichtige im Romerreich. Schon
in jhrer Tracht wird das zum Ausdruck gebracht; sie erhalten Insignien
wie der romische hohe Beamte!!. Zur selben Zeit entstehen die Monchs-
orden, die gewifl zunichst als Laienorden gedacht sind, aber sehr bald
auch Priester in ihren Reihen haben und zu einem neuen Ideal des Episko-
pen fiihren, das heute noch in der griechischen Ostkirche mafigebend ist.
Die folgenden Jahrhunderte der grofien theologischen Auseinanderset-
zungen um das Dogma der Kirche sehen die Bischéfe vor allem als theo-
logische Lehrer. Man mufl jeweils nur danach fragen, wer in den ver-
schiedenen Jahrhunderten zur Ehre der Altire erhoben wurde, um zu se-
hen, wie sich das Bild nicht nur des Heiligen, sondern auch des Apostels
gewandelt hat. Zur Zeit der Germanenmission ist das Idealbild des Prie-
sters der Wanderprediger und Volksmissionar; zuerst sind es die iro-
schottischen, spiter die angelsachsischen Ménche, die ins Merowinger- bzw.
Karolingerreich kommen. Das Entscheidendste in der germanisch beein-
flufiten Kirche ist wohl die Tatsache, dafl der Priester immer mehr von
seinen ,Amtsverpflichtungen“ her gesehen wird. Im mittelalterlichen
Standestaat ist dann der Priester ein ,Stand“ von besonderer Art: er wird
bestimmt durch seinen Dienst an der HI. Eucharistie und in der Siinden-
vergebung. Der Ordo gilt darum vom 11. bis 20. Jahrhundert, bis zum
Zweiten Vatikanischen Konzil, als das eigentliche Weihesakrament, eben
weil der Presbyter diesen Dienst an der Eucharistie und in der Siinden-
vergebung ausiiben kann.

So stehen nun die verschiedensten Gestalten des Priestertums neben-
einander: die alten Monchspriester, die Regularkanoniker, die Priester der
mittelalterlichen Bettelorden wie der neuzeitlichen Seelsorgsorden, die
modernen Weltpriestergemeinschaften und der Didzesanklerus. Seit der
Reformation, die das Amtspriestertum durch das allgemeine Priestertum
ersetzen wollte, wird die Priestergestalt in der katholischen Kirche zu einer
neuen Wiirdepersonlichkeit: der Priester wird der ,Hochwiirden“ gegen-
liber dem Laien. Schauen wir von dieser Entwicklung her einmal auf die
grofie Differenzierung im Priesterberuf heute: da sind Bischofe und Dom-
kapitulare, Pfarrer und Kapline, Religionslehrer und Professoren, Mis-
sionare und Organisatoren, Caritasdirektoren und Arbeiterpriester, Er-
zicher und Vereinsprasides. Was ist angesichts dieser Vielfalt priester-
licher Existenz eigentlich ,der Priester“? Was ist ihnen allen gemeinsam
und wesentlich?

1 Vgl. Th. Klauser, Vom Ursprung der bischiflichen Insignien und Ehrenrechte (Bonner
Akademische Reden 1, 1949).



Johann Auer 434

Die grundlegendste Wandlung des Priesterbildes in der Geschichte der
Kirche wird uns sichtbar, wenn wir die Lehre von Trient und die des
Zweiten Vatikanischen Konzils in dieser Sache einmal gegentuiberstellen.
Das Konzil von Trient (sessio 23, Kanon 1) uber die Priesterweihe!? be-
stimmt, daf} es ein eigenes, sichtbares und auflerlich erkennbares Priester-
tum (gegentiber dem allgemeinen Priestertum, wie es Luther eingefihrt
hat) gebe und dafl dieses in der Vollmacht, die Eucharistie zu feiern und
Stinden zu vergeben, zum Ausdruck komme. Gegeniiber dem reformierten
Religionsdiener, der in erster Linie Diener am Wort, Prediger, ist, wird
hervorgehoben, dafl das Priestertum nicht nur das Amt und der blofle
Dienst an der Verkindigung des Evangeliums sei. Kanon 3 betont wieder-
um, die Priesterweihe sei das eigentliche Weihesakrament. Daneben gebe
es noch die verschiedenen Weihestufen als Vorbereitung zum Presbyterat.
Der Bischof stehe seiner Vollmacht nach iiber den Priestern.

Sehr unterschieden davon ist, wie bekannt, das Priesterbild des Zwei-
ten Vatikanums. Das Konzil geht in seiner Darstellung des neutestament-
lichen Priestertums nicht von der Frage nach den Sakramenten, auch nicht
nach der Priesterweihe aus, sondern vom Geheimnis der Kirche, von der
Wirklichkeit des Gottesvolkes. Wie die Kirche!® selbst zuerst als Werk
des dreifaltigen Gottes und von Jesus Christus, ihrem Stifter und Haupt,
her verstanden wird, so wird auch das Priestertum nicht von seiner ,sach-
lichen Vollmacht her, sondern von seiner ,personalen Sendung“ her be-
trachtet. Darum ist auch das eigentliche Weihesakrament jetzt nicht mehr
die Priesterweihe, sondern die Bischofsweihe', durch die die Nachfolger
der Apostel in ithr Amt eingewiesen werden. Die Priesterweihe bedeutet
nur Anteilhaben an dieser Bischofsweihe. Der Sinn des Amtes wird nicht
mehr vom Zweck der diesem Amt zustehenden Vollmadcht her bestimmt,
sondern als Anteilnahme an den Amtern Christi'®, an seinem Lehramt,
Priesteramt und Hirtenamt, weil, wie die Kirche immer festgehalten und
seit Augustinus'® theologisch ausdriicklich betont hat, alle Wirkungen des
Dienstes der irdischen Priesterschaft ihren Grund im Wirken des in der
Kirche lebendigen Christus haben. Was durch die Darlegung des Bischofs-
amtes in der ,Dogmatischen Konstitution uber die Kirche* grundgelegt
worden ist, hat im ,Dekret iiber Dienst und Leben der Priester” seine

12 Denz. 961, 963.

13 Lumen Gentium 1-8.

14 Ebd. 21; Presbyterorum ordinis 2; vgl. J. Falke, Bischof und Klerus nach dem I1.Vat.
Konzil: Kirchl. Anzeiger d. Erzdidzese Kéln, 107 (1967) 819-827.

15 Vgl. oben Anm. 5; vgl. L. Hédl, Die Lehre von den drei Amtern Jesu Christi in der
dogm. Konstitution des 11. Vat. Konzils ,Uber die Kirche®, Wahrheit und Verkiindigung.
Miinchen 1967, I1. 1785-1806.

16 Tn Jo tr. 6, 7; Mystici Corporis, AAS XXXV, 218.



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 435

Fortsetzung und genauere Differenzierung gefunden. Es ist interessant,
dafl fast alle Redner zu Beginn der Debatte!” tiber dieses Dekret hervor-
hoben, der Priester sei nicht von seinen Amtsbefugnissen, sondern von
seiner Verbindung mit Christus, von seiner Sendung her zu deuten. Mo-
dern gesagt: der Priester sei nicht primar ein Stand mit bestimmten Befug-
nissen (potestates), sondern eine Sendung im Dienst der Kirche in diese
Welt (ministerium).

V. Die Grundelemente des dogmatischen Priesterbildes von heute

Versuchen wir nach diesen notwendigen Wanderungen durch die Kirchen-
geschichte nunmehr die Grundelemente eines ,dogmatischen Priesterbil-
des” im heutigen Verstindnis zu nennen.

1. Das erste Element ist wohl im Anschlul an das ,Dekret tiber Dienst
und Leben der Priester” etwa so zu formulieren: Katholisches Priester-
tum ist Teilhabe an der Sendung und Aufgabe Christi. Das erste offizielle
Dokument, das diesen Ansatz fur das Verstindnis des Priestertums in
neuer Zeit wieder verlangt, ist, soweit ich sehe, das ,Mahnwort“ (Exhor-
tatio) Pius’ X. ,Haerent animo®, anldflich seines fiinfzigjahrigen Prie-
sterjubiliums'®. Nachdem der Papst die Pflicht des Priesters zur Selbst-
heiligung aus seinen Aufgaben begriindet hat, schreibt er: Diese Wahr-
heiten sind umso einleuchtender, als wir ja das Priesteramt nicht in un-
serem Namen, sondern im Namen Christi austiben. Er zitiert hierfur 1 Kor
4,1 und 2 Kor 5,20: , Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse Got-
tes sind wir“, ,Gesandte an Christi statt®. Johannes XXIII. hat in sei-
ner Enzyklika ,Sacerdocii nostri primordia“ vom 1. August 1959 zum
100. Todestag des Pfarrers von Ars sich immer wieder auf dieses Schrei-
ben berufen. Auch Pius XII. weist in seiner apostolischen Mahnung
»~Menti nostrae“ vom 23. September 1950 auf die Forderung der Heilig-
keit des Priesterlebens hin und stellt Christus als Beispiel fir den Priester
auf (Jo 13, 15: Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch ihr tut, wie
ich getan habe). Doch nirgendwo kommt die von Papst Pius X. zitierte
Stelle 2 Kor 5,20 nochmals zum Tragen, auch nicht in dem neuen Priester-
dekret, ja, wenn ich recht sehe, wird diese Stelle hier nicht einmal zitiert.

2 Kor 5,20 ist bekanntlich die klassische Stelle fir die besondere Deu-
tung der Siindenvergebungsgewalt in der lutherischen Kirche. Betrachten
wir diese Stelle genauer, so kénnen wir feststellen, dafl sie nicht nur das
eigentliche Anliegen des neuen Priesterdekretes des Zweiten Vatikani-

17 Vgl. 149.-150. GK am 14.-15. Okt. 1965 (Dorn-Seibel, Tagebuch, IV. Sessio, 171-189).
18 Vgl. Sacerdotis Imago, Pipstliche Dokumente iiber das Priestertum von Pius X bis
Johannes X X111, In deutscher Fassung hrg. von Anton Rohrbacher, Freiburg (Schweiz)
1962, 77-109.



Johann Auer 436

schen Konzils in besonderer Weise dogmatisch genau zum Ausdruck bringt,
sondern dazu vieles noch deutlicher sagt, als es in dem Dekret, in mehr
juristisch-soziologischer Weise, ausgedriickt ist. Wir miissen freilich dafir
nicht nur die Verse 18-21, sondern auch die Verse 14-17 dazu nehmen.
Sehen wir uns den Text kurz an, um beim Horen des Textes selbst die ent-
scheidenden Momente herauszustellen. Wir gehen Vers fir Vers durch.
17: (diesen Vers laflt die evangelische Theologie gern weg: wenn wir ihn
dazu nehmen, wird das Folgende auch fiir das katholische Verstindnis
tragbar): ,Ist also einer in Christus, ist er eine Neuschdpfung. Das Alte
ist vergangen. Siehe, Neues ist geworden®. In diesem Satz ist die entschei-
dende Aussage, dafl an Stelle des Alten, womit vor allem das Alttesta-
mentliche verstanden ist, das Neue im Sinne des Eschatologischen®®, des
Neuen Testamentes, getreten ist.

18: ,Das alles ist aber aus Gott, der uns mit sich durch Christus verséhnt
hat und uns den Dienst der Verséhnung gegeben hat®.

19: ,Denn Gott war der die Welt in Christus mit sich Versohnende selbst,
indem er ihre Ubertretungen ihnen nicht anrechnete und in uns (Apostel)
das Wort der Versohnung gelegt hat“. Mit diesem ,, Wort*“ ist gewi} nicht
nur einfach die Wortverkindigung, sondern auch die Macht des Wortes
zu verstehen, ein Ereignis, das im vorausgehenden Vers darum ausdriick-
lich ,Dienst der Versohnung® genannt worden ist.

20: ,,An Christi statt und fir Christus also sind wir gesandt, indem Gott
durch uns mahnt. Fiir Christus, an Christi statt, bitten wir: lait euch ver-
sohnen mit Gott“. Die Praposition ,0née“ bedeutet hier sowohl Stellver-
tretung fur Christus auf Grund unserer Sendung wie auch unseren per-
sonlichen Finsatz fir Christus, im Interesse seines Reiches. Das Versoh-
nungswerk, das der Priester in der Sendung Christi zu vollziehen hat,
wird im folgenden Vers nun von Christi eigener Sendung her erklart.

21: ,Er (Gott) hat ihn (Christus), der von keiner Siinde wufite, fiir uns
zur Stinde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden®. Die
vorausgehenden Verse 14 und 15 geben den inneren Grund fiir dieses
wechselseitige Eintreten zwischen Christus und Priester an.

14: ,Die Liebe Christi (die Liebe, die Christus fiir uns hat) drangt uns,
wenn wir dies bedenken: einer starb fiir alle (anstelle aller, die den Tod
verdient haben), folglich sind alle gestorben®.

15: ,Er starb aber fir alle, damit die Lebenden nicht mehr sich selbst
leben, sondern demjenigen, der fiir sie starb und fur sie auferweckt
wurde®.

19 Vgl. ThAWNT III (1935) 450-456; nouvos.



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 437

In diesen Versen leuchtet etwas der Sinn des ,in Christus“2® auf. Diese
Formel meint hier nicht nur einen mystischen Zusammenhang, sondern
eine ,heilsgeschichtliche Sendungsgemeinschaft, in der das Sein und das
Sollen nicht im Sinn einer Folgerung, sondern als ,personaler Existenz-
grund“ zusammengehoren. Trotz der oben genannten Ausgangspunkte im
neuen Priesterdekret des Zweiten Vatikanums geht dieses in seinen Aus-
fihrungen doch wieder den alten dogmatischen Weg: das allgemeine
Priestertum aller Gldubigen, das besondere Priestertum der Bischofe und
der Priester, insofern sie Anteil an der Bischofsweihe haben, wird als Be-
sitz dargestellt, aus dem die Aufgaben des Priesters gefolgert werden.
Daf} das Dekret des Konzils die Grundhaltung von 2 Kor 5, 20, den Prie-
ster im eigentlichen Sinne als Stellvertreter und Diener Jesu Christi meint,
mag eine Episode auf dem Konzil erhellen. Ein Redner forderte, den
Titel des Dekretes umzustellen: vom ,Leben und Dienst des Priesters sei
zu reden, denn das priesterliche Sein gehe dem priesterlichen Wirken vor-
aus. Der Vorschlag fand keine Aufnahme, offenbar, weil tatsichlich nicht
das Sein sondern der Dienst das erste im Priesterleben ist, eben weil der
Priester nicht in sich steht, sondern ganz im Dienst Christi als Gesandter
und Stellvertreter Christi. Man konnte an die angeloi (Engel) denken,
deren Wesensname ebenfalls ein Berufsname, eine Dienstbezeichnung ist
(vgl. Hebr 1, 14).

Weil das erste Element im Priesterverstindnis des Neuen Testamentes
im Dekret des Konzils zwar anklingt, aber doch nicht zum eigentlichen
Thema wird, werden wohl auch die verschiedenen Folgerungen, die sich
daraus ergeben, an ganz verschiedenen Stellen und oft nur nebenbei er-
wihnt, worauf schon Kardinal Bea in seiner Rede auf der 151. GK (16. 10.
1965) hingewiesen hat.

Wir wollen hier wenigstens ein paar Folgerungen aus diesem ,Stell-
vertreter-Christi-sein®, , Gesandter-Christi-sein“ nennen:

a. Wie die Kirche nicht mehr primar als biirgerliche Institution gesehen
wird, sondern als missionarische Kirche, als heilsgeschichtliches Geschehen,
in dem Gott selbst sich seiner Welt immer aufs neue erbarmt, so kann auch
der Priester dieser Kirche nicht mehr primar der biirgerliche Beamte dieser
biirgerlichen Institution sein, sondern mufl eine Personlichkeit mit eigener
Sendung und eigener Verantwortung und eigenem Einsatz darstellen.

b. Da er Christus in dieser Welt zu vertreten hat, ist das Bild Christi, das
er vor Augen zu haben hat, primar das Bild des irdischen Jesus, nicht so

20 THWNT III (1935) 537-589 ,év Xowot®“; A. Wikenhauser, Die Christusmystik des
Apostels Paulus, Freiburg 19552,



Johann Auer 438

sehr das des erhohten Herrn, den er in dieser Welt, im Leben des Flei-
sches, noch nicht nachahmen kann.

c. 1 Kor 4,1 nennt noch zwei Begriffe, die fiir dieses Verstindnis von gro-
Rer Bedeutung sind. Paulus sagt hier: ,So halte man uns fir Gehilfen
Christi und Verwalter von Geheimnissen Gottes“. Gehilfe Christi: der
Gehilfe ist wesenhaft geprigt durch seine relative Unselbstiandigkeit. Das
Dienstamt (ministerium, ministerii munus), von dem im Konzil so viel die
Rede ist, ist also nicht eine Forderung (Imperativ), sondern wesentlich
eine Folgerung aus dem Sein des Priesters (Indikativ).

d. Dasselbe meint der Ausdruck Verwalter von Gottes Geheimnissen. Die
Gottesgeheimnisse sind das Heilshandeln Gottes, zumal in Jesus Christus.
Auch daraus ergibt sich: das Wesentliche im Priesterwirken ist ,Nach-
ahmung und Nachfolge Christi“?'. Die groflen menschlichen Geheimnisse
in diesem Leben des ,, Jesus von Nazareth®, seine freiwillige Demut und
Armut, sein freiwilliges Leiden als Unschuldiger fur die Schuldigen, all
dies wird in neuer Weise bedeutsam fiir das Priesterverstindnis heute.
Nicht umsonst haben auf dem Konzil in den Debatten iiber das Priester-
dekret die polnischen Bischofe immer wieder auf dieses ,freiwillige Leiden
des Unschuldigen fiir die Schuldigen® hingewiesen, so wie die jugoslawi-
schen und stidamerikanischen Bischofe vielfach in besonderer Weise ,die
Armut Christi“ betont haben. Diese bischéflichen Hinweise waren wohl
zeit- und landesbedingt, dennoch gelten sie der ganzen Kirche.

2. Zum Moment der Sendung und Stellvertretung treten nun, wie innere
Explikationen dieses Momentes selbst, zwei weitere Momente hinzu: ein-
mal, daf der Priester mit der ,Kirche“, das heiffit mit den Gl4dubigen und
allen Menschen, die zur Kirche gehéren sollen, in einer einmaligen Weise
verbunden ist, wie Christus als Haupt mit der Kirche als seinen Gliedern.
Die cura animarum, die Seel-sorge, ist nicht Dienstverpflichtung einer
biirgerlichen Institution, sondern gnadenhafte und existentielle Teilhabe
an der Sorge und Liebe Christi um seine Kirche und jeden Glaubigen. Da-
mit hingt auch zusammen, was auf dem Konzil immer wieder hervorgeho-
ben wurde, dal der Gehorsam des Priesters gegentiber dem Bischof darum
nicht ein blof} kanonischer ist, sondern sich aus der gemeinsamen Hinord-
nung von Bischof und Priester zu Christus und seiner Kirche und aus der
in Christus selbst und seiner Sendung vorgegebenen Rangordnung in der
Kirche, aus dem rechten priesterlichen Selbstverstindnis ergibt. Das Wich-
tigste scheint wiederum zu sein, daf} es sich nicht um ,personlich-mysti-
sche“, sondern um ,heilsgeschichtlich-soziologische“ Beziehungen handelt,
die in der geschichtlichen Wirklichkeit des Christus als Haupt seiner Kirche

21 Vgl. oben Anm. 10.



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 439

ihren Grund haben. Nicht eine statische Seinsgegebenheit, sondern die
Frage nach der dynamischen, geschichtlichen Existenz des Priesters ist hier
gemeint.

3. Wenden wir uns noch dem dritten Moment in der Grundstruktur des
Priesters zu: das ebenfalls nur eine Entfaltung aus dem ersten Moment
darstellt: Das katholische Priestertum kann seine Sendung nur in dem
Mafe erfiillen, als es ,in der Welt“ als Ziel und Ort der Sendung steht
und wirkt?2. Die priesterliche Existenz ist mit dem Geheimnis der ,Inkar-
nation“ zu innerst verbunden. Durch das priesterliche Wirken will sich
das Heilsgeheimnis des Jesus von Nazareth als ,Menschwerdung Gottes
zum Heil der Menschheit® immer aufs neue in dieser Welt verwirklichen.
Das Ernstnehmen der Welt ebenso wie das Ernstnehmen Christi ist hier
aufgehoben®®. Mehrfach, vielleicht am lautesten wurde diese Forderung
von Kardinal Alfrink auf der 150. GK (15. 10. 1965) herausgestellt. Die-
ser wies darauf hin, daf das Dekret die kultischen Aufgaben und das
Wirken des Priesters im gesicherten Raum der Kirche so sehr betone, dafl
gar kein Raum mehr bleibe fiir die Erfassung der eigentlichen Aufgabe,
»Welt zu gewinnen®, nicht blol Gewonnenes zu verwalten, als ob den
Priestern das Streben der Welt nach , Fortschritt“ nichts bedeute, der Prie-
ster nur eine ,ideologische Superstruktur® fiir die auch von einer gott-
feindlichen Welt errungenen Fortschritte zu bringen hitte. Ahnlich, wenn
auch gemifigter, sprach zu diesem Thema am selben Tage Kardinal
Suenens?.

In diesen drei ,Riumen® also ist der Priester zu Hause: Im iibernatiir-
lich-dialogalen Raum seiner Sendung, in dem er mit Christus, seinem
Herrn und Meister, in der Sendung von Gott her (Jo 20,21) zusammen-
gehort. Im iibernatiirlich-natiirlich soziologischen Raum der Kirche, wo er
zu seinen Mitbriidern und zu all den Gldubigen gehort, die Gott dienen
und die Gott seinem Dienst anvertraut hat. Das eigentliche Arbeitsfeld
des priesterlichen Dienstes ist endlich der Raum dieser Welt, die stindig
im Argen liegt und der Erlésung bedarf, die Menschen in der Welt, mit
ihrer Misére und Grandeur. Die christliche und noch mehr die nicht-
christliche, ja selbst die anti-christliche Welt gehéren in diesen Raum.

22 Dies hat auch das Vat. 11 zum Ausdruck gebracht, indem es als letztes Dekret die Pasto-
ralkonstitution iiber ,Die Kirche in der Welt von heute® (gaudium et spes) erlassen hat.
28 Das Geheimnis des ,kosmischen Christus® kommt hier in Erscheinung. Vgl. dazu B.
Brinkmann, Die kosmische Stellung des Gottmenschen in paulinischer Sicht, Wiss. u. Weish.
18 (1950) 6-33; Fr. Mussner, Christus, das All und die Kirche, Trier 1955; H. Schlier, Uber
die Herrschaft Christi, GuL 30 (1957) 246-256; H. Riedlinger, Die kosmische Konigsherr-
schaft Christi, Concilium 2 (1966) 53-62; N. Kehl, Der Christushymnus Kol 1, 15-20,
Stuttgart 1967; in dieser Richtung liegt das grofle Anliegen von Teilhard de Chardin:
Klerusblatt 46 (1966) 219-222.

24 Dorn-Seibel, Tagebudh . . . 1V. Sessio, 184 {.



Johann Auer 440

Diese drei Raume zusammen bilden die Welt des Priesters, wenn wir das
Bild vom Priester als einem Mann, der nur durch seinen Dienst zu bestim-
men ist, recht bezeichnet haben. Das Wirken des Drei-cinigen Gottes
wirkt sich fortzeugend durch das Wirken des Priesters — Leben, Verkiin-
digung, Sakrament - in diese drei Raume hinein fort.

Vom Weltbezug des Priestertums her 1ifit sich nun auch das Priester-
bild der Gegenwart konkretisieren. Ist das Priesterbild in unserem heuti-
gen theologischen Verstidndnis auch ganz gewifl nicht mehr primir vom
Kultdienst, sondern unmittelbar und allein von der Sendung Christi her
zu sehen und dogmatisch zu bestimmen, so bleiben doch auch die anderen
Momente, die wir in den ersten Abschnitten unserer Untersuchung her-
ausgestellt haben, aktuell, wenn der Priester wirklich und wirksam der
Welt dienen und sie gewinnen will. Er muf} mit seiner Verkiindigung am
Weltverstdndnis und am Weltverhiltnis derer, die er gewinnen will, an-
kniipfen, soll seine Botschaft nicht als leere Ideologie erscheinen. Da findet
nun neben dem grundsitzlich missionarischen Priester auch der ortsansis-
sige Pfarrer als , Vater der Gemeinde“ mit seiner ordentlichen Seelsorge
seinen Platz. Missionarischer Priester sein heifit nicht Wanderprediger,
heif}t nicht Vortragsreisender, heif}t nicht Mann nur der aufierordentlichen
Seelsorge. In der ordentlichen Seelsorge wird sich das missionarische Prie-
sterbild des Zweiten Vatikanischen Konzils in besonderer Weise neu ver-
wirklichen miissen. Ja von hier aus 1afit sich erst wieder die Frage stellen,
und sie mufl neu gestellt werden: Wo haben die gegenwirtigen Priester-
typen, die wir oben genannt haben, in diesem neuen Priesterbild ihren
Ort, wie sind sie darin auszurichten und neu zu verstehen?

Im Grund liegt das Geheimnis des Priesters, so wie wir es aus der
Offenbarung und aus dem Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils neu
zu verstehen versucht haben, in der groflen Spannung zwischen dem Jesus
von Nazareth und unserer Welt, in der Spannung, in der wir stehen und
in der wir diesen Jesus zu kiinden haben. Unser Fehler war bisher viel-
leicht und wird immer sein, dafl wir die groffe Spannung zwischen un-
serer personalen Beziehung zu unserem Christus, aus dem und in dem
und durch den wir wirken, und dieser Welt, in der wir zu wirken haben,
immer wieder dekompensieren. Wir sehen uns und unsere Welt, in die
wir gesandt sind und in der wir das Evangelium zu verkiinden haben, aber
wir sehen zu wenig den Herrn, der uns sendet, der vor uns und hinter uns

25 Vgl. H. Schell, Das Wirken des Dreieinigen Gottes, Mainz 1885. Schells spekulatives
Denken zeigt hier Zusammenhinge zwischen dem innergottlichen Leben, dem Schépfungs-
geheimnis und der Heilswirklichkeit in der Kirche und im einzelnen, die vor dem Kirchen-
bild des Vatikanum II ganz neue Aktualitdt gewinnen! Vgl. auch Th. Schneider, Teleo-
logie als theologische Kategorie bei Hermann Schell, Essen 1966 (Beitrdge zur neueren
Gesch. d. kath. Theologie 9).



Dogmatische Gedanken zum Priesterbild von heute 441

steht, damit er durch uns wirken kann, damit wir fiir ihn, an seiner statt
wirken. Wir leben auch, wie die Christen unserer Zeit, unseren Priester-
beruf, wenn wir so sagen diirfen, im ,Alltag des religiosen Man“: Wie
der Christ des Alltags davon ausgeht, dafl ,man“ als guter Mensch einen
Gottesglauben hat, dafl ,man® als guter Christ eine Sonntagsmesse be-
sucht, auch dann und wann Sakramente empféngt, so ist uns auch oft unser
Priesterberuf ein Stiick dieses menschlichen Alltagslebens geworden.
Menschwerdung und Erlosungstat Christi erscheinen hier allzuleicht als
shistorische Tatsache“, die vergangen ist. Es scheint uns zu genigen,
wenn wir ,mit unserer Kirche“ leben und fithlen, auch wenn diese Kirche
als biirgerliche Institution gesehen ist. In der protestantischen Konzeption
unserer Tage ist die Erlosungstat Christi ein fiir allemal geschehen. Es ge-
niigt, sie in einem geistigen Glauben festzuhalten, denn bei der Verderbt-
heit unserer Natur konnen wir mehr nicht leisten. Die letzte Konsequenz
aus diesem Verstindnis des Christentums ist in unseren Tagen die Mei-
nung, dafl im Grund gar kein Mensch mehr verloren gehen kann, weil
Christus bereits fiir alle Menschen, fiir ihre Erlosung gestorben ist. Das
Bild, das die Offenbarung von Christus, ja von der paradoxen Wirklich-
keit der Menschwerdung und des Opfertodes des Gottessohnes und von
der Erhohung des menschgewordenen Gottes entwirft, ebenso wie das
Bild, das in der Schrift von der , Welt“ gezeigt wird, ist freilich ein ganz
anderes: die Welt liegt im Argen, und ihr First, ihr Gott, ist der Satan,
und seit den Tagen des Johannes des Taufers leidet das Reich Gottes in
dieser Welt Gewalt und nur, die Gewalt gebrauchen, werden es an sich
reiflen (Mt 11, 12). Christus sagt: , Wer nicht mit mir sammelt, der zer-
streut, und wer nicht fiir mich ist, ist gegen mich (Mt 12,13). Weltzeit ist
Zeit der ,groflen Entscheidung® (Lk 12)? — mit Christus, fiir Christus, in
Christus!

Der kdmpferische Atheismus der 6stlichen Welt, der mehr als ein Drittel
der Menschheit beherrscht, das Fortschrittsfieber, das die westliche Welt
ebenso wie die kommunistische Welt schiittelt und die beide fiir Gott kei-
nen Platz mehr lassen, Angst und Sehnsucht unserer Zeit, wie die ,Pasto-
ralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute“# sie darstellen, das
alles ist eine Herausforderung an die Kirche und zumal an ihr Priestertum,
das auch den Dogmatiker dringt, seine ,analogen Seinsbetrachtungen®, die

26 Das ganze Kap. 12 bei Lukas fafit die Ausspriiche und Gleichnisse Christi (Bergpre-
digt!) zusammen, die diesen ,Entscheidungscharakter des christlichen Lebens in dieser
Welt* zum Ausdruck bringen. Die Berecitschaft zu dieser ,Entscheidung®, das ist ,das
Feuer®, das Christus kam, es auf die Erde zu bringen, und von dem er nichts anderes
wollte, ,als daBl es brenne“ (Lk 12,49)! Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas,
Regensburg 1940, S. 168 {.

27 Vgl. Spes et gaudium 4-11.



Friedrich Wulf 442

so leicht zu menschlichen Ideologien fithren, zu iiberpriifen und das Wort
Christi neu zu horen. Wohl hat die Theologie immer, auch seit dem Mit-
telalter noch auf die Heilige Schrift gehort; doch vielleicht war die Schrift
allzusehr zu einem ,Zitatenlexikon® geworden, in dem man schone Sitze
und Beweisgriinde fiir die eigenen Glaubensansichten suchte. Vielleicht
ist es gut, wenn wir heute wieder gezwungen sind, einzelne Sitze neu abzu-
horen, sie zum Sprechen zu bringen, um den Herrn der ,Offenbarung®, die
nie von dieser Welt ist, auch wenn sie fur diese Welt und in dieser Welt
west, wieder zu verstehen.

Wenn wir fir unser neues Verstindnis des Priestertums einen solchen
» Text® suchen, vielleicht ist es der Text in 2 Kor 5, den wir angefithrt
haben: In seinen Formulierungen iber das ,Hyper Christon®, fir Chri-
stus und an Christi statt, ist er die mafigebliche Aussage fur das, was seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter dem Priestertum Christi und
unserer Kirche zu verstehen ist.

Wesen und Aufgaben der Sikularinstitute
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die Formulierung des Themas kénnte dem, der mit der Materie vertraut
ist, floskelhaft vorkommen. Alles und jedes in der Kirche wird heute mit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil in Verbindung gebracht. Was hat das
Konzil schon fiir die Sdkularinstitute erbracht? Nur viermal sind sie in
den Konzilstexten erwdhnt: dreimal im Ordensdekret und einmal im Mis-
sionsdekret; davon ist nur eine Stelle, Artikel 11 des Ordensdekrets, von
einigem Belang, und auch sie besagt nichts Neues. In den Ausfiihrungs-
bestimmungen zum Ordensdekret kommen sie iiberhaupt nicht vor, als
wenn sie gar nicht existierten. Die Ausbeute ist also duflerst mager. Kann
man darum im Ernst das Konzil als Ausgangspunkt betrachten, von dem
aus das Wesen der Sikularinstitute sowie ihr Standort in der Kirche neu
zu bestimmen waren und dementsprechend ihre heutige Aufgabe angege-
ben werden konnte? Natiirlich wird man sagen miissen, dafl es noch genii-
gend andere Konzilstexte gibt, die direkt oder einschlufweise auch die





