Friedrich Wulf 442

so leicht zu menschlichen Ideologien fithren, zu iiberpriifen und das Wort
Christi neu zu horen. Wohl hat die Theologie immer, auch seit dem Mit-
telalter noch auf die Heilige Schrift gehort; doch vielleicht war die Schrift
allzusehr zu einem ,Zitatenlexikon® geworden, in dem man schone Sitze
und Beweisgriinde fiir die eigenen Glaubensansichten suchte. Vielleicht
ist es gut, wenn wir heute wieder gezwungen sind, einzelne Sitze neu abzu-
horen, sie zum Sprechen zu bringen, um den Herrn der ,Offenbarung®, die
nie von dieser Welt ist, auch wenn sie fur diese Welt und in dieser Welt
west, wieder zu verstehen.

Wenn wir fir unser neues Verstindnis des Priestertums einen solchen
» Text® suchen, vielleicht ist es der Text in 2 Kor 5, den wir angefithrt
haben: In seinen Formulierungen iber das ,Hyper Christon®, fir Chri-
stus und an Christi statt, ist er die mafigebliche Aussage fur das, was seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter dem Priestertum Christi und
unserer Kirche zu verstehen ist.

Wesen und Aufgaben der Sikularinstitute
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die Formulierung des Themas kénnte dem, der mit der Materie vertraut
ist, floskelhaft vorkommen. Alles und jedes in der Kirche wird heute mit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil in Verbindung gebracht. Was hat das
Konzil schon fiir die Sdkularinstitute erbracht? Nur viermal sind sie in
den Konzilstexten erwdhnt: dreimal im Ordensdekret und einmal im Mis-
sionsdekret; davon ist nur eine Stelle, Artikel 11 des Ordensdekrets, von
einigem Belang, und auch sie besagt nichts Neues. In den Ausfiihrungs-
bestimmungen zum Ordensdekret kommen sie iiberhaupt nicht vor, als
wenn sie gar nicht existierten. Die Ausbeute ist also duflerst mager. Kann
man darum im Ernst das Konzil als Ausgangspunkt betrachten, von dem
aus das Wesen der Sikularinstitute sowie ihr Standort in der Kirche neu
zu bestimmen waren und dementsprechend ihre heutige Aufgabe angege-
ben werden konnte? Natiirlich wird man sagen miissen, dafl es noch genii-
gend andere Konzilstexte gibt, die direkt oder einschlufweise auch die



Die Sckularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 443

Sdkularinstitute betreffen und von ihnen eine Neubesinnung ihres Lebens
und ihrer apostolischen Wirksamkeit fordern: etwa das 5., z. T. auch das
6. Kapitel der Dogmatischen Konstitution tiber die Kirche, der groBite Teil
des Ordensdekrets und seine Ausfiihrungsbestimmungen, die ersten Kapi-
tel des Dekrets iiber das Laienapostolat, vieles aus der Pastoralkonstitu-
tion iiber die Kirche in der Welt von heute usw. Aber das darf doch nicht
dariiber hinwegtauschen, daff die Sakularinstitute an solche, im Ver-
gleich etwa mit den Orden oder auch anderen kirchlichen Institutionen,
auf dem Konzil kaum eine Rolle gespielt haben. Das verwundert nach-
traglich um so mehr, als sie doch neueren Ursprungs sind und aufgrund
ihres Zieles und ihrer Struktur als ein vorweggenommenes Stiick jener
zeitgemaflen Erneuerung der Kirche angesehen werden miissen, die dem
Konzil als Programm vor Augen stand. Wir diirfen also die Erwartungen,
die das Thema weckt, nicht zu hoch ansetzen. Anderseits konnte auch ein
mehr oder weniger negatives oder zum mindesten sparliches Ergebnis des
Abhorchens der Konzilstexte auf unser Thema hin fiir die Sache selbst von
Bedeutung sein, indem es zeigt, was auf dem Konzil versiumt worden ist
und aus dem Geist des Konzils unbedingt nachgeholt werden miifite.

Bevor wir die Konzilstexte befragen, werden wir die Aussagen der
kirchlichen Grunddokumente der Sakularinstitute, die Apostolische Kon-
stitution ,Provida mater® und das Motu proprio ,Primo feliciter®, aus
heutiger Sicht kritisch zu erheben haben'. Danach wollen wir festzustellen
suchen, ob das Konzil diese Aussagen nur bestatigt oder aber weitergefiihrt
hat. Vom Ergebnis dieser Untersuchung her 138t sich endlich auf die Auf-
gabe der Sakularinstitute heute reflektieren.

I. Analyse der kirchlichen Grunddokumente der Sdkularinstitute

Wer heute, nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, die beiden Grin-
dungsurkunden der Sakularinstitute, ,Provida mater® und ,Primo felici-
ter®, niichtern und ohne Voreinstellung durchliest, kann sich des Ein-
drucks einer gewissen Zwiespaltigkeit nicht erwehren. Dieser Eindruck
wird schon vom genus litterarium, einer merkwirdigen Mischung von
erbaulichen Passagen (deren Vokabular dem heutigen Menschen kaum
noch zumutbar ist?) und Rechtsbestimmungen, genahrt. Schon darin zeigt

1 AAS 39 (1947) 114 ff.; 40 (1948) 283 ff.; eine Sammlung der péapstlichen und rémischen
Dokumente, die die Sikularinstitute betreffen, hat J. Beyer S] herausgebracht: De Insti-
tutis saecularibus. Documenta. Rom 1962 (die wichtigsten Stiucke dieser Sammlung lie-
gen auch in deutscher Ubersetzung vor: Die kirchlichen Urkunden fiir die Weltgemein-
schaften. Mit einem Vorwort von H. U. von Balthasar, Einsiedeln 1963).

2 So ist von der ,sorgenden Mutter Kirche“ die Rede, die ,mit Eifer und miitterlicher
Zuneigung um ihre Lieblingskinder, die ihr ganzes Leben Christus dem Herrn hingeben,
bemiiht ist“ und die ,als treue Braut Christi . . . miitterlich iiber jene gebeugt ist, die frei-



Friedrich Wulf 444

sich ein Mangel an Integration. Dieser Mangel bleibt aber nicht auf
Sprache und Denkstil beschriankt, sondern duflert sich auch im Inhalt-
lichen. Die vorrangig kanonistische Betrachtungsweise hat offensichtlich
die mit einer Rechtssetzung gegebenen theologischen Implikationen nicht
genligend beachtet. So kommt es, daff zwischen dem Ideal des Ordens-
lebens, wie es durch Jahrhunderte in der Kirche iiberliefert und kloster-
lich organisiert worden ist, und dem in den pépstlichen Dokumenten dar-
gelegten Ideal der Sakularinstitute, die beide aufgrund ihres Bekenntnis-
ses zu den evangelischen Réten beanspruchen, die evangelische Vollkom-
menheit zum Ausdruck zu bringen, eine gewisse Diskrepanz festzustellen
ist, die durch den zu diesem Zwedk wieder hervorgeholten Begriff des
Vollkommenheitsstandes?® nur formal beseitigt ist.

Zunachst wird der gegenteilige Eindruck erweckt. Es wird mit Bedacht
alles harmonisiert. Nach ,Provida mater” war die Entwicklung und Ent-
faltung der kanonischen ,Vollkommenheitsstande®, d. h. der kirchlichen
Gemeinschaften, deren Lebensform von den evangelischen Raten her be-
stimmt ist, vom altchristlichen Monchtum bis zu den Sikularinstituten, eine
gradlinige und kontinuierliche. ,Der gesamte Ablauf der Kirchengeschichte
und der ganze Aufbau des kanonischen Rechts beweisen es glanzvoll bis
auf den heutigen Tag““. Die Anerkennung der Sakularinstitute als ,Stand
der Vollkommenheit“ sowie ihre Einordnung in das dazugehorige Rechts-
und Begriffssystem werden geradezu als Hohepunkt dieser Entwicklung
angesehen, der nicht mehr iiberboten werden kann. Die Harmonisierung
scheint vollkommen. Das jedenfalls ist die Ansicht der Kanonisten. Dem

willig in verschiedenen Formen die Vollkommenheit des Lebens 6ffentlich und nach aufien
bekennen”, von den ,auserwihlten Seelen, die in der von zahllosen Lastern entstellten
Welt aufgeblitht sind und weiter aufblihen®, von ,der neuen Schar, die das Heer der-
jenigen vermehrt, die sich auf die evangelischen Rite verpflichten®, von den neuen
Gemeinschaften, die ,fest und klug zu einer Front geordnet, die Schlachten des Herrn
auf den besonderen nnd allgemeinen Feldern des Apostolats tapfer zu schlagen verms-
gen® usw.

% Der CIC verwendet den Begriff ,Status perfectionis® (Stand der Vollkommenheit), der
seit Thomas von Aquin (S. Th. 1I-1I q 184) fir den Ordens- und fiir den Bischofs-Stand
gebriuchlich war, nicht; er wurde erst wieder anlafilich der kanonischen Errichtung der
Sakularinstitute in den offiziellen kirchlichen Sprachgebrauch eingefiihrt (vgl. ,Provida
mater®: AAS 39 [1947] 116 f.; ,Primo feliciter“: AAS 40 [1948)] 285 f.). Seitdem hatte
er sich so sehr eingebiirgert, dafl er nach dem vorkonziliaren Entwurf des Ordensdekrets
zum Grundbegriff der tiber die Gemeinschaften des Ritestandes handelnden canones des
Personenrechts des CIC werden sollte. Nach Art.9 dieses Entwurfs hitte can. 487, der
bisher den status religiosus definiert, folgendermafien abgewandelt werden sollen: ,Sta-
tus perfectionis evangelicae adquirendae est stabilis in aliqua societate vivendi modus ab
ecclesiastica anctoritate christianae perfectionis cansa constitutus, quo fideles, praeter
communia praecepta, evangelica quoque consilia oboedientiae, castitatis et paupertatis
profitentur.”

4 AAS 39 (1947) 114.



Die Sckularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 445

Historiker, der mehr auf das je Eigene einer Sache schaut und wie es ge-
worden ist, stellt sich die gleiche Entwicklung jedoch erheblich anders dar.
Er weif}, mit welchen Schwierigkeiten von seiten der traditionellen Krifte
und der Amtskirche jede neue und neuartige Gemeinschaftsbildung im
Bereich des Monchtums und des Ordenslebens verbunden war. Immer
wieder spielt sich das gleiche ab, beim Aufkommen der Regularkanoniker,
der Mendikanten, der neuzeitlichen Orden und Genossenschaften: Das
Neue gerat mit dberlieferten Anschauungen und Vorstellungen, die als
sakrosankt gelten, in Konflikt und wird von diesen bekampft oder zumin-
dest gehemmt. Die Ménche stehen gegen die Kanoniker auf, die zwar
Méonche sein wollen, aber ihr Kloster verlassen und die regulire Seelsorge
zu ihrem Programm machen. Dominikus kann sein Konzept der Wander-
predigt nicht ganz durchfilhren; er muf sich in vielem der Tradition beu-
gen, ebenso Franziskus. Was Ignatius schuf, war eigentlich gar kein Orden
im Uberlieferten Sinn mehr; seine Nachfahren haben manche Abstriche
vom urspriinglichen Konzept machen miissen. Wie schwer war es endlich
firr die tatigen Genossenschaften der Neuzeit mit ihren apostolischen und
karitativen Werken, als dem Religiosenstand zugehorig anerkannt zu wer-
den; endgiiltig geschah das erst durch das neue Kirchenrecht (CIC), nicht
ohne daf} sie vorher den traditionellen Orden hinsichtlich der klgsterlichen
Lebensweise (Klausur, Habit, Observanzen, religiose Ubungen, fiir die
Laiengenossenschaften das gemeinsame Offizium) gleichgeschaltet worden
waren. Zu stark war das Gewicht dessen, was nach iiberlieferter Anschau-
ung zur evangelischen Vollkommenheit gehorte: nicht nur die Befolgung
der evangelischen Rate, sondern das Verlassen der Welt, die Trennung
von der menschlichen Gesellschaft, eine vom gewohnlichen Leben sehr
verschiedene, ja ihr entgegengesetzte Lebensweise, die vita regularis®.
Dahinter stand das alte monastische Ideal der Beschauung, das Einsam-
keit und Schweigen forderte und selbst den Verkehr unter den Mitbriidern
(Mitschwestern) einschriankte. Mochten die verschiedenen Gemeinschaften
sich im Lauf der Jahrhunderte auf einen je neuen Ruf Gottes hin, entspre-
chend den Erfordernissen der Zeit, neuen und verschiedenartigen Zielen
zugewandt haben, ihr Hauptziel blieb die Kontemplation, das Gebet, der
alleinige Dienst fur Gott und das Da-Sein fiir IThn. Das Leben in der
Welt lenkt vom Einen Notwendigen ab; man muf} es darum méglichst
meiden. Die Tatigkeit auflerhalb des Klosters, auch wenn sie dem Mit-
menschen gilt, zerstreut; sie darf darum nur mit Maf} ausgeiibt werden.

® Vgl. dazu: A. Larraona, Constitutionis Apostolicae (,Provida mater®) pars altera, seu
Legis peculiaris Institutorum saecularium exegetica, dogmatica, practica illustratio, in:
De Institutis saecularibus, Documenta Pontificia necnon Studia dogmatica, turidica,
historica, practica. I, Rom 1951, 42 . (nr. 4); 49 (nr. 7).



Friedrich Wulf 446

Etwas vom Glanz evangelischer Vollkommenheit, deren Gipfel man im
eremitischen Dasein und im Inklusentum sah, sollte auf alle Gemeinschaf-
ten des Religiosenstandes fallen, auch wenn sie sich 1oblicherweise und not-
gedrungen dufleren Werken widmeten und das Ideal nicht ganz verwirk-
lichen konnten®.

Im Horizont dieses Ideals werden in den beiden papstlichen Dokumen-
ten nun auch die Sakularinstitute gesehen und gewertet, mag noch so sehr
und betont ihr Weltcharakter als das ihnen Eigentiimliche und Wesens-
mafige herausgestellt werden. Sie sind die jungste Frucht der oben ge-
schilderten Entwicklung. Der Kern ihrer religiésen Haltung, die Ganz-
weihe an Gott durch das Geldbnis der evangelischen Rite, unterscheidet
sich in nichts vom Kern der Ordensspiritualitidt’. Darum gilt ithnen auch
die gleiche Forderung, die Pius XII. einmal vor Ordensoberen erhob:
»Wer immer nach der evangelischen Vollkommenheit strebt, mufl sich
von dieser Welt zuriickziehen und sich von ihr trennen, tatsdchlich im Mafl
seiner besonderen gottgegebenen Berufung, der Neigung nach aber voll-
stindig .. . Wer namlich fiir den Herrn leben und ihm vollkommen dienen
will, muf} ganzlich frei sein von aller Zuneigung zur Welt. Dem Herrn
dient man nicht vollkommen, wenn man ihm nicht allein dient“®. Wie hier,
so ist auch in ,Provida mater und ,Primo feliciter® von der Welt zu-
nachst nur negativ die Rede. Sie ist sindige und gottferne Welt. ,Von
zahllosen Lastern entstellt*?, wird sie ,tdglich durch so viele schreckliche
Ubel verwiistet und geschiandet; geistlos und umnachtet, liegt sie in Finster-
nis“!®. Wenn die Mitglieder der Sakularinstitute dennoch in ihr bleiben —
»0bwohl (etsi) sie in der Welt bleiben®, heif}t es in ,,Primo feliciter“!! —, so

¢ Noch Papst Paul VI. sieht Wiirde und Vorzug des Ordenslebens (in seiner ganzen
Ausfiacherung) vor dem Weltleben mit Thomas von Aquin darin, dafl ,,die Vollkommen-
heit der Liebe, auf die die Réte ausgerichtet sind, die Mitte hilt zwischen (der Vollkom-
menheit der ewigen Heimat und der Vollkommenheit des Weges); so nimlich, daff der
Mensch soweit irgendwie méglich sich der weltlichen Dinge, auch der erlaubten, enthailt,
die den Geist, wenn sie ihn mit Beschlag belegen, an der stindigen Bewegung des Her-
zens auf Gott hin hindern® (S. Th. I1I-1I q 44 a 4 ad 2 1. ad 8). So in der Ansprache vom
7.Mairz 1967 an die zum ersten Mal in Rom zusammengekommenen Vertreterinnen der
neugegrindeten internationalen Vereinigung der Héheren Ordensoberinnen (AAS 59
[1967] 340).

7 ,Vom vollen Bekenntnis zur christlichen Vollkommenheit, das ganz auf den evange-
lischen Réten beruht und den Kern des Ordenslebens ausmacht, darf keinerlei Abstrich
gemacht werden® (,Primo feliciter, a. a. O. 284 [I1]). Vgl. auch A. Larraona, a. a. O, 42:
»Die Sdkularinstitute kénnen unter theologischer und aszetischer Riicksicht der Substanz
nach ordensmiflige Institute genannt werden.®

8 AAS 50 (1958) 156. Der erste Satz dieses Zitats wurde in den Vorentwiirfen des Ordens-
dekrets zur Kennzeichnung der von den Mitgliedern der Sikularinstitute geforderten
Welthaltung herangezogen.

% Provida mater®, a.a. 0.117,

1 Primo feliciter”, a.a. 0.283f. 11 Ebd. 285 (V); dhnlich 284.



Die Sikularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 447

tun sie es aufgrund einer besonderen Berufung'?, mit der eine eigene Be-
rufungsgnade verbunden ist. Sie diirfen aber ,an der Welt keinen Anteil
haben“13,

Auf einen ganz anderen Ton gestimmt sind demgegeniiber die bekann-
ten Sdtze aus ,Primo feliciter®, die das Spezifische und Unabdingbare der
Sékularinstitute beschreiben, dasjenige, worin ,ihre ganze Existenzberech-
tigung liegt“!%. Danach sollen ihre Mitglieder die Vollkommenheit nicht
nur :n der Welt leben, sondern ,sie in allen Dingen, die erlaubt und mit
den Verpflichtungen und Werken dieser (d. h. der evangelischen) Voll-
kommenheit vereinbar sind, an das Leben in der Welt anpassen®. Sie sol-
len ,das Apostolat ... gleichsam aus dem Innern der Welt heraus aus-
iiben, also in Berufsformen, Arbeitsweisen, Gestalten, Orten, Umstanden,
die ihrer welthaften Lebenssituation entsprechen“. Wie soll man solche
Satze interpretieren? Davon hingt im Grunde alles ab: Wesen und Spiri-
tualitit der neuen Gemeinschaften. Kommt man vom tliberlieferten Ideal
der evangelischen Vollkommenheit her, dann muf} bei aller Welthaftig-
keit die innere Weltdistanz der Sdkularinstitute so tiefgreifend sein, dafl
ihre Mitglieder, obwohl mitten in der Welt, von ihr unberiihrt bleiben
und als rein geistliche Menschen gleichsam durch sie hindurchgehen, weil
sie ihr Herz einzig auf Gott und auf Christus den Herrn zu richten ver-
suchen. Versteht man aber die Aussagen von ,Primo feliciter im Sinn
einer echten Weltbegegnung, eines Eingehens in die Welt der Arbeit und
des Berufes, eines Sich-Einlassens auf die Aufgaben der menschlichen
Gesellschaft, dann wird das berkommene Vollkommenheitsideal ge-
sprengt oder bedarf zumindest einer wesentlichen Korrektur. In den bei-
den Griindungsurkunden der Sidkularinstitute ist dieses Dilemma nicht
gesehen, wohl deswegen nicht, weil das Thema , Welt“, wie es auf dem
Konzil zur Debatte gestanden ist, noch gar nicht in den Blick gekommen
war. So verwundert es nicht, daff der ganzen Konstruktion, wie sie in den
Dokumenten zum Vorschein kommt, eine Zwiespiltigkeit anhaftet, die
unbefriedigt 1488t und den Sékularinstituten im Grund nicht gerecht wird.
Das lafit sich leicht zeigen.

Die Grundkonzeption der dort vorgetragenen Lehre ist ungefahr fol-
gende: Die Orden und Genossenschaften (religiones), deren Mitglieder
die Welt verlassen und dies durch 6ffentliche, von der Kirche anerkannte
Gelubde bekriftigt haben, verkérpern in hochster Form und vollstindig
den kanonischen Stand der Vollkommenheit. Die Gesellschaften des ge-
meinsamen Lebens ohne (6ffentliche) Geliitbde, die aber im iibrigen dem

12 Provida mater”, a.a. 0.117,118.
13 Primo feliciter”, a.a. 0.284: ,... de quo (sc. mundo) non sunt® (vgl. Jo 15,19).
14 Ebd. 184.



Friedrich Wulf 448

Geist nach und institutionell den Orden und Genossenschaften sehr ver-
wandt sind, erfillen das Wesentliche (substantiam) des kanonischen Voll-
kommenheitsstandes; auch ihre Mitglieder haben ja sichtbar die Welt ver-
lassen, fithren ein von der Welt getrenntes, gemeinsames Leben und
haben sich unwiderruflich auf die evangelischen Rite verpflichtet. Beide
Gruppen bilden ,einen eigenen kanonischen Stand im strengen Sinn®
(d. h. mit allen duferen Merkmalen, die einen 6ffentlich-rechtlichen Stand
als solchen in der Kirche kennzeichnen), der einzig und ganzlich (unice et
ex integro) dem Streben nach Vollkommenheit geweiht ist“!5, Wie wer-
den die Sakularinstitute demgegeniiber eingestuft? Sie kommen ,durch
ihre innere Verfassung (interna constitutione), ihre hierarchisch geord-
nete Leitung (hierarchica regiminis ordinatione), ihre volle, durch keine
anderen Bindungen begrenzte Hingabe (plena nullisque aliis vinculis
limitata deditione), durch das Geldbnis der evangelischen Rite (consilio-
rum evangelicorum professione) und endlich durch den Grundsatz, Dien-
ste (in der Kirche) zu ibernehmen und apostolisch titig zu sein® (in ratione
denique ministeria et apostolatum exercendi) im Wesentlichen (quoad sub-
stantiam) den Vollkommenheitsstinden, vor allem den Gesellschaften ohne
offentliche Geliibde, nahe (propius accedunt ad status canonicos perfec-
tionis), obwohl sie kein Leben in Gemeinschaft filhren®. So nach ,Provida
mater“!s, Ahnlich nach ,Primo feliciter*: Sie werden ,wegen der Ganz-
weihe an Gott und fur die Menschen, zu der sich ihre Mitglieder, trotz
ihres Bleibens in der Welt, mit Zustimmung der Kirche verpflichten, und
wegen ihres internen hierarchischen, interdiézesanen und universalen
Aufbaus, der verschiedene Grade zulaft, mit vollem Recht zu den von der
Kirche rechtlich geregelten und iiberpriften Vollkommenheitsstinden ge-
zahlt“1". Das Wertgefille von den Orden zu den Sakularinstituten ist
nicht zu iibersehen, auch wenn es sich hier um eine vorrangig kanonistische
Sicht handelt. Natiirlich werden die Sékularinstitute mit héchstem Lob
bedacht. Sie gelten als besondere Frucht der Gnade in der gegenwartigen
Zeit. Aber das Verbleiben ihrer Mitglieder in der Welt, ohne irgendein
Unterscheidungsmerkmal hinsichtlich ihrer Lebensweise sowie das Fehlen
der vita communis, das die Trennung von der Welt zum Ausdruck bringt,
bedeuteten doch fiir die iiberlieferte Lehre von der evangelischen Voll-
kommenheit ein ernstes Hindernis, sie in den von der Kirche anerkannten
Stand der Vollkommenheit einzureihen. Wenn es dennoch geschehen ist, so
mag das (nach Zahl und segensreicher Wirksamkeit) grofie Gewicht der
schon bestehenden Institute sowie die Erkenntnis ihrer Notwendigkeit fir
das Apostolat in der modernen Gesellschaft den Ausschlag dafiir gegeben

15 Provida mater®, a.a. 0. 117. 16 Ebd. 117 f. 17 A a.0.285 1.



Die Sikularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 449

haben. Aber eine Theorie dazu, wie das [deal evangelischer Vollkommen-
heit, das um des ausschliefflichen Dienstes Gottes willen eine radikale
Weltabsage enthilt!8, mit dem ,Weltcharakter und dem , Weltapostolat’
zu einer Einheit zu verbinden ist, wird nicht vorgelegt. Beide, gleich kon-
stitutiven Grundelemente der Sikularinstitute stehen vielmehr unverbun-
den nebeneinander; sie sind weder theologisch noch anthropologisch inte-
griert. Der ganze Streit darum, ob die Mitglieder der Sikularinstitute noch
Laien genannt werden konnen oder im Grund mehr den Religiosen zuge-
rechnet werden missen, hingt nicht zuletzt damit zusammen?®. Die hier
berithrte Frage ist nur symptomatisch fiir die vielen Probleme, die die
Griindungsurkunden der Sdkularinstitute aufgeworfen haben.

II. Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils

Hat das Zweite Vatikanische Konzil die Idee der Sikularinstitute tiefer
erhellt und damit eine Grundlage fiir eine vertiefte, ihnen angepafite Spi-
ritualitat gegeben? Zunichst scheint es nicht. Die auf die Sikularinstitute
sich beziehenden Texte der ersten Entwiirfe zum Ordensdekret zeigen es
mit aller Deutlichkeit. Sie sind alle — mehr oder weniger wortlich — den
beiden kirchlichen Grunddokumenten entnommen und wiederholen nur
deren Lehre. Im urspriinglichen, von der vorkonziliaren Kommission fiir
die Ordensleute ausgearbeiteten Entwurf las man das alte Vorstellungs-
schema, mit Formulierungen, die ,,Provida mater® entnommen sind: ,Die
Orden verzeichnen in ausgezeichneter Weise (eximie) alle Elemente, die
als notwendig zum vollstindigen juridischen Vollkommenheitsstand ge-
rechnet werden® (Art. 15). ,Die Gesellschaften des gemeinsamen Lebens
ohne 6ffentliche Gelibde bewahren die Substanz des Vollkommenheits-
standes und sind den Ordensgemeinschaften durch eine tiefgehende Ahn-
lichkeit verbunden® (Art. 16). Von den Sdkulirinstituten wurde einfach
gesagt, daf} sie die Substanz des Vollkommenheitsstandes besitzen (Art.
17-18). Ahnliches gilt vom zweiten, verkiirzten Entwurf des Ordens-
dekrets von 1963, der seine Aussagen iiber die Sikularinstitute meist
»Primo feliciter® entnahm: ,Die Sikularinstitute erfordern eine wahre
und im wesentlichen vollkommene (essentialiter completa), von der Kirche
gutgeheiflene Verpflichtung zu einem Leben nach den evangelischen Riten,
wenn auch in der Welt“. Und weiter: ,Diese Verpflichtung, die der Sub-

8 Vgl. Ordensdekret, Art. 5: ,Die Mitglieder aller Institute sollen sich bewufit bleiben,
daf sie durch ihr GelGbnis der evangelischen Rite . .. nicht nur der Siinde gestorben sind
(vgl. R6m 6, 1), sondern auch der Welt entsagt haben.*

* Die Verdffentlichungen iiber diese Frage sind zahlreich; zuletzt noch: G. Lazzati, Il
«problema> degli Istituti secolari, in: Rivista die ascetica e mistica 12 (1967) 418 ff.; dort
auch weitere Literaturangaben: Anm. 5, S. 419.



Friedrich Wulf 450

stanz nach tatsdchlich ordensmdflig ist (quoad substantiam vere religiosa),
verleiht den in der Welt lebenden Mannern und Frauen, Laien und Kle-
rikern eine Weihe, die derjenigen in den Vollkommenheitsstinden édhn-
lich ist“ (Art. 10). Der Schlufisatz des Artikels lautete: ,Die Erreichung
eines so schweren Zieles verlangt von den Mitgliedern der Sdkularinsti-
tute, daf sie sich nicht nur ,rein bewahren von der Befleckung durch diese
Welt* (vgl. Jak 1,27), sondern auch in den Dingen dieser voriibergehen-
den Welt (vgl. 1 Kor 7,31) zu unterscheiden vermégen, was Christi Kreuz
entgegensteht und was mit dem Gottesreich tibereinstimmt, ihm forderlich
ist.“ In der rein negativen Darstellung der Welt wird offenkundig, wie
sehr das traditionelle Ideal der evangelischen Vollkommenheit Pate ge-
standen hat. Das Weltapostolat in seinem positiven Gehalt kommt noch
gar nicht in den Blick.

Demgegeniiber weist der endgiltige Text des Ordensdekrets (Art. 11)
einige wesentliche Verbesserungen auf. Das in den beiden Grunddoku-
menten festgestellte Wertgefille von den Orden iiber die Gesellschaften
des gemeinsamen Lebens bis zu den Sikularinstituten ist verschwunden.
Der ganze Text ist in seinem Tenor positiv, ohne irgendeinen wertenden
Vergleich mit den anderen Gemeinschaften des Ritestandes. Und auch
der parinetische Schlufisatz des Entwurfs von 1963, der das Verhéltnis
zur Welt sehr einseitig sah, fehlt im jetzigen Dekret. An dessen Stelle
ist eine sehr niichterne und konkrete Mahnung getreten, die alle diejeni-
gen begriifen werden, die um die Mingel in der Einfiihrung der ,Novi-
zen® und in der regelmifigen Weiterbildung der Mitglieder der Sakular-
institute wissen. Nicht zuletzt wird auch zum , Weltcharakter® bzw. zum
Apostolat ,in und gleichsam aus dem Innern der Welt heraus® etwas
Wichtiges gesagt, wenn eine Schulung der Mitglieder ,im religiésen und
profanen Bereich“ gefordert wird. Hier kommt, wenn auch dufierst knapp
und sehr allgemein, etwas zum Vorschein, das die traditionelle Vorstel-
lung von der evangelischen Vollkommenheit iiberschreitet. Es wird die
Voraussetzung fiir eine echte Weltbegegnung und Weltbewiltigung im
Sinn des gottlichen Schopfungs- und Heilsauftrags — eines ist vom ande-
ren nicht zu trennen — genannt. Die Mitglieder der Sakularinstitute mis-
sen nicht nur geistliche Menschen sein, sondern in ihrem jeweiligen Le-
bens- und Berufsbereich mit der Welt, ihren Strukturen und Aufgaben,
mit der Mentalitit und den Noten der heutigen Gesellschaft und des heu-
tigen Menschen, vertraut sein, wollen sie ein wirksames Apostolat ausiiben.
Die von ihnen (ausdriicklich oder durch ihr Lebenszeugnis) verkiindete
Botschaft von Tod und Auferstehung Christi wird nur dort ankommen,
wo sie die Freuden und Leiden, die Aufgaben und Arbeiten der Men-
schen ihrer Zeit teilen und in diesem Sinn ,mitten in der Welt® sind. -



Die Sikularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 451

So wenig es auf den ersten Blick scheinen mag, was hier gesagt ist, im Hin-
blick auf die Aussagen der beiden Grunddokumente ist es schon viel; es
weist wenigstens auf ein entscheidendes Problem hin, das den Sikular-
instituten heute aufgegeben ist.

Dafl diese Interpretation nicht fehl geht, scheint uns durch eine Reihe
anderer Konzilstexte eine Stiitze zu erfahren. Sie wurden in den letzten
Jahren mit Recht 6fter zur Erhellung des besonderen Dienstes und der sich
daraus ergebenden Spiritualitdt der Sikularinstitute herangezogen. Es
handelt sich vor allem um zwei Stellen, an denen vom apostolischen Auf-
trag der Laien die Rede ist. Was dort gesagt wird, zeigt eine auffallende
Ahnlichkeit — bis in die Worte hinein — mit der Art und Weise, wie die
beiden kirchlichen Grunddokumente die Eigenart des Apostolats der Siku-
larinstitute, ,die ihren ganzen Existenzgrund ausmacht* (, Primo feliciter®),
kennzeichnet. Die erste Stelle findetsich im vierten Kapitel der Dogmatischen
Konstitution iiber die Kirche, das Stellung und Aufgabe der Weltlaien in
der Kirche zum Thema hat. Dort heifdt es: ,, Den Laien ist der Weltcharak-
ter in besonderer Weise eigen (Laicis indoles saecularis propria et pecu-
laris est) . . . Sie leben in der Welt, das heif}t in all den einzelnen irdischen
Aufgaben und Werken und den normalen Verhiltnissen des Familien-
und Gesellschaftslebens, aus denen ihre Existenz gleichsam zusammen-
gewoben ist. Dort sind sie von Gott gerufen, ihre eigentiimliche Aufgabe,
vom Geist des Evangeliums geleitet, auszuiiben und so wie ein Sauerteig
(fermenti instar) zur Heiligung der Welt gewissermafien von innen her
(velut ab intra) beizutragen und vor allem durch das Zeugnis ihres Lebens,
im Glanz von Glaube, Hoffnung und Liebe Christus den anderen kund zu
machen. Thre Aufgabe ist es also in besonderer Weise, alle zeitlichen
Dinge, mit denen sie eng verbunden sind, so zu durchleuchten und zu ord-
nen, dafl sie immer Christus entsprechend geschehen und sich entwickeln
und zum Lob des Schopfers und Erlosers gereichen® (Art. 31). Die zweite
Stelle findet sich im Dekret tiber das Laienapostolat. Sie lautet: ,Durch
ihr (der Laien) Bemiihen um die Evangelisierung und Heiligung der Men-
schen und um die Durchdringung und Vervollkommnung der zeitlichen
Ordnung mit dem Geist des Evangeliums iiben sie tatsichlich ein Aposto-
lat aus. So legt ihr Tun in dieser Ordnung offen fiir Christus Zeugnis ab
und dient dem Heil der Menschen. Da es aber dem Stand der Laien eigen
ist, inmitten der Welt und der weltlichen Aufgaben (in medio saeculi
negotiorumque saecularium) zu leben, sind sie von Gott berufen, vom
Geist Christi beseelt nach Art des Sauerteigs ihr Apostolat in der Welt
auszuilben (fermenti instar in mundo apostolatum suum exerceant)*
(Art. 2). Dabei diirfen sie ,in der rechten Erfilllung ihrer weltlichen
Pflichten in den gewohnlichen Lebensverhiltnissen die Vereinigung mit



Friedrich Wulf 452

Christus nicht von ihrem Leben abspalten ... Frei von der Sklaverei des
Reichtums und auf jene Giter bedacht, die ewig wéhren, weihen sie sich ...
hochherzig (generoso animo totos se dedicant) der Aufgabe, die Herrschaft
Gottes auszubreiten und die zeitliche Ordnung mit dem Geist Christi zu
durchdringen und zu vervollkommnen® (Art. 4).

Besser konnte man auch die spezifische Aufgabe der Sdkularinstitute
nicht beschreiben. Was hier zu lesen ist, konnte ebensogut in den beiden
Grunddokumenten ,Provida mater® und ,Primo feliciter® stehen. Man-
che Worte und Sitze lassen sich einfach auswechseln; sie finden sich hier
wie dort. Beide Gruppen leben unter den gleichen Bedingungen: ,in welt-
haften Berufen, Diensten, Formen, Orten, Lebensumstinden® (,Primo
feliciter*), beide sollen sich dem Dienst Gottes ganz weihen oder haben
sich ihm in besonderer Weise und fiir immer geweiht, beide sollen ,durch
die tagliche innere Berithrung (per contactum intrinsecum et quotidianum)
die Welt der Familie, der Berufe und der ganzen biirgerlichen Gesellschaft
erneuern® (,Provida mater®), sie ,wie ein Sauerteig®, ,von innen her®
mit dem Geist Christi, des Evangeliums durchdringen. Dann ist aber auch
ihre Spiritualitit im Kern die gleiche. Man sage nicht, die Befolgung der
evangelischen Rite schaffe eine ganz andere Haltung zur Welt, als der
Laie sie habe, eine Haltung der Distanz und der Entsagung. Denn auch
der Laie muf} diese Haltung zur Welt einnehmen, falls er nur ein Christ
sein will und mit der Botschaft Jesu, der Nachfolge Christi ernst macht.
Gerade dazu hat ja das Konzil immer wieder gemahnt, in dem Mafle es
die Berufung aller Christen zur Heiligkeit herausgestellt hat. Der christ-
liche Weltlaie ist nicht nur ein der Welt Zugewandter, einer, der die Giiter
dieser Welt gebrauchen darf und dem die hiesigen Ordnungen anvertraut
sind, daf er sie verwalte, ordne und vervollkommne; eine solche Beschrei-
bung wire ungeniigend, ja irrefithrend. Er muf} die Welt auch ,verwan-
deln®, ihr den Geist selbstloser Liebe einstiften, sie auf ihre volle Beru-
fung und Vollendung in Christus ausrichten® und so ,Gott darbringen®®.
Das aber vermag er nicht ohne den ,Geist der Seligpreisungen™®, den
Geist der Entsagung und des Kreuzes Christi, der als solcher das Leben in
der Auferstehung, die vollkommene Liebe, in sich enthilt. Wenn das wahr

20 Dekret tiber das Laienapostolat, Art. 7. In diesem Artikel ist vom positiven Sinn der
Welt, von ihrem relativen Eigenwert sowie von ihrer Hinordnung auf das letzte Ziel des
Menschen und der Schépfung die Rede. Zum gleichen Thema vgl. Pastoralkonst. diber
die Kirche in der Welt von heute, Art. 33-39.

21 Dogmat. Konstitution iber die Kirche, Kp. IV, Art. 81.

22 Dreimal begegnet dieser Ausdruck in den Konzilsdokumenten, immer im Zusammen-
hang der spezifischen Aufgabe der Laien: Dogmat. Konst. iiber die Kirche, Art. 81; Dekret
iiber das Laienapostolat, Art.4; Pastoralkonst. iiber die Kirche in der Welt von heute.
Art. 72. - Vgl. dazu A. Grillmeier, Der Geist der Seligpreisungen und das Zweite Vat.
Konzil, in: GuL 38 (1965) 321 ff.



Die Sdkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 453

ist, und das Konzil hat es auffallend oft betont, dann ist aber umgekehrt
derjenige, der um des Apostolats in der Welt willen die evangelischen
Rite befolgt, nicht nur einer, der der Welt entsagt hat und darum, obwohl
er in der Welt bleibt, kein inneres Verhaltnis mehr zu ihr besitzt, hoch-
stens noch ein dufleres, das der Pflicht und des apostolischen Eifers. Im
tiefsten muf er vielmehr die gleiche Haltung zur Welt einnehmen, die dem
Weltchristen eignen sollte. Sie darf fiir ihn nicht nur Mittel zu einem
tibernatiirlichen, apostolischen Zweck sein; denn sie hat ihren relativen
Eigenwert, der nicht ibersprungen werden kann. Diesen Eigenwert gilt
es nicht nur theoretisch anzuerkennen, sondern — im Mafle der realen
Weltberithrung — auch zu leben und zum Leuchten zu bringen.

So sind denn hier wie dort, fir die Mitglieder der Sikularinstitute
ebenso wie fiir die Weltchristen, zugleich Weltzuwendung und Weltent-
haltung geboten, méogen die Formen der Realisierung der daraus folgen-
den ambivalenten Welthaltung jeweils noch so verschieden sein. Eines
muf} allerdings noch hinzugefiigt werden: Beide Verhaltensweisen zur
Welt sind in einem Christenleben unloslich miteinander verbunden; sie
diirfen niemals einer Zweiheit des Lebens, hier geistliches Leben, Umgang
mit Gott im Gebet, dort Stehen und Arbeiten in der Welt, Vorschub lei-
sten. Wenn darum dem Weltchristen gesagt wird, er durfe ,die Vereini-
gung mit Christus nicht von seinem iibrigen Leben abspalten“, so gilt das
gleiche auch von den Sikularinstituten. Immer ist beides zur Einheit zu
bringen. Wie anders konnte der Christ sonst wirklich wie ein Sauerteig
die Welt und ihre Ordnungen durchdringen. Vom iiberlieferten Ideal
evangelischer Vollkommenheit her liegt allerdings fiir die Sakularinsti-
tute die andere Gefahr niher, dafl das Geistliche das Weltliche aufsaugt
und dieses zu duBerlich aufgefafit wird, als blofer Raum oder als Mittel
fiir die angestrebten apostolischen Zwecke. Wenn darum in Artikel 11 des
Ordensdekrets den Sikularinstituten gesagt wird, sie miifiten ,die Ganz-
hingabe an Gott* im Geldbnis der evangelischen Rite ,als thr Hauptziel
betrachten (praecipue intendant), so darf das nie in diesem Sinn interpre-
tiert werden, andernfalls wiren sie nicht jenes ,vorziigliche Instrument
der Weltdurchdringung und des Apostolats® (instrumentum valde oppor-
tunum penetrationis et apostolatus), als das sie in ,Provida mater* hin-
gestellt werden.

Diirfen wir die Aussagen der beiden Grunddokumente iiber den ,, Welt-
charakter” und das , Weltapostolat“ der Sakularinstitute so auslegen? Wir
glauben ja. Die Konzilstexte — wir konnten noch weitere anfithren — und
die ihnen zugrunde liegende Intention, Kirche und Welt wieder stirker
miteinander ins Gesprach zu bringen, ohne einem Weltoptimismus zu ver-

2 Dekret Giber das Laienapostolat, Art. 4. 2 A a. 0.118.



Friedrich Wulf 454

fallen, ohne Abstriche an der Botschaft vom Kreuz zu machen, berechtigen
uns dazu, ja fordern es. Seit der Veroffentlichung von ,Provida mater
und ,Primo feliciter” sind 20 Jahre vergangen. Die inzwischen vor sich
gegangene Entwicklung der Kirche hinsichtlich eines heilstheologischen
und pastoraltheologischen Denkens machen es uns zur Pflicht, sie mit
neuen Augen zu sehen. Wir haben wieder deutlicher erkannt, daff die Sen-
dung der Kirche, wie die Sendung Christi selbst, eine Sendung in die Welt
hinein und fir die Welt ist, wobei Kirche und Welt nicht einfach einander
gegeniiberstehen wie zwei ginzlich voneinander unterschiedene Grofien;
die Kirche ist vielmehr nach ihrer menschlichen Seite selbst Welt, wie auch
Jesus einer von uns war und nicht wie ein Fremder, rein Himmlischer
unter uns lebte; darum sind in ihr, wie in Christus, ihrem Haupt, Himm-
lisches und Irdisches, Geistliches und Weltliches aufs innigste miteinander
verbunden. Was von der Kirche ausgesagt wird, gilt auch vom einzelnen
Christen. Er soll ein ,geistliches, ,himmlisches, ,engelhaftes* Leben
filiren — die alten Ausdriicke aus der Spiritualitit der frithen Kirche haben
ihren tiefen, unersetzlichen Sinn —, aber ,mitten in der Welt*, in echter
Begegnung und Auseinandersetzung mit ihr, in der Sorge fiir sie und der
Arbeit an ihr (wobei die Realisierung eines solchen Weltbezugs duferst
verschieden sein kann), andernfalls wiirde er einer Téuschung verfallen,
weil sein Wesen verkennen, das ihn schon rein human, aus Griinden per-
sonaler Reifung, dazu verpflichtet. Welt ist nicht nur der Raum, in dem
der Christ lebt, arbeitet und fromm ist, den betenden Umgang mit Gott
sucht, nicht nur das Material, an dem er sich geistlich (ibt, um zur Vollkom-
menheit zu gelangen, nicht nur das Feld seines apostolischen Wirkens, auf
das er sich um des Apostolats willen begibt. Das Leben ,in den gewdhn-
lichen Umstdnden dieser Welt“ und das welthafte Tun selbst gehen viel-
mehr mit in die Heiligung und Vollendung des Christen ein. Das Konzil
hat daran keinen Zweifel gelassen. Im 5. Kapitel der Dogmatischen Kon-
stitution diber die Kirche liest man: ,Alle Christglaubigen werden in ihrer
Lebenslage, ihren Pflichten und Verhéltnissen und durch dies alles von
Tag zu Tag mehr geheiligt, wenn sie alles aus der Hand des himmlischen
Vaters im Glauben entgegennehmen und mit Gottes Willen zusammen-
wirken und so die Liebe, mit der Gott die Welt geliebt hat, im zeitlichen
Dienst selbst allen kund zu machen.“ Man wende nicht ein, das sei nur den
Weltchristen gesagt. Ganz abgesehen davon, dafl hier ausdriicklich von
allen Glaubigen die Rede ist, hat das Konzil immer wieder betont, daf} es
zwar viele, je besondere und voneinander verschiedene Dienste in der
Kirche gebe, aber nur eine Sendung, an der alle teilhaben. Damit ist am
tiberlieferten Ideal evangelischer Vollkommenheit, das im grofitmoglichen
Umfang eine duflere, nicht nur innere Weltenthaltung verlangte — Tho-



Die Sikularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 455

mas von Aquin sagt: ,(Wer nach der evangelischen Vollkommenheit
strebt, soll sich) soweit irgend méglich der weltlichen Dinge, auch der er-
laubten, enthalten“® — eine Korrektur vorgenommen worden, die fiir die
Herausarbeitung einer den Sikularinstituten spezifischen Spiritualitat von
grofler Bedeutung ist. Soweit wir sehen, ist die hier fallige Aufgabe in der
Literatur noch nicht tief und umfassend genug aufgegriffen worden?:.
Mit der Herausstellung des unerlaflichen Weltbezuges christlicher Voll-
kommenheit ist aber auch die traditionelle kirchliche Standetheologie in
Bewegung geraten. Die kanonische Errichtung und Stand-Werdung der
Sakularinstitute hat dazu mit entscheidend beigetragen. In den beiden
Grunddokumenten ist die Beschreibung des Status der Sikularinstitute
allerdings noch zwiespaltig. Wenn von ihnen als einem ,vorziiglichen
Instrument der Weltdurchdringung, dem ,Salz* und ,Sauerteig® in einer
gottentfremdeten, stindigen Welt gesprochen wird, dann ist hier ohne
Zweifel in erster Linie an die Ausstrahlung personlicher, individueller
Heiligkeit, vollkommener Gottverbundenheit und Gottesliebe gedacht —
nicht von ungefdhr wird immer die totale Hingabe, die Ganzweihe an
Gott als die unabdingbare Voraussetzung fiir den Vollkommenheitsstand
in Erinnerung gerufen —, das besondere Apostolat wird eigens davon ab-
gehoben. Anderseits wird aber betont, dafl nicht nur das ganze Leben der
Mitglieder der Sikularinstitute eine bewufit apostolische Ausrichtung
haben miisse, sondern , das Apostolat in der Welt und gleichsam aus dem
Innern der Welt heraus der Grund fiir ihre Entstehung sei?’, das ,beson-
dere Ziel“ also (das Apostolat) das ,allgemeine Ziel“ (die Ganzhingabe
an Gott im Gel6bnis der evangelischen Rite) herausgerufen und gefordert
habe?. Damit war die alte Unterscheidung zwischen dem ,Stand der zu
erwerbenden Vollkommenheit (status perfectionis adquirendae), dem
nach Thomas in erster Linie die Gottesliebe zugeordnet war, und dem
»otand der auszuiibenden Volkkommenheit* (status perfectionis exercen-
dae), dem, wie dem Bischofsstand, die Nichstenliebe zugeordnet war, im
Grund schon aufgegeben. Aber erst die Entwicklung der beiden letzten
Jahrzehnte hat hier eine gréfere Klarheit gebracht. Man kann heute nicht

2% S.Th.1I-11g44 a4 ad 3.

2 Dankenswerter Weise hat J. Beyer, zur Zeit einer der besten Kenner der Materie, die
Studien und Aufsitze der beiden letzten Jahrzehnte iiber die Sdkularinstitute (die mei-
sten von ihnen franzésischer und belgischer Herkunft) in drei Binden veréffentlicht unter
dem Titel: Etudes sur les Instituts séculiers. Texte choisies et présentés. Desclée de Brou-
wer, Bd. I (1968) 349 S., br. FB 195,—; Bd. II (1964) 201 S., br. FB 120,—; Bd. III (1966)
271 S., br. FB 225,~. Erstaunlicherweise haben sich nur wenige Arbeiten mit unserer
Frage befafit.

27 So in Art. 11 des Ordensdekrets, das auch hier nur wiedergibt, was in den Grund-
dokumenten zu lesen ist.

28 Primo feliciter, a.a. Q. 285 (II).



Friedrich Wulf 456

mehr Gottes- und Nichstenliebe, Selbstheiligung und Apostolat so von-
einander trennen, wie man es jahrhundertelang getan hat. Sie bilden eine
Einheit und bedingen sich gegenseitig. Mag das soziale Moment christli-
cher Heiligkeit in unserer Zeit bisweilen auch einseitig und iibertrieben, zu
ungunsten des kontemplativen Moments, der Gottbezogenheit, heraus-
gestellt werden, so 1afit sich doch nicht leugnen, dafl mit der hier angedeu-
teten Wandlung die alte Standeshierarchie in der Kirche zugunsten des
einen, alle Christen betreffenden Vollkommenheitsideals, relativiert wor-
den ist, was der hohen Wiirde besonderer Charismen keinen Eintrag tut.
Worauf es heute in erster Linie ankommt, ist der jeweils besondere Dienst,
den jeder Stand und jede Gruppe zum Aufbau des Leibes Christi und zum
Heil der Welt zu leisten hat. Von daher scheint es uns sekundérer Natur
zu sein, ob man die Mitglieder der Sikularinstitute mehr den Religiosen
oder mehr den Laien zurechnen soll und unter welchem Namen man alle
Gemeinschaften des Rétestandes zusammenfassen kann. Denn die Uber-
ginge sind flieflend geworden. Man sollte darum gegenwirtig nicht hin-
gehen und fiir die einzelnen Gruppen des Ritestandes allzuscharfe juri-
dische Abgrenzungen festsetzen®. Sie konnen dem gelebten Leben, das
duflerst vielgestaltig ist, nur abtriglich sein. Gerade heute, wo so vieles in
Bewegung geraten ist, sollte man zunichst der Entwicklung einen gewis-
sen Spielraum lassen.

Damit sind wir aber schon beim letzten Punkt unserer Untersuchung, bei
der Frage nach den Aufgaben der Sdkularinstitute heute.

III. Einige Aufgaben der Sdkularinstitute in der Gegenwart

Im Hinblick auf das in den beiden vorausgehenden Teilen Gesagte (nur
in diesem Rahmen bewegen wir uns hier) mochten wir vor allem auf drei
Aufgaben hinweisen, die uns den Sakularinstituten im Zug der vom Kon-
zil geforderten Neubesinnung aufgetragen scheinen. Wir konnen uns da-
bei kurz fassen und miissen uns mit einigen Hinweisen begniigen.

1. Als erstes mochten wir die Bemithungen um ein tieferes Selbstver-
stindnis nennen. Die diesbeziigliche Lehre der beiden Grunddokumente
»Provida mater” und ,Primo feliciter* mufl weitergefiihrt werden, ent-
sprechend den Aussagen und Intentionen des Konzils sowie der aktuellen
theologischen Lehrentwicklung, nicht zuletzt aber auch entsprechend den
Imperativen der gegenwirtigen Stunde (in Kirche und Welt), die nicht
nur aufs Praktische zielen, auf die Verwirklichung konkreter Angaben,
sondern von den geistigen Auseinandersetzungen, die sich immer im

29 In den Anm. 26 genannten drei Bdnden beschiftigen sich relativ viele Aufsitze mit
begrifflichen und juridischen Begrenzungen.



Die Sikularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 457

gesellschaftlichen Raum auswirken, getragen sind. Zu den Imperativen
heute gehdrt in vordringlicher Weise das Anliegen der Pastoralkonstitu-
tion des Konzils (das fiir einen bestimmten Sektor in der Enzyklika ,Popu-
lorum progressio“ wieder aufgenommen worden ist), die Weltaufgabe des
Christen, seine Mitarbeit mit allen, die guten Willens sind, an der Huma-
nisierung einer in immer stirkerem Mafl vom Menschen gemachten Welt.
Hier liegt wohl eine providentielle Aufgabe der Sikularinstitute. Um ihr
gerecht zu werden, geniigt es nicht, fromm zu sein, ein geistliches Leben
zu fiihren, und dazu apostolisch titig sein zu wollen (oder auch umge-
kehrt). Beides ist vielmehr in eine Einheit zu bringen, wobei das prigende
Moment der apostolische Impuls ist. Von ihm muf} die Spiritualitit der
Sakularinstitute und ebenso die Verwirklichung der evangelischen Rite
ihre Ausrichtung erfahren. Man wird sich also Gedanken dariiber zu
machen haben, was es nach dem heutigen Stand der Diskussion um die
sowohl von den Grunddokumenten wie auch vom Konzil geforderte
,2Durchdringung der Welt mit dem Geist Christi, des Evangeliums* ist
und wie sie wirksam werden kann, bzw. welche Moglichkeiten hier die
einzelne Gemeinschaft hat*. Erst daraus kann ein Konzept erwachsen,
ohne das ein Institut kein rechtes Fundament besitzt.

2. Damit ist auch die Frage der Institutionalisierung, der konkreten
Gestalt einer Gemeinschaft gestellt, eingeschlossen ihre Rechtssatzung,
eine Frage, die bei den Sakularinstituten nicht leicht zu Isen ist. Mit Recht
ist in den letzten Jahren mit Nachdruck darauf hingewiesen worden, dafl
der , Weltcharakter der Institute, eben um ihres besonderen Apostolates
willen, unbedingt und ungeschmailert erhalten bleiben miisse®!. Offenbar
ist man um einen gewissen Trend mancher Institute zu einer genossen-
schaftlichen, ordensmifligen Verfassung besorgt, der damit zusammen-
héingen diirfte, dafl man vielfach zu einseitig sozial-karitative Werke oder
iberhaupt Gemeinschaftswerke zum Hauptzweck einer Gemeinschaft ge-
macht hat. Nun wird man zwar damit rechnen miissen, daf sich in abseh-
barer Zukunft auch umgekehrt bei den neuzeitlichen tdtigen Genossen-
schaften im Zug des Sich-Freimachens von monastischen Verfremdungen
ein Trend auf die Gestalt der Sdkularinstitute zu zeigen wird, so daf} die
Uberginge, wie schon oben bemerkt, starker als bisher flielend sein wer-
den. Aber im Prinzip ist es sicher richtig, dafl die Sdkularinstitute, wollen
sie wirklich mit ihrem Weltapostolat ernst machen und ihrer Ursprungs-

30 Dafl man sich hier vor einer christlichen Ideologie hiiten muf, die gleichsam als Uber-
bau iiber den allen gemeinsamen humanen Aufgaben vorgestellt wird, hat jiingst K. Rah-
ner instruktiv gezeigt: Mitarbeit an der neuen Erde: Problemstudie zur Pastoralkonstitu-
tion des I1. Vaticanums, in: Neues Forum 14 (1967) Oktober, Heft 166, S. 683-687.

31 Vgl. J. Beyer in: Etudes sur les Instituts séculiers, a.a. O. Bd. II1, Vorwort, S. VII ff.



Friedrich Wulf 458

idee (die heute klarer und tiefer als vor zwei Jahrzehnten erfaflt wird)
treu bleiben, dem Weltcharakter ihrer Gestalt eine besondere Aufmerk-
samkeit werden widmen miissen. Ob es allerdings dann, wenn hier strenge
Mafstidbe angelegt werden, in Zukunft noch viele Sékularinstitute geben
wird, kann bezweifelt werden. Denn mit einem rein auflerlichen Welt-
charakter ist es nicht getan. Es gehort auch eine gewisse Elite dazu, die die
Form mit ihrem Geist erfiillt. Der Status einer frommen Vereinigung muf}
auf jeden Fall Gberschritten sein.

8. Daraus ergibt sich als drittes die Pflicht einer besonderen Schulung
der Mitglieder. Was das Ordensdekret, Artikel 18, von allen Gemein-
schaften des Ritestandes als Voraussetzung einer zeitgemiflen Erneue-
rung — gedacht ist in erster Linie an die apostolisch titigen Gemeinschaf-
ten — verlangt: eine bessere ,religiose und apostolische, theoretische und
praktische Ausbildung®, das betrifft in qualifizierter Weise die Sdkular-
institute. Der Ausdruck einer Schulung ,im religiosen und profanen Be-
reich” wurde mit Bedacht gewahlt. Thre Dringlichkeit entspricht der gestell-
ten Aufgabe. Beginnen wir mit der Schulung ,im profanen Bereich“; sie
ist die schwierigere. Das diirfie nach dem, was wir iiber das Weltaposto-
lat gesagt haben, klar sein. Das Dekret iiber das Laienapostolat hat die-
sem Anliegen ein ganzes Kapitel gewidmet®. Das betreffende ,Kapitel®
im Gesamt der Ausbildung in den Sikularinstituten miifite einen entspre-
chenden Raum einnehmen. Wahrscheinlich stehen die meisten Gemein-
schaften hier erst am Anfang. Fiir gew6hnlich denkt man nimlich fast aus-
schliefllich an die religiose Unterweisung. Dafl auch diese angesichts des
hohen Ideals der Sdkularinstitute und der Schwierigkeit seiner Verwirk-
lichung von entscheidender Bedeutung ist, wird niemand leugnen. In den
Orden pflegt man dieser Schulung wenigstens ein volles Jahr exklusiv
vorzubehalten. Haben die Sidkularinstitute dem Gleichwertiges an die
Seite zu stellen? Mifite die Schulung hier nicht sogar noch tiefer und um-
fassender sein, da man die ,Novizen“ doch zur vollen Selbstindigkeit er-
zichen will? Und vermitteln die Institute dber die erste Schulung hinaus
so viel an geistlichen Impulsen, dafl ihre Mitglieder ,in den gewéhnlichen
Lebensumstinden®, auf sich allein gestellt, in der Ganzhingabe verharren
und aus ihr leben? Hier wird man sich in vielen Instituten noch einiges
einfallen lassen missen.

Nach all dem 1d88t sich das eine wohl sagen: Auch fiir die Sakularinsti-
tute ist nach dem Konzil die Existenzfrage neu gestellt, obwohl ihr Lebens-
alter noch nicht hoch ist. Die kommenden Jahre werden zeigen, ob sie eine
vollgultige Antwort auf diese Frage geben.

32 Kp. VI, Artikel 28-32.





