
Friedrich Wulf 442 

so leicht zu menschlichen Ideologien führen, zu überprüfen und das Wort 
Christi neu zu hören. Wohl hat die Theologie immer, auch seit dem Mit- 
telalter noch auf die Heilige Schrift gehört; doch vielleicht war die Schrift 
allzusehr zu einem •Zitatenlexikon" geworden, in dem man schöne Sätze 
und Beweisgründe für die eigenen Glaubensansichten suchte. Vielleicht 
ist es gut, wenn wir heute wieder gezwungen sind, einzelne Sätze neu abzu- 
hören, sie zum Sprechen zu bringen, um den Herrn der •Offenbarung", die 
nie von dieser Welt ist, auch wenn sie für diese Welt und in dieser Welt 
west, wieder zu verstehen. 

Wenn wir für unser neues Verständnis des Priestertums einen solchen 
•Text" suchen, vielleicht ist es der Text in 2 Kor 5, den wir angeführt 
haben: In seinen Formulierungen über das •Hyper Christou", für Chri- 
stus und an Christi statt, ist er die maßgebliche Aussage für das, was seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter dem Priestertum Christi und 
unserer Kirche zu verstehen ist. 

Wesen und Aufgaben der Säkularinstitute 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

Friedrich Wulf SJ, München 

Die Formulierung des Themas könnte dem, der mit der Materie vertraut 
ist, floskelhaft vorkommen. Alles und jedes in der Kirche wird heute mit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil in Verbindung gebracht. Was hat das 
Konzil schon für die Säkularinstitute erbracht? Nur viermal sind sie in 
den Konzilstexten erwähnt: dreimal im Ordensdekret und einmal im Mis- 
sionsdekret; davon ist nur eine Stelle, Artikel 11 des Ordensdekrets, von 
einigem Belang, und auch sie besagt nichts Neues. In den Ausführungs- 
bestimmungen zum Ordensdekret kommen sie überhaupt nicht vor, als 
wenn sie gar nicht existierten. Die Ausbeute ist also äußerst mager. Kann 
man darum im Ernst das Konzil als Ausgangspunkt betrachten, von dem 
aus das Wesen der Säkularinstitute sowie ihr Standort in der Kirche neu 
zu bestimmen wären und dementsprechend ihre heutige Aufgabe angege- 
ben werden könnte? Natürlich wird man sagen müssen, daß es noch genü- 
gend andere Konzilstexte gibt, die direkt oder einschlußweise auch die 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 443 

Säkularinstitute betreffen und von ihnen eine Neubesinnung ihres Lebens 
und ihrer apostolischen Wirksamkeit fordern: etwa das 5., z. T. auch das 
6. Kapitel der Dogmatischen Konstitution über die Kirche, der größte Teil 
des Ordensdekrets und seine Ausführungsbestimmungen, die ersten Kapi- 
tel des Dekrets über das Laienapostolat, vieles aus der Pastoralkonstitu- 
tion über die Kirche in der Welt von heute usw. Aber das darf doch nicht 
darüber hinwegtäuschen, daß die Säkularinstitute an solche, im Ver- 
gleich etwa mit den Orden oder auch anderen kirchlichen Institutionen, 
auf dem Konzil kaum eine Rolle gespielt haben. Das verwundert nach- 
träglich um so mehr, als sie doch neueren Ursprungs sind und aufgrund 
ihres Zieles und ihrer Struktur als ein vorweggenommenes Stück jener 
zeitgemäßen Erneuerung der Kirche angesehen werden müssen, die dem 
Konzil als Programm vor Augen stand. Wir dürfen also die Erwartungen, 
die das Thema weckt, nicht zu hoch ansetzen. Anderseits könnte auch ein 
mehr oder weniger negatives oder zum mindesten spärliches Ergebnis des 
Abhorchens der Konzilstexte auf unser Thema hin für die Sache selbst von 
Bedeutung sein, indem es zeigt, was auf dem Konzil versäumt worden ist 
und aus dem Geist des Konzils unbedingt nachgeholt werden müßte. 

Bevor wir die Konzilstexte befragen, werden wir die Aussagen der 
kirchlichen Grunddokumente der Säkularinstitute, die Apostolische Kon- 
stitution •Provida mater" und das Motu proprio •Primo feliciter", aus 
heutiger Sicht kritisch zu erheben haben1. Danach wollen wir festzustellen 
suchen, ob das Konzil diese Aussagen nur bestätigt oder aber weitergeführt 
hat. Vom Ergebnis dieser Untersuchung her läßt sich endlich auf die Auf- 
gabe der Säkularinstitute heute reflektieren. 

I. Analyse der kirchlichen Grunddokumente der Säkularinstitute 

Wer heute, nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, die beiden Grün- 
dungsurkunden der Säkularinstitute, •Provida mater" und •Primo felici- 
ter", nüchtern und ohne Voreinstellung durchliest, kann sich des Ein- 
drucks einer gewissen Zwiespältigkeit nicht erwehren. Dieser Eindruck 
wird schon vom genus litterarium, einer merkwürdigen Mischung von 
erbaulichen Passagen (deren Vokabular dem heutigen Menschen kaum 
noch zumutbar ist2) und Rechtsbestimmungen, genährt. Schon darin zeigt 

1 AAS 39 (1947) 114 ff.; 40 (1948) 283 ff.; eine Sammlung der päpstlichen und römischen 
Dokumente, die die Säkularinstitute betreffen, hat J. Beyer SJ herausgebracht: De Insti- 
tutis saecularibus. Documenta. Rom 1962 (die wichtigsten Stücke dieser Sammlung lie- 
gen auch in deutscher Übersetzung vor: Die kirchlichen Urkunden für die Weltgemein- 
schaften. Mit einem Vorwort von H. U. von Balthasar. Einsiedeln 1963). 
2 So ist von der •sorgenden Mutter Kirche" die Rede, die •mit Eifer und mütterlicher 
Zuneigung um ihre Lieblingskinder, die ihr ganzes Leben Christus dem Herrn hingeben, 
bemüht ist" und die •als treue Braut Christi . . . mütterlich über jene gebeugt ist, die frei- 



Friedrich Wulf 444 

sich ein Mangel an Integration. Dieser Mangel bleibt aber nicht auf 
Sprache und Denkstil beschränkt, sondern äußert sich auch im Inhalt- 
lichen. Die vorrangig kanonistische Betrachtungsweise hat offensichtlich 
die mit einer Rechtssetzung gegebenen theologischen Implikationen nicht 
genügend beachtet. So kommt es, daß zwischen dem Ideal des Ordens- 
lebens, wie es durch Jahrhunderte in der Kirche überliefert und klöster- 
lich organisiert worden ist, und dem in den päpstlichen Dokumenten dar- 
gelegten Ideal der Säkularinstitute, die beide aufgrund ihres Bekenntnis- 
ses zu den evangelischen Räten beanspruchen, die evangelische Vollkom- 
menheit zum Ausdruck zu bringen, eine gewisse Diskrepanz festzustellen 
ist, die durch den zu diesem Zweck wieder hervorgeholten Begriff des 
Vollkommenheitsstandes3 nur formal beseitigt ist. 

Zunächst wird der gegenteilige Eindruck erweckt. Es wird mit Bedacht 
alles harmonisiert. Nach •Provida mater" war die Entwicklung und Ent- 
faltung der kanonischen •Vollkommenheitsstände", d. h. der kirchlichen 
Gemeinschaften, deren Lebensform von den evangelischen Räten her be- 
stimmt ist, vom altchristlichen Mönchtum bis zu den Säkularinstituten, eine 
gradlinige und kontinuierliche. •Der gesamte Ablauf der Kirchengeschichte 
und der ganze Aufbau des kanonischen Rechts beweisen es glanzvoll bis 
auf den heutigen Tag"4. Die Anerkennung der Säkularinstitute als •Stand 
der Vollkommenheit" sowie ihre Einordnung in das dazugehörige Rechts- 
und Begriffssystem werden geradezu als Höhepunkt dieser Entwicklung 
angesehen, der nicht mehr überboten werden kann. Die Harmonisierung 
scheint vollkommen. Das jedenfalls ist die Ansicht der Kanonisten. Dem 

willig in verschiedenen Formen die Vollkommenheit des Lebens öffentlich und nach außen 
bekennen", von den •auserwählten Seelen, die in der von zahllosen Lastern entstellten 
Welt aufgeblüht sind und weiter aufblühen", von •der neuen Schar, die das Heer der- 
jenigen vermehrt, die sich auf die evangelischen Räte verpflichten", von den neuen 
Gemeinschaften, die •fest und klug zu einer Front geordnet, die Schlachten des Herrn 
auf den besonderen und allgemeinen Feldern des Apostolats tapfer zu schlagen vermö- 
gen" usw. 
3 Der CIC verwendet den Begriff •Status perfectionis" (Stand der Vollkommenheit), der 
seit Thomas von Aquin (S. Th. II•II q 184) für den Ordens- und für den Bischofs-Stand 
gebräuchlich war, nicht; er wurde erst wieder anläßlich der kanonischen Errichtung der 
Säkularinstitute in den offiziellen kirchlichen Sprachgebrauch eingeführt (vgl. •Provida 
mater": AAS 39 [1947] 116 ff.; •Primo feliciter": AAS 40 [1948] 285 f.). Seitdem hatte 
er sich so sehr eingebürgert, daß er nach dem vorkonziliaren Entwurf des Ordensdekrets 
zum Grundbegriff der über die Gemeinschaften des Rätestandes handelnden canones des 
Personenrechts des CIC werden sollte. Nach Art. 9 dieses Entwurfs hätte can. 487, der 
bisher den status religiosus definiert, folgendermaßen abgewandelt werden sollen: •Sta- 
tus perfectionis evangelicae adquirendae est stabilis in aliqua societate vivendi modus ab 
ecclesiastica auctoritate christianae perfectionis causa constitutus, quo fideles, praeter 
communia praecepta, evangelica quoque consilia oboedientiae, castitatis et paupertatis 
profitentur." 
4 AAS 39 (1947) 114. 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 445 

Historiker, der mehr auf das je Eigene einer Sache schaut und wie es ge- 
worden ist, stellt sich die gleiche Entwicklung jedoch erheblich anders dar. 
Er weiß, mit welchen Schwierigkeiten von seiten der traditionellen Kräfte 
und der Amtskirche jede neue und neuartige Gemeinschaftsbildung im 
Bereich des Mönchtums und des Ordenslebens verbunden war. Immer 
wieder spielt sich das gleiche ab, beim Aufkommen der Regularkanoniker, 
der Mendikanten, der neuzeitlichen Orden und Genossenschaften: Das 
Neue gerät mit überlieferten Anschauungen und Vorstellungen, die als 
sakrosankt gelten, in Konflikt und wird von diesen bekämpft oder zumin- 
dest gehemmt. Die Mönche stehen gegen die Kanoniker auf, die zwar 
Mönche sein wollen, aber ihr Kloster verlassen und die reguläre Seelsorge 
zu ihrem Programm machen. Dominikus kann sein Konzept der Wander- 
predigt nicht ganz durchführen; er muß sich in vielem der Tradition beu- 
gen, ebenso Franziskus. Was Ignatius schuf, war eigentlich gar kein Orden 
im überlieferten Sinn mehr; seine Nachfahren haben manche Abstriche 
vom ursprünglichen Konzept machen müssen. Wie schwer war es endlich 
für die tätigen Genossenschaften der Neuzeit mit ihren apostolischen und 
karitativen Werken, als dem Religiosenstand zugehörig anerkannt zu wer- 
den; endgültig geschah das erst durch das neue Kirchenrecht (CIC), nicht 
ohne daß sie vorher den traditionellen Orden hinsichtlich der klösterlichen 
Lebensweise (Klausur, Habit, Observanzen, religiöse Übungen, für die 
Laiengenossenschaften das gemeinsame Offizium) gleichgeschaltet worden 
waren. Zu stark war das Gewicht dessen, was nach überlieferter Anschau- 
ung zur evangelischen Vollkommenheit gehörte: nicht nur die Befolgung 
der evangelischen Räte, sondern das Verlassen der Welt, die Trennung 
von der menschlichen Gesellschaft, eine vom gewöhnlichen Leben sehr 
verschiedene, ja ihr entgegengesetzte Lebensweise, die vita regularis5. 
Dahinter stand das alte monastische Ideal der Beschauung, das Einsam- 
keit und Schweigen forderte und selbst den Verkehr unter den Mitbrüdern 
(Mitschwestern) einschränkte. Mochten die verschiedenen Gemeinschaften 
sich im Lauf der Jahrhunderte auf einen je neuen Ruf Gottes hin, entspre- 
chend den Erfordernissen der Zeit, neuen und verschiedenartigen Zielen 
zugewandt haben, ihr Hauptziel blieb die Kontemplation, das Gebet, der 
alleinige Dienst für Gott und das Da-Sein für Ihn. Das Leben in der 
Welt lenkt vom Einen Notwendigen ab; man muß es darum möglichst 
meiden. Die Tätigkeit außerhalb des Klosters, auch wenn sie dem Mit- 
menschen gilt, zerstreut; sie darf darum nur mit Maß ausgeübt werden. 

5 Vgl. dazu: A. Larraona, Constitutionis Apostolicae (•Provida mater") pars altera, seu 
Legis peculiaris Institutorum saecularium exegetica, dogmatica, practica illustratio, in: 
De Institiitis saecularibus, Documenta Pontificia necnon Studia dogmatica, iuridica, 
historica, practica. I, Rom 1951, 42 f. (nr. 4); 49 (nr. 7). 



Friedrich Wulf 446 

Etwas vom Glanz evangelischer Vollkommenheit, deren Gipfel man im 
eremitischen Dasein und im Inklusentum sah, sollte auf alle Gemeinschaf- 
ten des Religiosenstandes fallen, auch wenn sie sich löblicherweise und not- 
gedrungen äußeren Werken widmeten und das Ideal nicht ganz verwirk- 
lichen konnten6. 

Im Horizont dieses Ideals werden in den beiden päpstlichen Dokumen- 
ten nun auch die Säkularinstitute gesehen und gewertet, mag noch so sehr 
und betont ihr Weltcharakter als das ihnen Eigentümliche und Wesens- 
mäßige herausgestellt werden. Sie sind die jüngste Frucht der oben ge- 
schilderten Entwicklung. Der Kern ihrer religiösen Haltung, die Ganz- 
weihe an Gott durch das Gelöbnis der evangelischen Räte, unterscheidet 
sich in nichts vom Kern der Ordensspiritualität7. Darum gilt ihnen auch 
die gleiche Forderung, die Pius XII. einmal vor Ordensoberen erhob: 
•Wer immer nach der evangelischen Vollkommenheit strebt, muß sich 
von dieser Welt zurückziehen und sich von ihr trennen, tatsächlich im Maß 
seiner besonderen gottgegebenen Berufung, der Neigung nach aber voll- 
ständig . . . Wer nämlich für den Herrn leben und ihm vollkommen dienen 
will, muß gänzlich frei sein von aller Zuneigung zur Welt. Dem Herrn 
dient man nicht vollkommen, wenn man ihm nicht allein dient"8. Wie hier, 
so ist auch in •Provida mater" und •Primo feliciter" von der Welt zu- 
nächst nur negativ die Rede. Sie ist sündige und gottferne Welt. •Von 
zahllosen Lastern entstellt"9, wird sie •täglich durch so viele schreckliche 
Übel verwüstet und geschändet; geistlos und umnachtet, liegt sie in Finster- 
nis"10. Wenn die Mitglieder der Säkularinstitute dennoch in ihr bleiben - 
•obwohl (etsi) sie in der Welt bleiben", heißt es in •Primo feliciter"11 -, so 

6 Noch Papst Paul VI. sieht Würde und Vorzug des Ordenslebens (in seiner ganzen 
Ausfächerung) vor dem Weltleben mit Thomas von Aquin darin, daß •die Vollkommen- 
heit der Liebe, auf die die Räte ausgerichtet sind, die Mitte hält zwischen (der Vollkom- 
menheit der ewigen Heimat und der Vollkommenheit des Weges); so nämlich, daß der 
Mensch soweit irgendwie möglich sich der weltlichen Dinge, auch der erlaubten, enthält, 
die den Geist, wenn sie ihn mit Beschlag belegen, an der ständigen Bewegung des Her- 
zens auf Gott hin hindern" (S. Th. II•II q 44 a 4 ad 2 u. ad 3). So in der Ansprache vom 
7. März 1967 an die zum ersten Mal in Rom zusammengekommenen Vertreterinnen der 
neugegründeten internationalen Vereinigung der Höheren Ordensoberinnen (AAS 59 
[1967] 340). 

7 •Vom vollen Bekenntnis zur christlichen Vollkommenheit, das ganz auf den evange- 
lischen Räten beruht und den Kern des Ordenslebens ausmacht, darf keinerlei Abstrich 
gemacht werden" (•Primo feliciter", a. a. 0. 284 [II]). Vgl. auch A. Larraona, a. a. O. 42: 
•Die Säkularinstitute können unter theologischer und aszetischer Rücksicht der Substanz 
nach ordensmäßige Institute genannt werden." 
8 AAS 50 (1958) 156. Der erste Satz dieses Zitats wurde in den Vorentwürfen des Ordens- 
dekrets zur Kennzeichnung der von den Mitgliedern der Säkularinstitute geforderten 
Welthaltung herangezogen. 
9 •Provida mater", a. a. O. 117. 
10 •Primo feliciter", a. a. 0. 283 f. » Ebd. 285 (V); ähnlich 284. 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 447 

tun sie es aufgrund einer besonderen Berufung12, mit der eine eigene Be- 
rufungsgnade verbunden ist. Sie dürfen aber •an der Welt keinen Anteil 
haben"13. 

Auf einen ganz anderen Ton gestimmt sind demgegenüber die bekann- 
ten Sätze aus •Primo feliciter", die das Spezifische und Unabdingbare der 
Säkularinstitute beschreiben, dasjenige, worin •ihre ganze Existenzberech- 
tigung liegt"1*. Danach sollen ihre Mitglieder die Vollkommenheit nicht 
nur in der Welt leben, sondern •sie in allen Dingen, die erlaubt und mit 
den Verpflichtungen und Werken dieser (d. h. der evangelischen) Voll- 
kommenheit vereinbar sind, an das Leben in der Welt anpassen". Sie sol- 
len •das Apostolat . .. gleichsam aus dem Innern der Welt heraus aus- 
üben, also in Berufsformen, Arbeitsweisen, Gestalten, Orten, Umständen, 
die ihrer welthaften Lebenssituation entsprechen". Wie soll man solche 
Sätze interpretieren? Davon hängt im Grunde alles ab: Wesen und Spiri- 
tualität der neuen Gemeinschaften. Kommt man vom überlieferten Ideal 
der evangelischen Vollkommenheit her, dann muß bei aller Welthaftig- 
keit die innere Weltdistanz der Säkularinstitute so tiefgreifend sein, daß 
ihre Mitglieder, obwohl mitten in der Welt, von ihr unberührt bleiben 
und als rein geistliche Menschen gleichsam durch sie hindurchgehen, weil 
sie ihr Herz einzig auf Gott und auf Christus den Herrn zu richten ver- 
suchen. Versteht man aber die Aussagen von •Primo feliciter" im Sinn 
einer echten Weltbegegnung, eines Eingehens in die Welt der Arbeit und 
des Berufes, eines Sich-Einlassens auf die Aufgaben der menschlichen 
Gesellschaft, dann wird das überkommene Vollkommenheitsideal ge- 
sprengt oder bedarf zumindest einer wesentlichen Korrektur. In den bei- 
den Gründungsurkunden der Säkularinstitute ist dieses Dilemma nicht 
gesehen, wohl deswegen nicht, weil das Thema •Welt", wie es auf dem 
Konzil zur Debatte gestanden ist, noch gar nicht in den Blick gekommen 
war. So verwundert es nicht, daß der ganzen Konstruktion, wie sie in den 
Dokumenten zum Vorschein kommt, eine Zwiespältigkeit anhaftet, die 
unbefriedigt läßt und den Säkularinstituten im Grund nicht gerecht wird. 
Das läßt sich leicht zeigen. 

Die Grundkonzeption der dort vorgetragenen Lehre ist ungefähr fol- 
gende: Die Orden und Genossenschaften (religiones), deren Mitglieder 
die Welt verlassen und dies durch öffentliche, von der Kirche anerkannte 
Gelübde bekräftigt haben, verkörpern in höchster Form und vollständig 
den kanonischen Stand der Vollkommenheit. Die Gesellschaften des ge- 
meinsamen Lebens ohne (öffentliche) Gelübde, die aber im übrigen dem 

12 •Provida mater", a.a.O. 117, 118. 
13 •Primo feliciter", a. a. O. 284: .... de quo (sc. mundo) non sunt" (vgl. Jo 15,19j. 
14 Ebd. 184. 



Friedrich Wulf 448 

Geist nach und institutionell den Orden und Genossenschaften sehr ver- 
wandt sind, erfüllen das Wesentliche (substantiam) des kanonischen Voll- 
kommenheitsstandes; auch ihre Mitglieder haben ja sichtbar die Welt ver- 
lassen, führen ein von der Welt getrenntes, gemeinsames Leben und 
haben sich unwiderruflich auf die evangelischen Räte verpflichtet. Beide 
Gruppen bilden •einen eigenen kanonischen Stand im strengen Sinn" 
(d. h. mit allen äußeren Merkmalen, die einen öffentlich-rechtlichen Stand 
als solchen in der Kirche kennzeichnen), der einzig und gänzlich (unice et 
ex integro) dem Streben nach Vollkommenheit geweiht ist"15. Wie wer- 
den die Säkularinstitute demgegenüber eingestuft? Sie kommen •durch 
ihre innere Verfassung (interna constitutione), ihre hierarchisch geord- 
nete Leitung (hierarchica regiminis ordinatione), ihre volle, durch keine 
anderen Bindungen begrenzte Hingabe (plena nullisque aliis vinculis 
limitata deditione), durch das Gelöbnis der evangelischen Räte (consilio- 
rum evangelicorum professione) und endlich durch den Grundsatz, Dien- 
ste (in der Kirche) zu übernehmen und apostolisch tätig zu sein" (in ratione 
denique ministeria et apostolatum exercendi) im Wesentlichen (quoad sub- 
stantiam) den Vollkommenheitsständen, vor allem den Gesellschaf ten ohne 
öffentliche Gelübde, nahe (propius accedunt ad status canonicos perfec- 
tionis), obwohl sie kein Leben in Gemeinschaft führen". So nach •Provida 
mater"16. Ähnlich nach •Primo feliciter": Sie werden •wegen der Ganz- 
weihe an Gott und für die Menschen, zu der sich ihre Mitglieder, trotz 
ihres Bleibens in der Welt, mit Zustimmung der Kirche verpflichten, und 
wegen ihres internen hierarchischen, interdiözesanen und universalen 
Aufbaus, der verschiedene Grade zuläßt, mit vollem Recht zu den von der 
Kirche rechtlich geregelten und überprüften Vollkommenheitsständen ge- 
zählt"17. Das Wertgefälle von den Orden zu den Säkularinstituten ist 
nicht zu übersehen, auch wenn es sich hier um eine vorrangig kanonistische 
Sicht handelt. Natürlich werden die Säkularinstitute mit höchstem Lob 
bedacht. Sie gelten als besondere Frucht der Gnade in der gegenwärtigen 
Zeit. Aber das Verbleiben ihrer Mitglieder in der Welt, ohne irgendein 
Unterscheidungsmerkmal hinsichtlich ihrer Lebensweise sowie das Fehlen 
der vita communis, das die Trennung von der Welt zum Ausdruck bringt, 
bedeuteten doch für die überlieferte Lehre von der evangelischen Voll- 
kommenheit ein ernstes Hindernis, sie in den von der Kirche anerkannten 
Stand der Vollkommenheit einzureihen. Wenn es dennoch geschehen ist, so 
mag das (nach Zahl und segensreicher Wirksamkeit) große Gewicht der 
schon bestehenden Institute sowie die Erkenntnis ihrer Notwendigkeit für 
das Apostolat in der modernen Gesellschaft den Ausschlag dafür gegeben 

15 •Provida mater", a. a. O. 117. 16 Ebd. 117 f. " A. a. 0. 285 f. 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 449 

haben. Aber eine Theorie dazu, wie das Ideal evangelischer Vollkommen- 
heit, das um des ausschließlichen Dienstes Gottes willen eine radikale 
Weltabsage enthält18, mit dem ,Weltcharakter' und dem ,Weltapostolat' 
zu einer Einheit zu verbinden ist, wird nicht vorgelegt. Beide, gleich kon- 
stitutiven Grundelemente der Säkularinstitute stehen vielmehr unverbun- 
den nebeneinander; sie sind weder theologisch noch anthropologisch inte- 
griert. Der ganze Streit darum, ob die Mitglieder der Säkularinstitute noch 
Laien genannt werden können oder im Grund mehr den Religiösen zuge- 
rechnet werden müssen, hängt nicht zuletzt damit zusammen19. Die hier 
berührte Frage ist nur symptomatisch für die vielen Probleme, die die 
Gründungsurkunden der Säkularinstitute aufgeworfen haben. 

II. Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils 

Hat das Zweite Vatikanische Konzil die Idee der Säkularinstitute tiefer 
erhellt und damit eine Grundlage für eine vertiefte, ihnen angepaßte Spi- 
ritualität gegeben? Zunächst scheint es nicht. Die auf die Säkularinstitute 
sich beziehenden Texte der ersten Entwürfe zum Ordensdekret zeigen es 
mit aller Deutlichkeit. Sie sind alle - mehr oder weniger wörtlich - den 
beiden kirchlichen Grunddokumenten entnommen und wiederholen nur 
deren Lehre. Im ursprünglichen, von der vorkonziliaren Kommission für 
die Ordensleute ausgearbeiteten Entwurf las man das alte Vorstellungs- 
schema, mit Formulierungen, die •Provida mater" entnommen sind: •Die 
Orden verzeichnen in ausgezeichneter Weise (eximie) alle Elemente, die 
als notwendig zum vollständigen juridischen Vollkommenheitsstand ge- 
rechnet werden" (Art. 15). •Die Gesellschaften des gemeinsamen Lebens 
ohne öffentliche Gelübde bewahren die Substanz des Vollkommenheits- 
standes und sind den Ordensgemeinschaften durch eine tiefgehende Ähn- 
lichkeit verbunden" (Art. 16). Von den Säkulärinstituten wurde einfach 
gesagt, daß sie die Substanz des Vollkommenheitsstandes besitzen (Art. 
17-18). Ähnliches gilt vom zweiten, verkürzten Entwurf des Ordens- 
dekrets von 1963, der seine Aussagen über die Säkularinstitute meist 
•Primo feliciter" entnahm: •Die Säkularinstitute erfordern eine wahre 
und im wesentlichen vollkommene (essenlialiter completa), von der Kirche 
gutgeheißene Verpflichtung zu einem Leben nach den evangelischen Räten, 
wenn auch in der Welt". Und weiter: •Diese Verpflichtung, die der Sub- 

18 Vgl. Ordensdekret, Art. 5: •Die Mitglieder aller Institute sollen sich bewußt bleiben, 
daß sie durch ihr Gelöbnis der evangelischen Räte. . . nicht nur der Sünde gestorben sind 
(vgl. Rom 6, 1), sondern auch der Welt entsagt haben." 
19 Die Veröffentlichungen über diese Frage sind zahlreich; zuletzt noch: G. Lazzati, II 
<problema> degli Istituti secolari, in: Rivista die ascetica e mistica 12 (1967) 418 ff.; dort 
auch weitere Literaturangaben: Anm. 5, S. 419. 



Friedrich Wulf 450 

stanz nach tatsächlich ordensmäßig ist (quoad substantiam vere religiosa), 
verleiht den in der Welt lebenden Männern und Frauen, Laien und Kle- 
rikern eine Weihe, die derjenigen in den Vollkommenheitsständen ähn- 
lich ist" (Art. 10). Der Schlußsatz des Artikels lautete: •Die Erreichung 
eines so schweren Zieles verlangt von den Mitgliedern der Säkularinsti- 
tute, daß sie sich nicht nur ,rein bewahren von der Befleckung durch diese 
Welt' (vgl. Jak 1,27), sondern auch in den Dingen dieser vorübergehen- 
den Welt (vgl. 1 Kor 7,31) zu unterscheiden vermögen, was Christi Kreuz 
entgegensteht und was mit dem Gottesreich übereinstimmt, ihm förderlich 
ist." In der rein negativen Darstellung der Welt wird offenkundig, wie 
sehr das traditionelle Ideal der evangelischen Vollkommenheit Pate ge- 
standen hat. Das Weltapostolat in seinem positiven Gehalt kommt noch 
gar nicht in den Blick. 

Demgegenüber weist der endgültige Text des Ordensdekrets (Art. 11) 
einige wesentliche Verbesserungen auf. Das in den beiden Grunddoku- 
menten festgestellte Wertgefälle von den Orden über die Gesellschaften 
des gemeinsamen Lebens bis zu den Säkularinstituten ist verschwunden. 
Der ganze Text ist in seinem Tenor positiv, ohne irgendeinen wertenden 
Vergleich mit den anderen Gemeinschaften des Rätestandes. Und auch 
der paränetische Schlußsatz des Entwurfs von 1963, der das Verhältnis 
zur Welt sehr einseitig sah, fehlt im jetzigen Dekret. An dessen Stelle 
ist eine sehr nüchterne und konkrete Mahnung getreten, die alle diejeni- 
gen begrüßen werden, die um die Mängel in der Einführung der •Novi- 
zen" und in der regelmäßigen Weiterbildung der Mitglieder der Säkular- 
institute wissen. Nicht zuletzt wird auch zum •Weltcharakter" bzw. zum 
Apostolat •in und gleichsam aus dem Innern der Welt heraus" etwas 
Wichtiges gesagt, wenn eine Schulung der Mitglieder •im religiösen und 
profanen Bereich" gefordert wird. Hier kommt, wenn auch äußerst knapp 
und sehr allgemein, etwas zum Vorschein, das die traditionelle Vorstel- 
lung von der evangelischen Vollkommenheit überschreitet. Es wird die 
Voraussetzung für eine echte Weltbegegnung und Weltbewältigung im 
Sinn des göttlichen Schöpfungs- und Heilsauftrags - eines ist vom ande- 
ren nicht zu trennen - genannt. Die Mitglieder der Säkularinstitute müs- 
sen nicht nur geistliche Menschen sein, sondern in ihrem jeweiligen Le- 
bens- und Berufsbereich mit der Welt, ihren Strukturen und Aufgaben, 
mit der Mentalität und den Nöten der heutigen Gesellschaft und des heu- 
tigen Menschen, vertraut sein, wollen sie ein wirksames Apostolat ausüben. 
Die von ihnen (ausdrücklich oder durch ihr Lebenszeugnis) verkündete 
Botschaft von Tod und Auferstehung Christi wird nur dort ankommen, 
wo sie die Freuden und Leiden, die Aufgaben und Arbeiten der Men- 
schen ihrer Zeit teilen und in diesem Sinn •mitten in der Welt" sind. - 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 451 

So wenig es auf den ersten Blick scheinen mag, was hier gesagt ist, im Hin- 
blick auf die Aussagen der beiden Grunddokumente ist es schon viel; es 
weist wenigstens auf ein entscheidendes Problem hin, das den Säkular- 
instituten heute aufgegeben ist. 

Daß diese Interpretation nicht fehl geht, scheint uns durch eine Reihe 
anderer Konzilstexte eine Stütze zu erfahren. Sie wurden in den letzten 
Jahren mit Recht öfter zur Erhellung des besonderen Dienstes und der sich 
daraus ergebenden Spiritualität der Säkularinstitute herangezogen. Es 
handelt sich vor allem um zwei Stellen, an denen vom apostolischen Auf- 
trag der Laien die Rede ist. Was dort gesagt wird, zeigt eine auffallende 
Ähnlichkeit - bis in die Worte hinein - mit der Art und Weise, wie die 
beiden kirchlichen Grunddokumente die Eigenart des Apostolats der Säku- 
larinstitute, •die ihren ganzen Existenzgrund ausmacht" (•Primo f eliciter"), 
kennzeichnet. Die erste Stelle findet sich im vierten Kapitel der Dogmatischen 
Konstitution über die Kirche, das Stellung und Aufgabe der Weltlaien in 
der Kirche zum Thema hat. Dort heißt es: •Den Laien ist der Weltcharak- 
ter in besonderer Weise eigen (Laicis indoles saecularis propria et pecu- 
laris est) ... Sie leben in der Welt, das heißt in all den einzelnen irdischen 
Aufgaben und Werken und den normalen Verhältnissen des Familien- 
und Gesellschaftslebens, aus denen ihre Existenz gleichsam zusammen- 
gewoben ist. Dort sind sie von Gott gerufen, ihre eigentümliche Aufgabe, 
vom Geist des Evangeliums geleitet, auszuüben und so wie ein Sauerteig 
(fermenti instar) zur Heiligung der Welt gewissermaßen von innen her 
(velut ab intra) beizutragen und vor allem durch das Zeugnis ihres Lebens, 
im Glanz von Glaube, Hoffnung und Liebe Christus den anderen kund zu 
machen. Ihre Aufgabe ist es also in besonderer Weise, alle zeitlichen 
Dinge, mit denen sie eng verbunden sind, so zu durchleuchten und zu ord- 
nen, daß sie immer Christus entsprechend geschehen und sich entwickeln 
und zum Lob des Schöpfers und Erlösers gereichen" (Art. 31). Die zweite 
Stelle findet sich im Dekret über das Laienapostolat. Sie lautet: •Durch 
ihr (der Laien) Bemühen um die Evangelisierung und Heiligung der Men- 
schen und um die Durchdringung und Vervollkommnung der zeitlichen 
Ordnung mit dem Geist des Evangeliums üben sie tatsächlich ein Aposto- 
lat aus. So legt ihr Tun in dieser Ordnung offen für Christus Zeugnis ab 
und dient dem Heil der Menschen. Da es aber dem Stand der Laien eigen 
ist, inmitten der Welt und der weltlichen Aufgaben (in medio saeculi 
negotiorumque saecularium) zu leben, sind sie von Gott berufen, vom 
Geist Christi beseelt nach Art des Sauerteigs ihr Apostolat in der Welt 
auszuüben (fermenti instar in mundo apostolatum suum exerceant)" 
(Art. 2). Dabei dürfen sie •in der rechten Erfüllung ihrer weltlichen 
Pflichten in den gewöhnlichen Lebensverhältnissen die Vereinigung mit 



Friedrich Wulf 452 

Christus nicht von ihrem Leben abspalten . .. Frei von der Sklaverei des 
Reichtums und auf jene Güter bedacht, die ewig währen, weihen sie sich ... 
hochherzig (generoso animo totos se dedicant) der Aufgabe, die Herrschaft 
Gottes auszubreiten und die zeitliche Ordnung mit dem Geist Christi zu 
durchdringen und zu vervollkommnen" (Art. 4). 

Besser könnte man auch die spezifische Aufgabe der Säkularinstitute 
nicht beschreiben. Was hier zu lesen ist, könnte ebensogut in den beiden 
Grunddokumenten •Provida mater" und •Primo feliciter" stehen. Man- 
che Worte und Sätze lassen sich einfach auswechseln; sie finden sich hier 
wie dort. Beide Gruppen leben unter den gleichen Bedingungen: •in welt- 
haften Berufen, Diensten, Formen, Orten, Lebensumständen" (•Primo 
feliciter"), beide sollen sich dem Dienst Gottes ganz weihen oder haben 
sich ihm in besonderer Weise und für immer geweiht, beide sollen •durch 
die tägliche innere Berührung (per contactum intrinsecum et quotidianum) 
die Welt der Familie, der Berufe und der ganzen bürgerlichen Gesellschaft 
erneuern" (•Provida mater"), sie •wie ein Sauerteig", •von innen her" 
mit dem Geist Christi, des Evangeliums durchdringen. Dann ist aber auch 
ihre Spiritualität im Kern die gleiche. Man sage nicht, die Befolgung der 
evangelischen Räte schaffe eine ganz andere Haltung zur Welt, als der 
Laie sie habe, eine Haltung der Distanz und der Entsagung. Denn auch 
der Laie muß diese Haltung zur Welt einnehmen, falls er nur ein Christ 
sein will und mit der Botschaft Jesu, der Nachfolge Christi ernst macht. 
Gerade dazu hat ja das Konzil immer wieder gemahnt, in dem Maße es 
die Berufung aller Christen zur Heiligkeit herausgestellt hat. Der christ- 
liche Weltlaie ist nicht nur ein der Welt Zugewandter, einer, der die Güter 
dieser Welt gebrauchen darf und dem die hiesigen Ordnungen anvertraut 
sind, daß er sie verwalte, ordne und vervollkommne; eine solche Beschrei- 
bung wäre ungenügend, ja irreführend. Er muß die Welt auch •verwan- 
deln", ihr den Geist selbstloser Liebe einstiften, sie auf ihre volle Beru- 
fung und Vollendung in Christus ausrichten20 und so •Gott darbringen"21. 
Das aber vermag er nicht ohne den •Geist der Seligpreisungen"22, den 
Geist der Entsagung und des Kreuzes Christi, der als solcher das Leben in 
der Auferstehung, die vollkommene Liebe, in sich enthält. Wenn das wahr 

20 Dekret über das Laienapostolat, Art. 7. In diesem Artikel ist vom positiven Sinn der 
Welt, von ihrem relativen Eigenwert sowie von ihrer Hinordnung auf das letzte Ziel des 
Menschen und der Schöpfung die Rede. Zum gleichen Thema vgl. Pastoralkonst. über 
die Kirche in der Welt von heute, Art. 33-39. 
21 Dogmat. Konstitution über die Kirche, Kp. IV, Art. 31. 
22 Dreimal begegnet dieser Ausdruck in den Konzilsdokumenten, immer im Zusammen- 
hang der spezifischen Aufgabe der Laien: Dogmat. Konst. über die Kirche, Art. 31; Dekret 
über das Laienapostolat, Art. 4; Pastoralkonst. über die Kirche in der Welt von heute. 
Art. 72. - Vgl. dazu A. Grillmeier, Der Geist der Seligpreisungen und das Zweite Vat. 
Konzil, in: GuL 38 (1965) 321 ff. 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 453 

ist, und das Konzil hat es auffallend oft betont, dann ist aber umgekehrt 
derjenige, der um des Apostolats in der Welt willen die evangelischen 
Räte befolgt, nicht nur einer, der der Welt entsagt hat und darum, obwohl 
er in der Welt bleibt, kein inneres Verhältnis mehr zu ihr besitzt, höch- 
stens noch ein äußeres, das der Pflicht und des apostolischen Eifers. Im 
tiefsten muß er vielmehr die gleiche Haltung zur Welt einnehmen, die dem 
Weltchristen eignen sollte. Sie darf für ihn nicht nur Mittel zu einem 
übernatürlichen, apostolischen Zweck sein; denn sie hat ihren relativen 
Eigenwert, der nicht übersprungen werden kann. Diesen Eigenwert gilt 
es nicht nur theoretisch anzuerkennen, sondern - im Maße der realen 
Weltberührung - auch zu leben und zum Leuchten zu bringen. 

So sind denn hier wie dort, für die Mitglieder der Säkularinstitute 
ebenso wie für die Weltchristen, zugleich Weltzuwendung und Weltent- 
haltung geboten, mögen die Formen der Realisierung der daraus folgen- 
den ambivalenten Welthaltung jeweils noch so verschieden sein. Eines 
muß allerdings noch hinzugefügt werden: Beide Verhaltensweisen zur 
Welt sind in einem Christenleben unlöslich miteinander verbunden; sie 
dürfen niemals einer Zweiheit des Lebens, hier geistliches Leben, Umgang 
mit Gott im Gebet, dort Stehen und Arbeiten in der Welt, Vorschub lei- 
sten. Wenn darum dem Weltchristen gesagt wird, er dürfe •die Vereini- 
gung mit Christus nicht von seinem übrigen Leben abspalten"23, so gilt das 
gleiche auch von den Säkularinstituten. Immer ist beides zur Einheit zu 
bringen. Wie anders könnte der Christ sonst wirklich wie ein Sauerteig 
die Welt und ihre Ordnungen durchdringen. Vom überlieferten Ideal 
evangelischer Vollkommenheit her liegt allerdings für die Säkularinsti- 
tute die andere Gefahr näher, daß das Geistliche das Weltliche aufsaugt 
und dieses zu äußerlich aufgefaßt wird, als bloßer Raum oder als Mittel 
für die angestrebten apostolischen Zwecke. Wenn darum in Artikel 11 des 
Ordensdekrets den Säkularinstituten gesagt wird, sie müßten •die Ganz- 
hingabe an Gott" im Gelöbnis der evangelischen Räte •als ihr Hauptziel" 
betrachten (praecipue intendant), so darf das nie in diesem Sinn interpre- 
tiert werden, andernfalls wären sie nicht jenes •vorzügliche Instrument 
der Weltdurchdringung und des Apostolats" (instrumentum valde oppor- 
tunum penetrationis et apostolatus), als das sie in •Provida mater"24 hin- 
gestellt werden. 

Dürfen wir die Aussagen der beiden Grunddokumente über den •Welt- 
charakter" und das •Weltapostolat" der Säkularinstitute so auslegen? Wir 
glauben ja. Die Konzilstexte - wir könnten noch weitere anführen - und 
die ihnen zugrunde liegende Intention, Kirche und Welt wieder stärker 
miteinander ins Gespräch zu bringen, ohne einem Weltoptimismus zu ver- 
23 Dekret über das Laienapostolat, Art. 4. 24 A. a. O. 118. 



Friedrick Wulf 454 

fallen, ohne Abstriche an der Botschaft vom Kreuz zu machen, berechtigen 
uns dazu, ja fordern es. Seit der Veröffentlichung von •Provida mater" 
und •Primo feliciter" sind 20 Jahre vergangen. Die inzwischen vor sich 
gegangene Entwicklung der Kirche hinsichtlich eines heilstheologischen 
und pastoraltheologischen Denkens machen es uns zur Pflicht, sie mit 
neuen Augen zu sehen. Wir haben wieder deutlicher erkannt, daß die Sen- 
dung der Kirche, wie die Sendung Christi selbst, eine Sendung in die Welt 
hinein und für die Welt ist, wobei Kirche und Welt nicht einfach einander 
gegenüberstehen wie zwei gänzlich voneinander unterschiedene Größen; 
die Kirche ist vielmehr nach ihrer menschlichen Seite selbst Welt, wie auch 
Je?us einer von uns war und nicht wie ein Fremder, rein Himmlischer 
unter uns lebte; darum sind in ihr, wie in Christus, ihrem Haupt, Himm- 
lisches und Irdisches, Geistliches und Weltliches aufs innigste miteinander 
verbunden. Was von der Kirche ausgesagt wird, gilt auch vom einzelnen 
Christen. Er soll ein •geistliches", •himmlisches", •engelhaftes" Leben 
führen - die alten Ausdrücke aus der Spiritualität der frühen Kirche haben 
ihren tiefen, unersetzlichen Sinn -, aber •mitten in der Welt", in echter 
Begegnung und Auseinandersetzung mit ihr, in der Sorge für sie und der 
Arbeit an ihr (wobei die Realisierung eines solchen Weltbezugs äußerst 
verschieden sein kann), andernfalls würde er einer Täuschung verfallen, 
weil sein Wesen verkennen, das ihn schon rein human, aus Gründen per- 
sonaler Reifung, dazu verpflichtet. Welt ist nicht nur der Raum, in dem 
der Christ lebt, arbeitet und fromm ist, den betenden Umgang mit Gott 
sucht, nicht nur das Material, an dem er sich geistlich übt, um zur Vollkom- 
menheit zu gelangen, nicht nur das Feld seines apostolischen Wirkens, auf 
das er sich um des Apostolats willen begibt. Das Leben •in den gewöhn- 
lichen Umständen dieser Welt" und das welthafte Tun selbst gehen viel- 
mehr mit in die Heiligung und Vollendung des Christen ein. Das Konzil 
hat daran keinen Zweifel gelassen. Im 5. Kapitel der Dogmatischen Kon- 
stitution über die Kirche liest man: •Alle Christgläubigen werden in ihrer 
Lebenslage, ihren Pflichten und Verhältnissen und durch dies alles von 
Tag zu Tag mehr geheiligt, wenn sie alles aus der Hand des himmlischen 
Vaters im Glauben entgegennehmen und mit Gottes Willen zusammen- 
wirken und so die Liebe, mit der Gott die Welt geliebt hat, im zeitlichen 
Dienst selbst allen kund zu machen." Man wende nicht ein, das sei nur den 
Weltchristen gesagt. Ganz abgesehen davon, daß hier ausdrücklich von 
allen Gläubigen die Rede ist, hat das Konzil immer wieder betont, daß es 
zwar viele, je besondere und voneinander verschiedene Dienste in der 
Kirche gebe, aber nur eine Sendung, an der alle teilhaben. Damit ist am 
überlieferten Ideal evangelischer Vollkommenheit, das im größtmöglichen 
Umfang eine äußere, nicht nur innere Weltenthaltung verlangte - Tho- 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 455 

mas von Aquin sagt: •(Wer nach der evangelischen Vollkommenheit 
strebt, soll sich) soweit irgend möglich der weltlichen Dinge, auch der er- 
laubten, enthalten"25 - eine Korrektur vorgenommen worden, die für die 
Herausarbeitung einer den Säkularinstituten spezifischen Spiritualität von 
großer Bedeutung ist. Soweit wir sehen, ist die hier fällige Aufgabe in der 
Literatur noch nicht tief und umfassend genug aufgegriffen worden26. 

Mit der Herausstellung des unerläßlichen Weltbezuges christlicher Voll- 
kommenheit ist aber auch die traditionelle kirchliche Ständetheologie in 
Bewegung geraten. Die kanonische Errichtung und Stand-Werdung der 
Säkularinstitute hat dazu mit entscheidend beigetragen. In den beiden 
Grunddokumenten ist die Beschreibung des Status der Säkularinstitute 
allerdings noch zwiespältig. Wenn von ihnen als einem •vorzüglichen 
Instrument der Weltdurchdringung", dem •Salz" und •Sauerteig" in einer 
gottentfremdeten, sündigen Welt gesprochen wird, dann ist hier ohne 
Zweifel in erster Linie an die Ausstrahlung persönlicher, individueller 
Heiligkeit, vollkommener Gottverbundenheit und Gottesliebe gedacht - 
nicht von ungefähr wird immer die totale Hingabe, die Ganzweihe an 
Gott als die unabdingbare Voraussetzung für den Vollkommenheitsstand 
in Erinnerung gerufen -, das besondere Apostolat wird eigens davon ab- 
gehoben. Anderseits wird aber betont, daß nicht nur das ganze Leben der 
Mitglieder der Säkularinstitute eine bewußt apostolische Ausrichtung 
haben müsse, sondern •das Apostolat in der Welt und gleichsam aus dem 
Innern der Welt heraus" der Grund für ihre Entstehung sei27, das •beson- 
dere Ziel" also (das Apostolat) das •allgemeine Ziel" (die Ganzhingabe 
an Gott im Gelöbnis der evangelischen Räte) herausgerufen und gefordert 
habe28. Damit war die alte Unterscheidung zwischen dem •Stand der zu 
erwerbenden Vollkommenheit" (status perfectionis adquirendae), dem 
nach Thomas in erster Linie die Gottesliebe zugeordnet war, und dem 
•Stand der auszuübenden Vollkommenheit" (status perfectionis exercen- 
dae), dem, wie dem Bischofsstand, die Nächstenliebe zugeordnet war, im 
Grund schon aufgegeben. Aber erst die Entwicklung der beiden letzten 
Jahrzehnte hat hier eine größere Klarheit gebracht. Man kann heute nicht 

25 S. Th. II-II q 44 a 4 ad 3. 
26 Dankenswerter Weise hat J. Beyer, zur Zeit einer der besten Kenner der Materie, die 
Studien und Aufsätze der beiden letzten Jahrzehnte über die Säkularinstitute (die mei- 
sten von ihnen französischer und belgischer Herkunft) in drei Bänden veröffentlicht unter 
dem Titel: Etudes sur les Instituts seculiers. Texte choisies et presentes. Desclee de Brou- 
wer, Bd. I (1963) 349 S., br. FB 195,-; Bd. II (1964) 201 S., br. FB 120,-; Bd. III (1966) 
271 S., br. FB 225,-. Erstaunlicherweise haben sich nur wenige Arbeiten mit unserer 
Frage befaßt. 
27 So in Art. 11 des Ordensdekrets, das auch hier nur wiedergibt, was in den Grund- 
dokumenten zu lesen ist. 
28 •Primo feliciter", a. a. O. 285 (II). 



Friedrich Wulf 456 

mehr Gottes- und Nächstenliebe, Selbstheiligung und Apostolat so von- 
einander trennen, wie man es jahrhundertelang getan hat. Sie bilden eine 
Einheit und bedingen sich gegenseitig. Mag das soziale Moment christli- 
cher Heiligkeit in unserer Zeit bisweilen auch einseitig und übertrieben, zu 
ungunsten des kontemplativen Moments, der Gottbezogenheit, heraus- 
gestellt werden, so läßt sich doch nicht leugnen, daß mit der hier angedeu- 
teten Wandlung die alte Standeshierarchie in der Kirche zugunsten des 
einen, alle Christen betreffenden Vollkommenheitsideals, relativiert wor- 
den ist, was der hohen Würde besonderer Charismen keinen Eintrag tut. 
Worauf es heute in erster Linie ankommt, ist der jeweils besondere Dienst, 
den jeder Stand und jede Gruppe zum Aufbau des Leibes Christi und zum 
Heil der Welt zu leisten hat. Von daher scheint es uns sekundärer Natur 
zu sein, ob man die Mitglieder der Säkularinstitute mehr den Religiösen 
oder mehr den Laien zurechnen soll und unter welchem Namen man alle 
Gemeinschaften des Rätestandes zusammenfassen kann. Denn die Über- 
gänge sind fließend geworden. Man sollte darum gegenwärtig nicht hin- 
gehen und für die einzelnen Gruppen des Rätestandes allzuscharfe juri- 
dische Abgrenzungen festsetzen29. Sie können dem gelebten Leben, das 
äußerst vielgestaltig ist, nur abträglich sein. Gerade heute, wo so vieles in 
Bewegung geraten ist, sollte man zunächst der Entwicklung einen gewis- 
sen Spielraum lassen. 

Damit sind wir aber schon beim letzten Punkt unserer Untersuchung, bei 
der Frage nach den Aufgaben der Säkularinstitute heute. 

III. Einige Aufgaben der Säkularinstitute in der Gegenwart 

Im Hinblick auf das in den beiden vorausgehenden Teilen Gesagte (nur 
in diesem Rahmen bewegen wir uns hier) möchten wir vor allem auf drei 
Aufgaben hinweisen, die uns den Säkularinstituten im Zug der vom Kon- 
zil geforderten Neubesinnung aufgetragen scheinen. Wir können uns da- 
bei kurz fassen und müssen uns mit einigen Hinweisen begnügen. 

1. Als erstes möchten wir die Bemühungen um ein tieferes Selbstver- 
ständnis nennen. Die diesbezügliche Lehre der beiden Grunddokumente 
•Provida mater" und •Primo feliciter" muß weitergeführt werden, ent- 
sprechend den Aussagen und Intentionen des Konzils sowie der aktuellen 
theologischen Lehrentwicklung, nicht zuletzt aber auch entsprechend den 
Imperativen der gegenwärtigen Stunde (in Kirche und Welt), die nicht 
nur aufs Praktische zielen, auf die Verwirklichung konkreter Angaben, 
sondern von den geistigen Auseinandersetzungen, die sich immer im 

29 In den Anm. 26 genannten drei Bänden beschäftigen sich relativ viele Aufsätze mit 
begrifflichen und juridischen Begrenzungen. 



Die Säkularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 457 

gesellschaftlichen Raum auswirken, getragen sind. Zu den Imperativen 
heute gehört in vordringlicher Weise das Anliegen der Pastoralkonstitu- 
tion des Konzils (das für einen bestimmten Sektor in der Enzyklika •Popu- 
lorum progressio" wieder aufgenommen worden ist), die Weltaufgabe des 
Christen, seine Mitarbeit mit allen, die guten Willens sind, an der Huma- 
nisierung einer in immer stärkerem Maß vom Menschen gemachten Welt. 
Hier liegt wohl eine providentielle Aufgabe der Säkularinstitute. Um ihr 
gerecht zu werden, genügt es nicht, fromm zu sein, ein geistliches Leben 
zu führen, und dazu apostolisch tätig sein zu wollen (oder auch umge- 
kehrt). Beides ist vielmehr in eine Einheit zu bringen, wobei das prägende 
Moment der apostolische Impuls ist. Von ihm muß die Spiritualität der 
Säkularinstitute und ebenso die Verwirklichung der evangelischen Räte 
ihre Ausrichtung erfahren. Man wird sich also Gedanken darüber zu 
machen haben, was es nach dem heutigen Stand der Diskussion um die 
sowohl von den Grunddokumenten wie auch vom Konzil geforderte 
•Durchdringung der Welt mit dem Geist Christi, des Evangeliums" ist 
und wie sie wirksam werden kann, bzw. welche Möglichkeiten hier die 
einzelne Gemeinschaft hat30. Erst daraus kann ein Konzept erwachsen, 
ohne das ein Institut kein rechtes Fundament besitzt. 

2. Damit ist auch die Frage der Institutionalisierung, der konkreten 
Gestalt einer Gemeinschaft gestellt, eingeschlossen ihre Rechtssatzung, 
eine Frage, die bei den Säkularinstituten nicht leicht zu lösen ist. Mit Recht 
ist in den letzten Jahren mit Nachdruck darauf hingewiesen worden, daß 
der •Weltcharakter" der Institute, eben um ihres besonderen Apostolates 
willen, unbedingt und ungeschmälert erhalten bleiben müsse31. Offenbar 
ist man um einen gewissen Trend mancher Institute zu einer genossen- 
schaftlichen, ordensmäßigen Verfassung besorgt, der damit zusammen- 
hängen dürfte, daß man vielfach zu einseitig sozial-karitative Werke oder 
überhaupt Gemeinschaftswerke zum Hauptzweck einer Gemeinschaft ge- 
macht hat. Nun wird man zwar damit rechnen müssen, daß sich in abseh- 
barer Zukunft auch umgekehrt bei den neuzeitlichen tätigen Genossen- 
schaften im Zug des Sich-Freimachens von monastischen Verfremdungen 
ein Trend auf die Gestalt der Säkularinstitute zu zeigen wird, so daß die 
Übergänge, wie schon oben bemerkt, stärker als bisher fließend sein wer- 
den. Aber im Prinzip ist es sicher richtig, daß die Säkularinstitute, wollen 
sie wirklich mit ihrem Weltapostolat ernst machen und ihrer Ursprungs- 

30 Daß man sich hier vor einer christlichen Ideologie hüten muß, die gleichsam als Über- 
bau über den allen gemeinsamen humanen Aufgaben vorgestellt wird, hat jüngst K. Rah- 
ner instruktiv gezeigt: Mitarbeit an der neuen Erde: Problemstudie zur Pastoralkonstitu- 
tion des II. Vaticanums, in: Neues Forum 14 (1967) Oktober, Heft 166, S. 683-687. 
31 Vgl. J. Beyer in: Etudes sur les Instituts seculiers, a. a. 0. Bd. III, Vorwort, S. VII ff. 



Friedrich Wulf 458 

idee (die heute klarer und tiefer als vor zwei Jahrzehnten erfaßt wird) 
treu bleiben, dem Weltcharakter ihrer Gestalt eine besondere Aufmerk- 
samkeit werden widmen müssen. Ob es allerdings dann, wenn hier strenge 
Maßstäbe angelegt werden, in Zukunft noch viele Säkularinstitute geben 
wird, kann bezweifelt werden. Denn mit einem rein äußerlichen Welt- 
charakter ist es nicht getan. Es gehört auch eine gewisse Elite dazu, die die 
Form mit ihrem Geist erfüllt. Der Status einer frommen Vereinigung muß 
auf jeden Fall überschritten sein. 

3. Daraus ergibt sich als drittes die Pflicht einer besonderen Schulung 
der Mitglieder. Was das Ordensdekret, Artikel 18, von allen Gemein- 
schaften des Rätestandes als Voraussetzung einer zeitgemäßen Erneue- 
rung - gedacht ist in erster Linie an die apostolisch tätigen Gemeinschaf- 
ten - verlangt: eine bessere •religiöse und apostolische, theoretische und 
praktische Ausbildung", das betrifft in qualifizierter Weise die Säkular- 
institute. Der Ausdruck einer Schulung •im religiösen und profanen Be- 
reich" wurde mit Bedacht gewählt. Ihre Dringlichkeit entspricht der gestell- 
ten Aufgabe. Beginnen wir mit der Schulung •im profanen Bereich"; sie 
ist die schwierigere. Das dürfte nach dem, was wir über das Weltaposto- 
lat gesagt haben, klar sein. Das Dekret über das Laienapostolat hat die- 
sem Anliegen ein ganzes Kapitel gewidmet82. Das betreffende •Kapitel" 
im Gesamt der Ausbildung in den Säkularinstituten müßte einen entspre- 
chenden Raum einnehmen. Wahrscheinlich stehen die meisten Gemein- 
schaften hier erst am Anfang. Für gewöhnlich denkt man nämlich fast aus- 
schließlich an die religiöse Unterweisung. Daß auch diese angesichts des 
hohen Ideals der Säkularinstitute und der Schwierigkeit seiner Verwirk- 
lichung von entscheidender Bedeutung ist, wird niemand leugnen. In den 
Orden pflegt man dieser Schulung wenigstens ein volles Jahr exklusiv 
vorzubehalten. Haben die Säkularinstitute dem Gleichwertiges an die 
Seite zu stellen? Müßte die Schulung hier nicht sogar noch tiefer und um- 
fassender sein, da man die •Novizen" doch zur vollen Selbständigkeit er- 
ziehen will? Und vermitteln die Institute über die erste Schulung hinaus 
so viel an geistlichen Impulsen, daß ihre Mitglieder •in den gewöhnlichen 
Lebensumständen", auf sich allein gestellt, in der Ganzhingabe verharren 
und aus ihr leben? Hier wird man sich in vielen Instituten noch einiges 
einfallen lassen müssen. 

Nach all dem läßt sich das eine wohl sagen: Auch für die Säkularinsti- 
tute ist nach dem Konzil die Existenzfrage neu gestellt, obwohl ihr Lebens- 
alter noch nicht hoch ist. Die kommenden Jahre werden zeigen, ob sie eine 
vollgültige Antwort auf diese Frage geben. 

32 Kp. VI, Artikel 28-32. 




