AUSDEMLEBEN DER KIRCHE

Hat das kontemplative Leben heute noch Sinn und Bedeutung:

Ein Brief*

Den folgenden Brief hat eine Gruppe kontemplativer Monche an die ré-
mische Bischofssynode gerichtet, um vor der Kirche fiir ihre kontemplative
Berufung Zeugnis abzulegen. Was sie dazu veranlafite, ist die wachsende
Sorge, dafl der Sinn eines kontemplativen Lebens, selbst in der Kirche,
heute von nicht wenigen in Frage gestellt wird, mit der Begriindung, mit
dem transzendenten Gott, der fiir uns ins Geheimnis gehiillt ist, sei kein
echter Dialog méglich. Bischof Charriére von Lausanne-Genf-Freiburg ver-
las den Brief am Ende der Sitzung vom 10. Oktober 1967 vor den ver-
sammelten Synodalen.

In diesen Tagen der Bischofssynode nimmt eine Gruppe kontemplativer Monche
groflen Anteil an den pastoralen Sorgen unserer Oberhirten. Ganz besonders
denken wir an die groflen Glaubensschwierigkeiten vieler Christen in unserer
Zeit. Sie gehen bis dahin, dafl die Moglichkeit, mit dem transzendenten Gott, der
sich den Menschen geoffenbart hat, in Berithrung zu kommen, in Zweifel gezogen
wird.

Wir meinten nun, dafl wir zu dieser Frage auf Grund unserer Lebensweise
(und Lebenserfahrung) allen ein schlichtes Wort zu sagen hitten. Wir wollen
uns nicht unter Hinweis auf unser Schweigen und unsere Einsamkeit dem ent-
zichen, was ein Dienst an unseren Briidern sein konnte, vor allem an jenen, die
darum ringen, den Glauben an Jesus Christus zu bewahren oder zu finden. In
Ehrfurcht machen wir Thnen, die Sie die Zeugen dieses Glaubens, die (religiésen)
Fithrer und Lehrmeister der Menschen sind, davon Mitteilung. Sie mégen dar-
iiber urteilen, inwieweit unsere Botschaft dem Volk Gottes und der Welt von
heute zum Nutzen gereichen kann,

Unsere personliche Berechtigung zu einem solchen Zeugnis ist sicherlich gering;
wenn wir zu sprechen wagen, so tun wir es vielmehr anf Grund unserer Lebens-
weise.

Einerseits ist das kontemplative Leben im Kloster nichts anderes als das christ-
liche Leben. Freilich wird es unter Voraussetzungen gelebt, die die ,Erfahrung®
Gottes begiinstigen. Man kénnte von einer Spezialisierung hinsichtlich des Um-
gangs mit Gott sprechen. Das erméglicht uns ein entsprechendes Zeugnis.

* Nach dem franzésischen Text im Osservatore Romano vom 12. Oktober 1967. Papst
Paul VI. lief den Brief allen kontemplativen Kldstern — den minnlichen wie den weib-
lichen — zuschicken. Wir hoffen das hier angeschnittene wichtige Problem in unserer Zeit-
schrift bald einmal ausfiihrlich zu behandeln.



Aus dem Leben der Kirche 460

Wenn andererseits der Kontemplative sich von der Welt zurlickzieht, so han-
delt es sich dabei weder um ein Verlassen der Welt noch um ein Verlassen seiner
Briider. Bleibt er doch mit seiner ganzen Existenz zutiefst verwurzelt in der Erde,
dem Ort seiner Geburt, der Erde, deren Reichtiimer er geerbt hat und deren
Sorgen und Sehnsiichte er zu teilen sucht. Vielmehr verlangt er danach, reich-
licher aus dem gottlichen Quell zu schépfen, aus dem die Krifte entspringen,
die die Welt vorantreiben, um in diesem Licht die grofien Ziele des Menschen zu
begreifen. Denn tatsichlich hat der Mensch oft gerade in der Wiiste die hichsten
Eingebungen erfahren. In der Wiiste formte Gott sein Volk, dorthin fiihrte er es
nach seiner Siinde zuriick, ,um es zu locken und ihm zu Herzen zu reden® (Os
2,16). Dort offenbarte auch Jesus nach seinem Sieg iiber Satan die Fiille seiner
Macht und leitete so seinen Gsterlichen Sieg ein.

Muf} nicht jede Generation des Volkes Gottes aus einer dhnlichen Erfahrung
neugeboren und ernevert werden? Der Kontemplative, der sich, seiner Berufung
entsprechend, in diese geistliche Wiiste zuriickgezogen hat, hat den Eindrudk, sich
unmittelbar an den Quellen der Kirche zu befinden. Seine Erfahrung scheint ihm
nicht etwas Besonderes (esoterisch), sondern im Gegenteil fiir jede christliche Er-
fahrung geradezu typisch zu sein. In den Priifungen und Versuchungen, die man-
che Christen bedringen, erkennt er seine eigene Erfahrung wieder. Er versteht
diese Leiden und vermag deren Sinn zu entdecken. Er kennt (aus Erfahrung) die
Bitterkeit und Angst der dunklen Nacht: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen® (Ps 22,2; vgl. Mt 27,46). Aber er weifl auch durch das Ereignis
Christi und dessen Ausgang, daf8 Gott den Tod besiegt.

Die Welt droht dem Atheismus, der Leugnung (Verneinung) eines Gottes, der
ihren Instrumenten und Berechnungen nicht zugénglich ist, zu verfallen. In dem
Verlangen, das Leben ihrer Briider in allem zu teilen, huldigen selbst Christen
derartigen Vorstellungen und glauben, ein gewisser Unglaube sei die notwendige
Voraussetzung fiir eine echte menschliche Aufrichtigkeit. Manche behaupten so-
gar, es sei unmaoglich, einen Gott, der dem Begriff entsprechend transzendent, der
Ganz-Andere wire, zu erreichen; um Christ zu sein geniige es, selbstlos der
Menschheit zu dienen.

Das Verlockende einer solchen Aussicht ist uns durchaus nicht unverstindlich.
Freilich fihrt sie zu absurden Ergebnissen. Auch der christliche Kontemplative
weifl um jene fundamentale Tatsache, die in der mystischen Tradition tief ver-
waurzelt ist, dafl Gott, der sich uns in seinem Wort geoffenbart hat, sich zugleich
als der ,Unbekannte® offenbart, insofern er nimlich in diesem Leben fiir unsere
Begriffe unzugénglich bleibt (Ex 88,20); er iiberschreitet unendlich unsere Mittel,
wie er auch ,jenseits“ von allem geschaffenen Sein ist. Vertraut mit einem Gott,
der ,abwesend® und fiir das natiirliche Erkennen gleichsam ,nicht-vorhanden®
ist, vermag der Kontemplative vielleicht besser die Einstellung jener Menschen zu
begreifen, die mit einer Darstellung des Geheimnisses, die dieses zur Sache herab-
wiirdigt, ganz und gar unzufrieden sind. Aber er weifl auch, dafl Gott einem
aufgeschlossenen und gereinigten Geist (Herzen) verleiht, ihn jenseits von Wor-
ten und Ideen zu erreichen.



Aus dem Leben der Kirche 461

Zudem versteht der Kontemplative leichter, wie sehr die Versuchung des
Atheismus, die manche Christen befallt, fiir deren Glauben letztlich heilsam sein
kann, als eine Prifung, die mit der Nacht der Mystiker vergleichbar ist. Die
Wiiste (Einsamkeit) enthillt unser Herz (die Triebkrifte unseres Innern); sie
nimmt uns die Scheingriinde, Alibis und unvollkommenen Bilder Gottes, fihrt
uns auf das Wesentliche zuriick, konfrontiert uns mit der Wahrheit iiber uns
selbst, ohne daf eine Flucht (ein Ausweichen) moglich wire. Das kann dem
Glauben selbst zugute kommen. Dann offenbaren sich nimlich mitten in unserem
Elend die Wunder der géttlichen Barmherzigkeit und in unserer Hilflosigkeit dic
Gnade, jene auflergewdhnliche Kraft Gottes, ,die sich allein in unserer Schwiche
voll auswirkt® (2 Kor 12,9).

Gerade dann méchte die Sympathie und das Verstindnis des Kontemplativen
zum Wort des Trostes und der Hoffnung werden. Wenn auch die Erfahrung des
Kontemplativen, mit der die Versuchung des Atheismus vergleichbar ist, den
Weg der Wiiste und der Einsamkeit geht, so ist sie doch nicht nur negativ. Die
Abwesenheit des transzendenten Gottes ist paradoxerweise zugleich seine im-
manente Gegenwart. Vielleicht sind Sammlung und Schweigen, das Sich-Zurtick-
ziehen aus einer gewissen Lebenshast notig, um dies zu erfahren; in diesem
Sinn wiren wir privilegierte Menschen. Jedoch ist jeder Christ berufen, Gott zu
erfahren, und wir mochten ihn eindringlich vor einer gewissen Miidigkeit und
einem gewissen Pessimismus warnen, die ihn angesichts der Tatsache, in einer
weniger glinstigen Lage als wir zu sein, befallen kénnen.

Der Herr wurde in der Wiiste versucht, aber er besiegte den Versucher. Unser
Glaube bedarf einer stindigen Liuterung und Befreiung von falschen Bildern
und Ideen, die wir damit verbinden — aber die Nacht des Glaubens fithrt zur un-
verlierbaren Gewiflheit, die Gott selbst, der uns erproben wollte, in unsere Her-
zen gelegt hat.

Das (weltabgeschiedene) monastische Leben bezeugt durch sich selbst die Wirk-
lichkeit dieses Sieges. Es zieht noch immer Hunderte von Minnern und Frauen
unserer Zeit an. Aber welchen Sinn hitte dieses Leben, wenn die Gnade unsere
Blindheit nicht zu heilen verméchte, wenn es nicht wahr wire, dafl der Vater
»nachdem er oftmals und in mancher Gestalt und Weise seit alters zu den Vitern
gesprochen hatte in den Propheten, am Ende dieser Tage zu uns durch seinen
Sohn gesprochen hat“ (Hebr 1, 1-2)? ,Wenn wir nun in diesem Leben auf Chri-
stus hoffen, sind wir beklagenswerter als alle Menschen® (1 Kor 15,19).

Diese Erfahrung ist, offen gestanden, nicht beschreibbar. Aber es handelt sich
dabei im Grunde um dieselbe, die Paulus, Johannes und die tibrigen Apostel als
die Erfahrung eines jeden Christen verkiindet haben. Mit ihren Worten 1ifit
sich am besten dariiber reden. Denn handelt es sich bei dieser Erfahrung nicht
um die Gabe des Geistes, die gleichsam das Angeld fiir unser Erbe ist (Eph 1, 14),
des Geistes, durch den die Liebe in unseren Herzen ausgegossen ist (Rém 5,5),
der weifl, was Gottes ist, da er die Tiefen Gottes ergrindet (1 Kor 2,10)? Er lehrt
uns alles durch seine Salbung, so dal wir nicht nétig haben, von jemand belehrt
zu werden (1 Jo 2,27). Ohne Unterlafl bezeugt er unserem Geist, dafl wir tatsach-
lich und in Wahrheit Kinder Gottes sind (Rém 8, 16).



Im Spiegel der Zeit 462

In eben diesem Geist haben wir erkannt, wie sehr es wahr ist, dafl Christus un-
serer Siinden wegen gestorben ist und unserer Gerechtwerdung wegen auferweckt
wurde (R6m 4, 25), und wir in Ihm durch den Glauben bei Gott Zutritt erhielten,
nachdem wir in unserer Wirde als Kinder Gottes wiederhergestellt sind (vgl.
Rém 5,2; Hebr 10,19).

Die mystische Erkenntnis des Christen ist nicht nur die dunkle Erkenntnis des
unsichtbaren Gottes; sie ist, da sie Begegnung mit einer personalen Liebe ist, eine
Erfahrung des Gottes, der sich offenbart und uns erlost hat, um uns teilnehmen
zu lassen am Dialog des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist. Ubrigens er-
scheint uns Gott gerade in der Dreiheit der Personen als der Ganz-Andere und zu-
gleich als derjenige, der uns niher ist als jedes andere Wesen.

Von diesem inneren Reichtum glaubten wir zu den Hirten, die sich vornehm-

lich mit den Priifungen des Glaubens in unserer Zeit beschaftigen, sprechen
zu sollen. Wir bitten um ihren Segen und bleiben ihnen in einem Gebet ohne
UnterlaBl in Gemeinschaft mit der gesamten Kirche verbunden. Wir teilen den
Schmerz der Welt und fithren vor Gott einen Dialog ohne Worte auch mit denen
unter unseren Briidern, die abseits stehen.
* Unser Brief schliefit mit einer Danksagung. Wie konnte es anders sein! Sie ist
fir immer die vorherrschende Empfindung dessen, der Gottes unendliche Freige-
bigkeit erfahren hat. Als Siinder, dem verziehen wurde und die gottliche Barm-
herzigkeit in unerwartetem Mafl zuteil geworden ist und der teilnimmt am Erbe
der Heiligen im Licht (Kol 1, 12), kann der Christ vor Gott nur verweilen, indem
er ohne Unterlafl den Hymnus der Danksagung wiederholt: ,Denn er ist gut,
und ewig wihrt seine Liebe“ (Ps 136).

Von dieser Danksagung und von diesem Staunen wollten wir Zeugnis geben
und alle unsere Briider einladen, sie mit uns im Geist der Hoffnung zu teilen
und die beseligende Kontemplation, die einem Samen gleich in ihren Herzen nie-
dergelegt ist, zur Entfaltung zu bringen.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Ein Orden priift sich selbst

Die Dominikaner nach dem Konzil

Wie die Gesamtkirche, so sind auch die Orden, die man als Organe der Kirche
bezeichnen kann, vom Konzil zu einer kritischen Selbstprifung aufgerufen. Allent-
halben finden mit dieser Zielsetzung Generalkapitel und Befragungen der
Ordensmitglieder statt. Die dabei verwendeten Fragebogen lassen naturgemafl
keinen weiten Spielraum. Sie miissen sich anf ein Schema festlegen und bevor-
zugen, schon im Hinblick auf die Datenverarbeitung, Fragestellungen, die ledig-
lich ein Ja oder ein Nein zulassen.





