
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Hat das kontemplative Leben heute noch Sinn und Bedeutung? 

Ein Brief* 

Den folgenden Brief hat eine Gruppe kontemplativer Mönche an die rö- 
mische Bischofssynode gerichtet, um vor der Kirche für ihre kontemplative 
Berufung Zeugnis abzulegen. Was sie dazu veranlagte, ist die wachsende 
Sorge, daß der Sinn eines kontemplativen Lebens, selbst in der Kirche, 
heute von nicht wenigen in Frage gestellt wird, mit der Begründung, mit 
dem transzendenten Gott, der für uns ins Geheimnis gehüllt ist, sei kein 
echter Dialog möglich. Bischof Charriere von Lausanne-Genf-Freiburg ver- 
las den Brief am Ende der Sitzung vom 10. Oktober 1967 vor den ver- 
sammelten Synodalen. 

In diesen Tagen der Bischofssynode nimmt eine Gruppe kontemplativer Mönche 
großen Anteil an den pastoralen Sorgen unserer Oberhirten. Ganz besonders 
denken wir an die großen Glaubensschwierigkeiten vieler Christen in unserer 
Zeit. Sie gehen bis dahin, daß die Möglichkeit, mit dem transzendenten Gott, der 
sich den Menschen geoffenbart hat, in Berührung zu kommen, in Zweifel gezogen 
wird. 

Wir meinten nun, daß wir zu dieser Frage auf Grund unserer Lebensweise 
(und Lebenserfahrung) allen ein schlichtes Wort zu sagen hätten. Wir wollen 
uns nicht unter Hinweis auf unser Schweigen und unsere Einsamkeit dem ent- 
ziehen, was ein Dienst an unseren Brüdern sein könnte, vor allem an jenen, die 
darum ringen, den Glauben an Jesus Christus zu bewahren oder zu finden. In 
Ehrfurcht machen wir Ihnen, die Sie die Zeugen dieses Glaubens, die (religiösen) 
Führer und Lehrmeister der Menschen sind, davon Mitteilung. Sie mögen dar- 
über urteilen, inwieweit unsere Botschaft dem Volk Gottes und der Welt von 
heute zum Nutzen gereichen kann. 

Unsere persönliche Berechtigung zu einem solchen Zeugnis ist sicherlich gering; 
wenn wir zu sprechen wagen, so tun wir es vielmehr auf Grund unserer Lebens- 
weise. 

Einerseits ist das kontemplative Leben im Kloster nichts anderes als das christ- 
liche Leben. Freilich wird es unter Voraussetzungen gelebt, die die •Erfahrung" 
Gottes begünstigen. Man könnte von einer Spezialisierung hinsichtlich des Um- 
gangs mit Gott sprechen. Das ermöglicht uns ein entsprechendes Zeugnis. 

* Nach dem französischen Text im Osservatore Romano vom 12. Oktober 1967. Papst 
Paul VI. ließ den Brief allen kontemplativen Klöstern - den männlichen wie den weib- 
lichen - zuschicken. Wir hoffen das hier angeschnittene wichtige Problem in unserer Zeit- 
schrift bald einmal ausführlich zu behandeln. 



Aus dem Leben der Kirche 460 

Wenn andererseits der Kontemplative sich von der Welt zurückzieht, so han- 
delt es sich dabei weder um ein Verlassen der Welt noch um ein Verlassen seiner 
Brüder. Bleibt er doch mit seiner ganzen Existenz zutiefst verwurzelt in der Erde, 
dem Ort seiner Geburt, der Erde, deren Reichtümer er geerbt hat und deren 
Sorgen und Sehnsüchte er zu teilen sucht. Vielmehr verlangt er danach, reich- 
licher aus dem göttlichen Quell zu schöpfen, aus dem die Kräfte entspringen, 
die die Welt vorantreiben, um in diesem Licht die großen Ziele des Menschen zu 
begreifen. Denn tatsächlich hat der Mensch oft gerade in der Wüste die höchsten 
Eingebungen erfahren. In der Wüste formte Gott sein Volk, dorthin führte er es 
nach seiner Sünde zurück, •um es zu locken und ihm zu Herzen zu reden" (Os 
2,16). Dort offenbarte auch Jesus nach seinem Sieg über Satan die Fülle seiner 
Macht und leitete so seinen österlichen Sieg ein. 

Muß nicht jede Generation des Volkes Gottes aus einer ähnlichen Erfahrung 
neugeboren und erneuert werden? Der Kontemplative, der sich, seiner Berufung 
entsprechend, in diese geistliche Wüste zurückgezogen hat, hat den Eindruck, sich 
unmittelbar an den Quellen der Kirche zu befinden. Seine Erfahrung scheint ihm 
nicht etwas Besonderes (esoterisch), sondern im Gegenteil für jede christliche Er- 
fahrung geradezu typisch zu sein. In den Prüfungen und Versuchungen, die man- 
che Christen bedrängen, erkennt er seine eigene Erfahrung wieder. Er versteht 
diese Leiden und vermag deren Sinn zu entdecken. Er kennt (aus Erfahrung) die 
Bitterkeit und Angst der dunklen Nacht: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen" (Ps 22,2; vgl. Mt 27,46). Aber er weiß auch durch das Ereignis 
Christi und dessen Ausgang, daß Gott den Tod besiegt. 

Die Welt droht dem Atheismus, der Leugnung (Verneinung) eines Gottes, der 
ihren Instrumenten und Berechnungen nicht zugänglich ist, zu verfallen. In dem 
Verlangen, das Leben ihrer Brüder in allem zu teilen, huldigen selbst Christen 
derartigen Vorstellungen und glauben, ein gewisser Unglaube sei die notwendige 
Voraussetzung für eine echte menschliche Aufrichtigkeit. Manche behaupten so- 
gar, es sei unmöglich, einen Gott, der dem Begriff entsprechend transzendent, der 
Ganz-Andere wäre, zu erreichen; um Christ zu sein genüge es, selbstlos der 
Menschheit zu dienen. 

Das Verlockende einer solchen Aussicht ist uns durchaus nicht unverständlich. 
Freilich führt sie zu absurden Ergebnissen. Auch der christliche Kontemplative 
weiß um jene fundamentale Tatsache, die in der mystischen Tradition tief ver- 
wurzelt ist, daß Gott, der sich uns in seinem Wort geoffenbart hat, sich zugleich 
als der •Unbekannte" offenbart, insofern er nämlich in diesem Leben für unsere 
Begriffe unzugänglich bleibt (Ex 33,20); er überschreitet unendlich unsere Mittel, 
wie er auch •jenseits" von allem geschaffenen Sein ist. Vertraut mit einem Gott, 
der •abwesend" und für das natürliche Erkennen gleichsam •nicht-vorhanden" 
ist, vermag der Kontemplative vielleicht besser die Einstellung jener Menschen zu 
begreifen, die mit einer Darstellung des Geheimnisses, die dieses zur Sache herab- 
würdigt, ganz und gar unzufrieden sind. Aber er weiß auch, daß Gott einem 
aufgeschlossenen und gereinigten Geist (Herzen) verleiht, ihn jenseits von Wor- 
ten und Ideen zu erreichen. 



Am dem Leben der Kirche 461 

Zudem versteht der Kontemplative leichter, wie sehr die Versuchung des 
Atheismus, die manche Christen befällt, für deren Glauben letztlich heilsam sein 
kann, als eine Prüfung, die mit der Nacht der Mystiker vergleichbar ist. Die 
Wüste (Einsamkeit) enthüllt unser Herz (die Triebkräfte unseres Innern); sie 
nimmt uns die Scheingründe, Alibis und unvollkommenen Bilder Gottes, führt 
uns auf das Wesentliche zurück, konfrontiert uns mit der Wahrheit über uns 
selbst, ohne daß eine Flucht (ein Ausweichen) möglich wäre. Das kann dem 
Glauben selbst zugute kommen. Dann offenbaren sich nämlich mitten in unserem 
Elend die Wunder der göttlichen Barmherzigkeit und in unserer Hilflosigkeit die 
Gnade, jene außergewöhnliche Kraft Gottes, •die sich allein in unserer Schwäche 
voll auswirkt" (2 Kor 12,9). 

Gerade dann möchte die Sympathie und das Verständnis des Kontemplativen 
zum Wort des Trostes und der Hoffnung werden. Wenn auch die Erfahrung des 
Kontemplativen, mit der die Versuchung des Atheismus vergleichbar ist, den 
Weg der Wüste und der Einsamkeit geht, so ist sie doch nicht nur negativ. Die 
Abwesenheit des transzendenten Gottes ist paradoxerweise zugleich seine im- 
manente Gegenwart. Vielleicht sind Sammlung und Schweigen, das Sich-Zurück- 
ziehen aus einer gewissen Lebenshast nötig, um dies zu erfahren; in diesem 
Sinn wären wir privilegierte Menschen. Jedoch ist jeder Christ berufen, Gott zu 
erfahren, und wir möchten ihn eindringlich vor einer gewissen Müdigkeit und 
einem gewissen Pessimismus warnen, die ihn angesichts der Tatsache, in einer 
weniger günstigen Lage als wir zu sein, befallen können. 

Der Herr wurde in der Wüste versucht, aber er besiegte den Versucher. Unser 
Glaube bedarf einer ständigen Läuterung und Befreiung von falschen Bildern 
und Ideen, die wir damit verbinden - aber die Nacht des Glaubens führt zur un- 
verlierbaren Gewißheit, die Gott selbst, der uns erproben wollte, in unsere Her- 
zen gelegt hat. 

Das (weltabgeschiedene) monastische Leben bezeugt durch sich selbst die Wirk- 
lichkeit dieses Sieges. Es zieht noch immer Hunderte von Männern und Frauen 
unserer Zeit an. Aber welchen Sinn hätte dieses Leben, wenn die Gnade unsere 
Blindheit nicht zu heilen vermöchte, wenn es nicht wahr wäre, daß der Vater 
•nachdem er oftmals und in mancher Gestalt und Weise seit alters zu den Vätern 
gesprochen hatte in den Propheten, am Ende dieser Tage zu uns durch seinen 
Sohn gesprochen hat" (Hebr 1, 1-2)? •Wenn wir nun in diesem Leben auf Chri- 
stus hoffen, sind wir beklagenswerter als alle Menschen" (1 Kor 15,19). 

Diese Erfahrung ist, offen gestanden, nicht beschreibbar. Aber es handelt sich 
dabei im Grunde um dieselbe, die Paulus, Johannes und die übrigen Apostel als 
die Erfahrung eines jeden Christen verkündet haben. Mit ihren Worten läßt 
sich am besten darüber reden. Denn handelt es sich bei dieser Erfahrung nicht 
um die Gabe des Geistes, die gleichsam das Angeld für unser Erbe ist (Eph 1,14), 
des Geistes, durch den die Liebe in unseren Herzen ausgegossen ist (Rom 5,5), 
der weiß, was Gottes ist, da er die Tiefen Gottes ergründet (1 Kor 2,10)? Er lehrt 
uns alles durch seine Salbung, so daß wir nicht nötig haben, von jemand belehrt 
zu werden (1 Jo 2,27). Ohne Unterlaß bezeugt er unserem Geist, daß wir tatsäch- 
lich und in Wahrheit Kinder Gottes sind (Rom 8,16). 



Im Spiegel der Zeit 462 

In eben diesem Geist haben wir erkannt, wie sehr es wahr ist, daß Christus un- 
serer Sünden wegen gestorben ist und unserer Gerechtwerdung wegen auf erweckt 
wurde (Rom 4,25), und wir in Ihm durch den Glauben bei Gott Zutritt erhielten, 
nachdem wir in unserer Würde als Kinder Gottes wiederhergestellt sind (vgl. 
Röm5,2;Hebr 10,19). 

Die mystische Erkenntnis des Christen ist nicht nur die dunkle Erkenntnis des 
unsichtbaren Gottes; sie ist, da sie Begegnung mit einer personalen Liebe ist, eine 
Erfahrung des Gottes, der sich offenbart und uns erlöst hat, um uns teilnehmen 
zu lassen am Dialog des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist. Übrigens er- 
scheint uns Gott gerade in derDreiheit der Personen als der Ganz-Andere und zu- 
gleich als derjenige, der uns näher ist als jedes andere Wesen. 

Von diesem inneren Reichtum glaubten wir zu den Hirten, die sich vornehm- 
lich mit den Prüfungen des Glaubens in unserer Zeit beschäftigen, sprechen 
zu sollen. Wir bitten um ihren Segen und bleiben ihnen in einem Gebet ohne 
Unterlaß in Gemeinschaft mit der gesamten Kirche verbunden. Wir teilen den 
Schmerz der Welt und führen vor Gott einen Dialog ohne Worte auch mit denen 
unter unseren Brüdern, die abseits stehen. 

Unser Brief schließt mit einer Danksagung. Wie könnte es anders sein! Sie ist 
für immer die vorherrschende Empfindung dessen, der Gottes unendliche Freige- 
bigkeit erfahren hat. Als Sünder, dem verziehen wurde und die göttliche Barm- 
herzigkeit in unerwartetem Maß zuteil geworden ist und der teilnimmt am Erbe 
der Heiligen im Licht (Kol 1,12), kann der Christ vor Gott nur verweilen, indem 
er ohne Unterlaß den Hymnus der Danksagung wiederholt: •Denn er ist gut, 
und ewig währt seine Liebe" (Ps 136). 

Von dieser Danksagung und von diesem Staunen wollten wir Zeugnis geben 
und alle unsere Brüder einladen, sie mit uns im Geist der Hoffnung zu teilen 
und die beseligende Kontemplation, die einem Samen gleich in ihren Herzen nie- 
dergelegt ist, zur Entfaltung zu bringen. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ein Orden prüft sich selbst 

Die Dominikaner nach dem Konzil 

Wie die Gesamtkirche, so sind auch die Orden, die man als Organe der Kirche 
bezeichnen kann, vom Konzil zu einer kritischen Selbstprüfung aufgerufen. Allent- 
halben finden mit dieser Zielsetzung Generalkapitel und Befragungen der 
Ordensmitglieder statt. Die dabei verwendeten Fragebogen lassen naturgemäß 
keinen weiten Spielraum. Sie müssen sich auf ein Schema festlegen und bevor- 
zugen, schon im Hinblick auf die Datenverarbeitung, Fragestellungen, die ledig- 
lich ein Ja oder ein Nein zulassen. 




