
Im Spiegel der Zeit 462 

In eben diesem Geist haben wir erkannt, wie sehr es wahr ist, daß Christus un- 
serer Sünden wegen gestorben ist und unserer Gerechtwerdung wegen auf erweckt 
wurde (Rom 4,25), und wir in Ihm durch den Glauben bei Gott Zutritt erhielten, 
nachdem wir in unserer Würde als Kinder Gottes wiederhergestellt sind (vgl. 
Röm5,2;Hebr 10,19). 

Die mystische Erkenntnis des Christen ist nicht nur die dunkle Erkenntnis des 
unsichtbaren Gottes; sie ist, da sie Begegnung mit einer personalen Liebe ist, eine 
Erfahrung des Gottes, der sich offenbart und uns erlöst hat, um uns teilnehmen 
zu lassen am Dialog des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist. Übrigens er- 
scheint uns Gott gerade in derDreiheit der Personen als der Ganz-Andere und zu- 
gleich als derjenige, der uns näher ist als jedes andere Wesen. 

Von diesem inneren Reichtum glaubten wir zu den Hirten, die sich vornehm- 
lich mit den Prüfungen des Glaubens in unserer Zeit beschäftigen, sprechen 
zu sollen. Wir bitten um ihren Segen und bleiben ihnen in einem Gebet ohne 
Unterlaß in Gemeinschaft mit der gesamten Kirche verbunden. Wir teilen den 
Schmerz der Welt und führen vor Gott einen Dialog ohne Worte auch mit denen 
unter unseren Brüdern, die abseits stehen. 

Unser Brief schließt mit einer Danksagung. Wie könnte es anders sein! Sie ist 
für immer die vorherrschende Empfindung dessen, der Gottes unendliche Freige- 
bigkeit erfahren hat. Als Sünder, dem verziehen wurde und die göttliche Barm- 
herzigkeit in unerwartetem Maß zuteil geworden ist und der teilnimmt am Erbe 
der Heiligen im Licht (Kol 1,12), kann der Christ vor Gott nur verweilen, indem 
er ohne Unterlaß den Hymnus der Danksagung wiederholt: •Denn er ist gut, 
und ewig währt seine Liebe" (Ps 136). 

Von dieser Danksagung und von diesem Staunen wollten wir Zeugnis geben 
und alle unsere Brüder einladen, sie mit uns im Geist der Hoffnung zu teilen 
und die beseligende Kontemplation, die einem Samen gleich in ihren Herzen nie- 
dergelegt ist, zur Entfaltung zu bringen. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ein Orden prüft sich selbst 

Die Dominikaner nach dem Konzil 

Wie die Gesamtkirche, so sind auch die Orden, die man als Organe der Kirche 
bezeichnen kann, vom Konzil zu einer kritischen Selbstprüfung aufgerufen. Allent- 
halben finden mit dieser Zielsetzung Generalkapitel und Befragungen der 
Ordensmitglieder statt. Die dabei verwendeten Fragebogen lassen naturgemäß 
keinen weiten Spielraum. Sie müssen sich auf ein Schema festlegen und bevor- 
zugen, schon im Hinblick auf die Datenverarbeitung, Fragestellungen, die ledig- 
lich ein Ja oder ein Nein zulassen. 



Im Spiegel der Zeit 463 

Ganz anders liegt der Fall, wenn ein qualifiziertes Ordensmitglied es unter- 
nimmt, in einem Buch von 350 Seiten die Lage seines Ordens zu orten, und die- 
jenigen Themen frei diskutiert, die ihm wesentlich erscheinen. Der belgische 
Dominikaner V. Walgrave hat das mit einem Mut und einer Offenheit getan, 
die Anerkennung verdienen. Er fördert damit gewiß nicht nur die Diskussion 
unter seinen eigenen Ordensbrüdern, sondern regt auch die Reformversuche in 
den anderen Ordensgemeinschaften an. Sein Essai d'autocritique d'un ordre reli- 
gieux ist mit Druckerlaubnis der Ordensoberen in den Editions du Cep in Brüssel 
erschienen. Das Buch ist nicht im Handel zu haben, und das ist durchaus verständ- 
lich. Auch so liegt in der Veröffentlichung ein Vertrauen, das den Rezensenten 
verpflichtet. Es wäre unfair, wollte er eine solche Veröffentlichung benutzen, um 
einseitig oder gar schadenfroh auf wunde Punkte hinzuweisen, an denen man 
bei den Dominikanern leidet. Alle Ordensgemeinschaften stehen heute, jede auf 
ihre Weise, vor ähnlichen Problemen, und es wird wahrhaftig nicht nur bei den 
Dominikanern so sein, daß Transistoren und Fernsehapparate die klösterliche 
Stille bedrohen! 

Um die besondere Problematik im Dominikanerorden zu verstehen, muß man 
sich an seine komplizierte innere Struktur erinnern: der Orden, der kürzlich sein 
750jähriges Bestehen begehen konnte, wurde im 13. Jahrhundert von dem Dom- 
herrn Dominikus aus Caleruega (Kastilien) als ausgesprochen apostolische Gemein- 
schaft gegründet; da Dominikus auf Verlangen Innozenz' III. eine schon be- 
stehende Regel annehmen und die überlieferte klösterliche Observanz in seine 
Gründung miteinbringen mußte, wobei ihm viel Freiheit im Hinblick auf deren 
besonderen Zweck gelassen wurde1, enthält der Orden ein kanonikales, monasti- 
sches und aktiv seelsorgerliches Element. Die Dominikaner sind Predigermönche. 
Ihre Hauptaufgabe ist die Verkündigung; und zwar sahen sie stets ihre spezifi- 
sche Aufgabe darin, überall dort einzugreifen, wo die geistigen Auseinanderset- 
zungen der Zeit stattfinden. Daraus hat sich ein aristokratisches Selbstbewußtsein 
entwickelt. In manchen Ländern ((wie vor allem in Frankreich) sind die Domini- 
kaner auf vielen Gebieten, auf dem der Soziologie, in Kunst- und Theaterkritik, 
im Bereich der Massenmedien, avantgardistisch vorgeprellt. Sie gehen mit der 
Zeit, sie sind modern, sie kommen an, sie sind erfolgreich. 

Doch was besagt das, wenn man auf die Ursprünge des Ordens blickt und auf 
das Bild, das der Orden im Grund seines Wesens von sich selbst besitzt? Ihm 
geht es nicht um irgendwelche Aktivität, schon gar nicht um Rampenlicht, son- 
dern um die tiefe geistige Auseinandersetzung mit der Zeit. Die aber setzt ernste 
wissenschaftliche Arbeit und Qualifikation voraus. Der Verfasser fragt sich, wie 
es heute damit bestellt sei. Sein Hauptanliegen und seine Hauptsorge reicht aber 
noch tiefer. Wieder und wieder stößt er in seinen Analysen der heutigen Ordens- 
wirklichkeit auf die Frage: Wie weit gründet Leben und Tun der Ordensbrüder 
noch im kontemplativen Leben? Das große Leitwort der Söhne des heiligen 

1 P. Walgrave referiert die These von H. C. Scheeben (Der heilige Dominikus, Freiburg 
i. Br. 1927 und Essen 1961), wonach Dominikus seine Ordensgründung ursprünglich von 
den monastischen Formen habe freihalten wollen, und gibt zu, daß sie auch von einer 
Minorität im Orden vertreten werde. Er selbst lehnt sie sehr bestimmt ab. 



Im Spiegel der Zeit 464 

Dominikus heißt bekanntlich: •contemplata aliis tradere": ihre Verkündigung, 
aber auch ihre gesamte wissenschaftliche und sonstige Tätigkeit soll aus kontem- 
plativer Versenkung und Fülle hervorgehen. Das ist das monastische Element des 
Ordens, seine gnadenvolle Innerlichkeit. (So hat Fra Angelico den in Meditation 
versunkenen Dominikus gemalt.) Das soll ihrem Wort die inkarnierte Kraft ver- 
leihen. 

Mönchische Kontemplation aber verlangt nach dem Verfasser ein ganzes 
System schützender klösterlicher Einrichtungen: Weltdistanz, Klausur, Einsam- 
keit, Stille. Selbst Baustil und Ordenskleid sind von ihr inspiriert. Buße und 
Lebenshärte hängen wesentlich mit ihr zusammen. Immer stand dieses Mönchisch- 
Innerliche im Dominikanerleben mit dem Charakter einer fliegenden Truppe von 
apostolischen Wanderpredigern in Spannung. Von Anfang an gab es darum ein 
ganzes elastisches System von Dispensen, wodurch ein gewisses Maß von Beweg- 
lichkeit gewährleistet war. Doch heute droht aus der Spannung ein Bruch zu wer- 
den. Die neue Zeit, das moderne Lebensgefühl, die junge Generation sind wie 
der junge Wein, der die alten Schläuche zu sprengen droht. 

Pater Walgrave ist nicht einfach ein Konservativer. Er hat Verständnis für die 
junge Generation, die er allerdings als innerlich angeschlagen (als generation 
gravement traumatisee) und als hypersensibel charakterisiert. Dennoch verteidigt 
er sie, glaubt an ihren guten Willen und daß sie den Weg noch finden wird. Er 
sieht auch sehr deutlich einen Hauptgrund für heutige Auflösungserscheinungen 
im Orden an der unerleuchteten und starren Art, wie man allzu lange äußerlich 
und formalistisch an überlebten Formen festhielt. Ganz eingesponnen in die 
eigene Sicherheit eines im Grunde reichlich rationalistischen Denkens, habe man 
an allem vorbeigelebt, was sich draußen an neuem Leben regte: was in der Psy- 
chologie, in der Soziologie, in der Philosophie, in der Theologie, ja in der Spiri- 
tualität lebendig zutage trat. Nun breche mit den jungen Menschen das Neue 
kraß und unvermittelt herein. Die Jungen haben kein Verhältnis mehr zur 
Ordensobservanz. Für sie ist Regel und Brauch nur Zopf und Hindernis für die 
freie Schwingungsweite authentischen Lebens, für personale Entfaltung und die 
Mitmenschlichkeit. Sie denken und fühlen existenzialistisch, humanistisch; haben 
nur Sinn für das Horizontale; der für das Vertikale ist schwach entwickelt. 

Die Frage ist, ob bei alledem das überkommene Bild des Ordens noch gesehen 
und als verpflichtend betrachtet wird, wagt es doch der Orden selbst kaum noch, 
es als verbindlich hinzustellen. Äußerer Aktivismus übertönt das Tiefere. Alle 
möglichen Arbeiten werden übernommen ohne Prüfung, ob sie auch dem eigent- 
lichen Ordenszweck entsprechen und sich mit seinem monastischen Stil verein- 
baren lassen. Die vielen übernommenen Aufgaben verleiten ihrerseits wieder 
dazu, ohne strenge Prüfung möglichst viele Kandidaten aufzunehmen. So werde 
der Orden ohne Treue zu seinem echten Bild von einem Extrem ins andere ge- 
worfen: von der Erstarrung und Sklerose der letzten Zeit in eine oberflächliche 
Aktivität, die kaum mehr Verbindung mit seinen Ursprüngen hat. 

Die Ursprünge und das Eigentliche des Ordens weisen auf das kontemplative 
Leben. Nach einem einleitenden ersten Teil, der den Orden in der Auseinander- 
setzung mit der jeweiligen Zeit beschreibt, handelt Teil II von den kontempla- 



Im Spiegel der Zeit 465 

tiven Quellen des Ordens und Teil III von seinem Apostolat auf kontemplativer 
Basis. Der Geist der Leistung stehe einer letzten kontemplativen Aufnahme- 
bereitschaft im Wege. Es gelte, in einer wahren Bekehrung aus dem Leistungs- 
denken und seiner Selbstsicherheit und Selbstbehauptung in die demütige und 
brüderliche Haltung des Hörenden und Empfänglichen zurückzufinden. Im heuti- 
gen Menschen seien gerade dazu Ansätze vorhanden. Mit Bedenken sieht der 
Verfasser, wie die Generalkapitel und die Ordensleitung selbst allzu beflissen die 
Observanz lockerten und dem Trend der Zeit entgegenkämen, ohne daß man 
den Eindruck habe, diesen Maßnahmen läge eine wirkliche Konzeption zugrunde 
und sie seien dem Wesen des Ordens genügend klar konfrontiert worden. So sei 
die Gefahr, daß Uneinholbares preisgegeben werde. Eine dieser verwandten 
Gefahr sei es, alles apostolische Wirken nur unter der Rücksicht der •fonction- 
nalite", der Zweckmäßigkeit und des Erfolges zu bewerten oder kontemplatives 
Beten mit intellektueller Tätigkeit zu verwechseln. 

Am Schluß seiner Darlegungen fragt P. Walgrave selbst, welche Forderungen 
sich aus all dem ergäben. 

Er nennt zuerst eine Haltung der Synthese; nicht daß man zwischen Altem und 
Neuem einen pragmatischen Kompromiß schließen könne. Eine dynamische Syn- 
these ist zu versuchen, die allem wertvollen Neuen offensteht und es in die Werte 
der Tradition aufnimmt. Dazu genügten weder Weisheit noch Mut. Dazu sei 
eine Kehre erfordert, die er dann in der zweiten Haltung beschreibt: diese bestehe 
im Neuentdecken einer radikalen geistigen Armut. Der Herr allein ist Spender 
des Heils. Wir sind das Volk Gottes auf dem Weg und haben als solche alle zu 
menschliche Sicherheit preiszugeben: die eines trägen Traditionalismus so gut 
wie die eines unbedingten Modernseinwollens um des Erfolges willen. Dieses 
Sich-Loslassen ermögliche dem Ordensmann, den Sinn seiner Berufung tiefer zu 
begreifen. Regeln und Bräuche haben nur Wert, insofern sie die Treue zum Ruf 
Christi in dieser geschichtlichen Stunde besagen. Alles in der Kirche: Gebet, 
Askese, Apostolat muß Ausdruck dafür sein, daß die Kirche auf den Geist hört. 

•Für uns Dominikaner kommt alles darauf an, daß wir die kontemplative 
Ausrichtung wiederfinden." Nicht nur muß aller in sich geschlossene Humanis- 
mus zur göttlichen Transzendenz geöffnet werden; es gilt eine tiefe Aufnahme- 
fähigkeit (une conscience d'abord receptive) zu gewinnen und dadurch ein neues 
Verständnis für Innerlichkeit, Einsamkeit und eine •geöffnete" Observanz. So 
werde Gottes Gegenwart eine größere Dichte gewinnen; aus allem wird ER zu 
sprechen beginnen. Alles wird dann von innen gelebt. Routine und Entfremdung 
werden weichen. Tiefgreifende Umgestaltungen des Ordenslebens, tiefgreifen- 
der, als manche noch ahnen, werden sich so anbahnen. Nicht zuletzt die aposto- 
lische Wirksamkeit werde aus dieser Erneuerung im Geist des Evangeliums Nut- 
zen ziehen: Die Spannung zwischen •Horizontale" und •Vertikale" werde ver- 
schwinden; denn die Innerlichkeit wird zu den Menschen geöffnet sein und die 
apostolische Aktion die tiefe Bindung an Gott nicht mehr bedrohen. Der Mönch 
kontemplativer Haltung wird ein Mönch geistlicher Armut sein ohne religiöses 
Leistungsdenken, ohne Sorge um materielle Sicherung und äußeres Prestige. Ein 
Klima echter Brüderlichkeit wird sich bilden. 



Im Spiegel der Zeit 466 

Bis in den Stil der Theologie wird sich diese Haltung geistiger Armut auswir- 
ken. Sie wird weniger von der selbstsicheren Ratio als vielmehr vom Hören auf 
Gottes Wort leben. Sie wird den Theologen auch hellhörig machen für das, was 
Gott im Heute der Geschichte zu uns spricht. Überhaupt wird sie stärker Theolo- 
gie der Heilsgeschichte sein müssen. 

Wenn man die Tragweite dieser Forderung nach geistlicher Armut ermessen 
will, muß man bedenken, wie stark der Orden des hl. Dominikus theologisch auf 
den Thomismus festgelegt war und sich stolz dessen überzeitlicher Überlegenheit 
rühmte. Das IV. und letzte Kapitel des Buches geht dieses heiße Eisen, wenn auch 
mit Vorsicht, an. Es spricht offen von einer Krise der Lehre und davon, daß es 
mehr als eine Provinz im Orden gebe, die kein Vertrauen mehr in den Thomis- 
mus habe. So weit geht P. Walgrave nicht; aber er sagt deutlich genug, daß der 
Dominikanertheologe heute die Zeitaufgeschlossenheit brauche, die Thomas im 
13. Jahrhundert vorbildlich gelebt habe. Das neue historische Denken, das im 
Vatikanum II in der Kirche zum Durchbruch gekommen sei, müsse, wie über- 
haupt die Existenzphilosophie und das heutige Weltgefühl in die Theologie inte- 
griert werden. •Müssen wir, christlich gesehen, nicht eingestehen, daß wir sowohl 
auf dem Gebiet der Lehre wie des Ordenslebens versäumt haben, in vollem Ernst 
in den Dialog mit dem Herrn einzutreten, wie er sich aus der geschichtlichen 
Situation ergibt? Wir haben zu sehr nach Menschenart Sicherheit und Seßhaftig- 
keit der Erkenntnis dem Wagnis der geistigen Pilgerschaft vorgezogen." 

So wenig wie die Kirche kann irgendein Orden sich heute der Konfrontation mit 
der Zeit und seinem eigenen Urbild entziehen. Uns will scheinen, daß P. Wal- 
grave mit großer Ausgewogenheit des Urteils die Lage seines Ordens bedenkt. 
Er ist sichtlich erfüllt vom Glauben an die Bedeutung des dominikanischen Erbes, 
ein Glaube, der in den verschiedenen Gemeinschaften keineswegs immer sehr 
stark ist. Er sieht das Problematische der festen aber starren Form, die das 
Ordensleben im 19. Jahrhundert weithin angenommen hatte, aber auch das Un- 
ausgegorene und die Ordenssubstanz Bedrohende, das mit der neuen Zeit in den 
Orden eindringt. Wie überall wird es um die lebendige Synthese gehen: um 
kühne Offenheit und um Treue zum Wesentlichen der Tradition. 

•Was tun? Es gibt keine andere Möglichkeit: Nur durch tastende Versuche, 
durch vielerlei Irren und Scheitern wird uns Gott nach und nach seine Absichten 
enthüllen. Vielleicht muß der ganze Orden oder doch bestimmte seiner Gruppen 
durch eine Zeit der Experimente hindurch. Doch all das wird nur in dem Maß 
zum Ziel führen, als wir uns mit ganzer Seele die ursprüngliche Intuition des 
Dominikus zu eigen machen ... Glauben wir nicht, es ließe sich eine fehlerfreie 
Lösung finden. Wir sind fehlerhafte und sündige Menschen, das wird sich in all 
unseren Bemühungen zeigen. Immer werden wir durch ein Auf und Ab hindurch- 
müssen. Aber solchergestalt uns mühend, sagen wir ja zu unserem Leben der 
Pilgerschaft: Immer zur Erfüllung unterwegs, werden wir sie doch nie erreichen. 
Worauf es ankommt und was der Geist uns schenken muß, ist die Einheit von 
Herz und Sinn, ein Leben in echter, wirkkräftiger Gemeinschaft zur Verwirk- 
lichung des Bildes vom Predigerbruder, wie Gott ihn für unsere Zeit will." 

Franz Hillig SJ 




