Im Spiegel der Zeit 462

In eben diesem Geist haben wir erkannt, wie sehr es wahr ist, dafl Christus un-
serer Siinden wegen gestorben ist und unserer Gerechtwerdung wegen auferweckt
wurde (R6m 4, 25), und wir in Ihm durch den Glauben bei Gott Zutritt erhielten,
nachdem wir in unserer Wirde als Kinder Gottes wiederhergestellt sind (vgl.
Rém 5,2; Hebr 10,19).

Die mystische Erkenntnis des Christen ist nicht nur die dunkle Erkenntnis des
unsichtbaren Gottes; sie ist, da sie Begegnung mit einer personalen Liebe ist, eine
Erfahrung des Gottes, der sich offenbart und uns erlost hat, um uns teilnehmen
zu lassen am Dialog des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist. Ubrigens er-
scheint uns Gott gerade in der Dreiheit der Personen als der Ganz-Andere und zu-
gleich als derjenige, der uns niher ist als jedes andere Wesen.

Von diesem inneren Reichtum glaubten wir zu den Hirten, die sich vornehm-

lich mit den Priifungen des Glaubens in unserer Zeit beschaftigen, sprechen
zu sollen. Wir bitten um ihren Segen und bleiben ihnen in einem Gebet ohne
UnterlaBl in Gemeinschaft mit der gesamten Kirche verbunden. Wir teilen den
Schmerz der Welt und fithren vor Gott einen Dialog ohne Worte auch mit denen
unter unseren Briidern, die abseits stehen.
* Unser Brief schliefit mit einer Danksagung. Wie konnte es anders sein! Sie ist
fir immer die vorherrschende Empfindung dessen, der Gottes unendliche Freige-
bigkeit erfahren hat. Als Siinder, dem verziehen wurde und die gottliche Barm-
herzigkeit in unerwartetem Mafl zuteil geworden ist und der teilnimmt am Erbe
der Heiligen im Licht (Kol 1, 12), kann der Christ vor Gott nur verweilen, indem
er ohne Unterlafl den Hymnus der Danksagung wiederholt: ,Denn er ist gut,
und ewig wihrt seine Liebe“ (Ps 136).

Von dieser Danksagung und von diesem Staunen wollten wir Zeugnis geben
und alle unsere Briider einladen, sie mit uns im Geist der Hoffnung zu teilen
und die beseligende Kontemplation, die einem Samen gleich in ihren Herzen nie-
dergelegt ist, zur Entfaltung zu bringen.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Ein Orden priift sich selbst

Die Dominikaner nach dem Konzil

Wie die Gesamtkirche, so sind auch die Orden, die man als Organe der Kirche
bezeichnen kann, vom Konzil zu einer kritischen Selbstprifung aufgerufen. Allent-
halben finden mit dieser Zielsetzung Generalkapitel und Befragungen der
Ordensmitglieder statt. Die dabei verwendeten Fragebogen lassen naturgemafl
keinen weiten Spielraum. Sie miissen sich anf ein Schema festlegen und bevor-
zugen, schon im Hinblick auf die Datenverarbeitung, Fragestellungen, die ledig-
lich ein Ja oder ein Nein zulassen.



Im Spiegel der Zeit 463

Ganz anders liegt der Fall, wenn ein qualifiziertes Ordensmitglied es unter-
nimmt, in einem Buch von 850 Seiten die Lage seines Ordens zu orten, und die-
jenigen Themen frei diskutiert, die ihm wesentlich erscheinen. Der belgische
Dominikaner V. Walgrave hat das mit einem Mut und einer Offenheit getan,
die Anerkennung verdienen. Er férdert damit gewifl nicht nur die Diskussion
unter seinen eigenen Ordensbritdern, sondern regt auch die Reformversuche in
den anderen Ordensgemeinschaften an. Sein Essai d’autocritique d’un ordre reli-
gieux ist mit Druckerlaubnis der Ordensoberen in den Editions du Cep in Briissel
erschienen. Das Buch ist nicht im Handel zu haben, und das ist durchaus verstind-
lich. Auch so liegt in der Veroffentlichung ein Vertrauen, das den Rezensenten
verpflichtet. s wire unfair, wollte er eine solche Verdffentlichung benutzen, um
einseitig oder gar schadenfroh auf wunde Punkte hinzuweisen, an denen man
bei den Dominikanern leidet. Alle Ordensgemeinschaften stehen heute, jede anf
ihre Weise, vor dhnlichen Problemen, und es wird wahrhaftig nicht nur bei den
Dominikanern so sein, daff Transistoren und Fernschapparate die klosterliche
Stille bedrchen!

Um die besondere Problematik im Dominikanerorden zu verstehen, mufl man
sich an seine komplizierte innere Struktur erinnern: der Orden, der kiirzlich sein
750jdhriges Bestehen begehen konnte, wurde im 13. Jahrhundert von dem Dom-
herrn Dominikus aus Caleruega (Kastilien) als ausgesprochen apostolische Gemein-
schaft gegriindet; da Dominikus auf Verlangen Innozenz' III. eine schon be-
stehende Regel annehmen und die iiberlieferte klosterliche Observanz in seine
Griindung miteinbringen mufite, wobei ihm viel Freiheit im Hinblick auf deren
besonderen Zweck gelassen wurde!, enthilt der Orden ein kanonikales, monasti-
sches und aktiv seelsorgerliches Element. Die Dominikaner sind Predigerménche.
Ihre Hauptaufgabe ist die Verkiindigung; und zwar sahen sie stets ihre spezifi-
sche Aufgabe darin, iiberall dort einzugreifen, wo die geistigen Auseinanderset-
zungen der Zeit stattfinden. Daraus hat sich ein aristokratisches Selbstbewufitsein
entwickelt. In manchen Lindern (wie vor allem in Frankreich) sind die Domini-
kaner auf vielen Gebieten, auf dem der Soziologie, in Kunst- und Theaterkritik,
im Bereich der Massenmedien, avantgardistisch vorgeprellt. Sie gehen mit der
Zcit, sie sind modern, sie kommen an, sie sind erfolgreich.

Doch was besagt das, wenn man auf die Urspriinge des Ordens blickt und auf
das Bild, das der Orden im Grund seines Wesens von sich selbst besitzt? Ihm
geht es nicht um irgendwelche Aktivitit, schon gar nicht um Rampenlicht, son-
dern um die tiefe geistige Auseinandersetzung mit der Zeit. Die aber setzt ernste
wissenschaftliche Arbeit und Qualifikation voraus. Der Verfasser fragt sich, wie
es heute damit bestellt sei. Sein Hauptanliegen und seine Hauptsorge reicht aber
noch tiefer. Wieder und wieder st6fit er in seinen Analysen der heutigen Ordens-
wirklichkeit auf die Frage: Wie weit griindet Leben und Tun der Ordensbriider
noch im kontemplativen Leben? Das grofie Leitwort der Séhne des heiligen

t P. Walgrave referiert die These von H. C. Scheeben (Der heilige Dominikus, Freiburg
i. Br. 1927 und Essen 1961), wonach Dominikus seine Ordensgriindung urspriinglich von
den monastischen Formen habe freihalten wollen, und gibt zu, dafl sie auch von einer
Minoritat im Orden vertreten werde. Er selbst lehnt sie sehr bestimmt ab.



Im Spiegel der Zeit 464

Dominikus heifit bekanntlich: ,contemplata aliis tradere®: ihre Verkiindigung,
aber auch ihre gesamte wissenschaftliche und sonstige Tétigkeit soll aus kontem-
plativer Versenkung und Fille hervorgehen. Das ist das monastische Element des
Ordens, seine gnadenvolle Innerlichkeit. (So hat Fra Angelico den in Meditation
versunkenen Dominikus gemalt.) Das soll ihrem Wort die inkarnierte Kraft ver-
leihen.

Ménchische Kontemplation aber verlangt nach dem Verfasser ein ganzes
System schiitzender klosterlicher Einrichtungen: Weltdistanz, Klausur, Einsam-
keit, Stille. Selbst Baustil und Ordenskleid sind von ihr inspiriert. Bule und
Lebenshirte hingen wesentlich mit ihr zusammen. Immer stand dieses Ménchisch-
Innerliche im Dominikanerleben mit dem Charakter einer fliegenden Truppe von
apostolischen Wanderpredigern in Spannung. Von Anfang an gab es darum ein
ganzes elastisches System von Dispensen, wodurch ein gewisses Mafl von Beweg-
lichkeit gewdhrleistet war. Doch heute droht aus der Spannung ein Bruch zu wer-
den. Die neue Zeit, das moderne Lebensgefiihl, die junge Generation sind wie
der junge Wein, der die alten Schliduche zu sprengen droht.

Pater Walgrave ist nicht einfach ein Konservativer. Er hat Verstindnis fiir die
junge Generation, die er allerdings als innerlich angeschlagen (als génération
gravement traumatisée) und als hypersensibel charakterisiert. Dennoch verteidigt
er sie, glaubt an ihren guten Willen und daf} sie den Weg noch finden wird. Er
sieht auch sehr deutlich einen Hauptgrund fiir heutige Auflésungserscheinungen
im Orden an der unerleuchteten und starren Art, wie man allzu lange duflerlich
und formalistisch an iiberlebten Formen festhielt. Ganz eingesponnen in die
eigene Sicherheit eines im Grunde reichlich rationalistischen Denkens, habe man
an allem vorbeigelebt, was sich drauflen an neuem Leben regte: was in der Psy-
chologie, in der Soziologie, in der Philosophie, in der Theologie, ja in der Spiri-
tualitit lebendig zutage trat. Nun breche mit den jungen Menschen das Neue
krafl und unvermittelt herein. Die Jungen haben kein Verhiltnis mehr zur
Ordensobservanz. Fiir sie ist Regel und Brauch nur Zopf und Hindernis fiir die
freie Schwingungsweite authentischen Lebens, fiir personale Entfaltung und die
Mitmenschlichkeit. Sie denken und fiihlen existenzialistisch, humanistisch: haben
nur Sinn fiir das Horizontale; der fiir das Vertikale ist schwach entwickelt.

Die Frage ist, ob bei alledem das iitberkommene Bild des Ordens noch gesehen
und als verpflichtend betrachtet wird, wagt es doch der Orden selbst kaum noch,
es als verbindlich hinzustellen. Auflerer Aktivismus iibertént das Tiefere. Alle
moglichen Arbeiten werden iibernommen ohne Priifung, ob sie auch dem eigent-
lichen Ordenszweck entsprechen und sich mit seinem monastischen Stil verein-
baren lassen. Die vielen itbernommenen Aufgaben verleiten ihrerseits wieder
dazu, ohne strenge Priifung moglichst viele Kandidaten aufzunehmen. So werde
der Orden ohne Treue zu seinem echten Bild von einem Extrem ins andere ge-
worfen: von der Erstarrung und Sklerose der letzten Zeit in eine oberflichliche
Aktivitat, die kaum mehr Verbindung mit seinen Urspriingen hat.

Die Urspriinge und das Eigentliche des Ordens weisen auf das kontemplative
Leben. Nach einem einleitenden ersten Teil, der den Orden in der Auseinander-
setzung mit der jeweiligen Zeit beschreibt, handelt Teil I von den kontempla-



Im Spiegel der Zeit 465

tiven Quellen des Ordens und Teil IIT von seinem Apostolat auf kontemplativer
Basis. Der Geist der Leistung stehe einer letzten kontemplativen Aufnahme-
bereitschaft im Wege. Es gelte, in einer wahren Bekehrung aus dem Leistungs-
denken und seiner Selbstsicherheit und Selbstbehauptung in die demiitige und
briiderliche Haltung des Horenden und Empfinglichen zuriickzufinden. Im heuti-
gen Menschen seien gerade dazu Ansitze vorhanden. Mit Bedenken sieht der
Verfasser, wie die Generalkapitel und die Ordensleitung selbst allzu beflissen die
Observanz lockerten und dem Trend der Zeit entgegenkdmen, ohne daf man
den Eindruck habe, diesen Mafinahmen lidge eine wirkliche Konzeption zugrunde
und sie seien dem Wesen des Ordens gentigend klar konfrontiert worden. So sei
die Gefahr, dal Uneinholbares preisgegeben werde. Eine dieser verwandten
Gefahr sei es, alles apostolische Wirken nur unter der Riicksicht der ,fonction-
nalité®, der Zweckmifigkeit und des Erfolges zu bewerten oder kontemplatives
Beten mit intellektueller Tatigkeit zu verwechseln.

Am Schluf} seiner Darlegungen fragt P. Walgrave selbst, welche Forderungen
sich aus all dem ergaben.

Er nennt zuerst cine Haltung der Synthese; nicht dafl man zwischen Altem und
Neuem einen pragmatischen Kompromif} schliefen kénne. Eine dynamische Syn-
these ist zu versuchen, die allem wertvollen Neuen offensteht und es in die Werte
der Tradition aufnimmt. Dazu geniigten weder Weisheit noch Mut. Dazu sei
cine Kehre erfordert, die er dann in der zweiten Haltung beschreibt: diese bestehe
im Neuentdecken einer radikalen geistigen Armut. Der Herr allein ist Spender
des Heils. Wir sind das Volk Gottes auf dem Weg und haben als solche alle zu
menschliche Sicherheit preiszugeben: die eines trigen Traditionalismus so gut
wie die eines unbedingten Modernseinwollens um des Erfolges willen. Dieses
Sich-Loslassen ermégliche dem Ordensmann, den Sinn seiner Berufung tiefer zu
begreifen. Regeln und Briuche haben nur Wert, insofern sie die Treue zum Ruf
Christi in dieser geschichtlichen Stunde besagen. Alles in der Kirche: Gebet,
Askese, Apostolat mufl Ausdruck dafiir sein, dafl die Kirche auf den Geist hort.

»Fir uns Dominikaner kommt alles darauf an, dafl wir die kontemplative
Ausrichtung wiederfinden.” Nicht nur muf} aller in sich geschlossene Humanis-
mus zur gottlichen Transzendenz geéffinet werden; es gilt eine tiefe Aufnahme-
fahigkeit (une conscience d’abord réceptive) zu gewinnen und dadurch ein neues
Verstiandnis fiir Innerlichkeit, Einsamkeit und eine ,geéffnete* Observanz. So
werde Gottes Gegenwart eine grofiere Dichte gewinnen; aus allem wird ER zu
sprechen beginnen. Alles wird dann von innen gelebt. Routine und Entfremdung
werden weichen. Tiefgreifende Umgestaltungen des Ordenslebens, tiefgreifen-
der, als manche noch ahnen, werden sich so anbahnen. Nicht zuletzt die aposto-
lische Wirksamkeit werde aus dieser Erneuerung im Geist des Evangeliums Nut-
zen zichen: Die Spannung zwischen ,Horizontale® und ,Vertikale® werde ver-
schwinden; denn die Iunerlichkeit wird zu den Menschen gedffnet sein und die
apostolische Aktion die tiefe Bindung an Gott nicht mehr bedrohen. Der Ménch
kontemplativer Haltung wird ein Ménch geistlicher Armut sein ohne religiéses
Leistungsdenken, ohne Sorge um materielle Sicherung und dufieres Prestige. Ein

Klima echter Briiderlichkeit wird sich bilden.



Im Spiegel der Zeit 466

Bis in den Stil der Theologie wird sich diese Haltung geistiger Armut auswir-
ken. Sie wird weniger von der selbstsicheren Ratio als vielmehr vom Hoéren auf
Gottes Wort leben. Sie wird den Theologen auch hellhorig machen fiir das, was
Gott im Heute der Geschichte zu uns spricht. Uberhaupt wird sie starker Theolo-
gie der Heilsgeschichte sein miissen.

Wenn man die Tragweite dieser Forderung nach geistlicher Armut ermessen
will, muff man bedenken, wie stark der Orden des hl. Dominikus theologisch auf
den Thomismus festgelegt war und sich stolz dessen iiberzeitlicher Uberlegenheit
rihmte. Das I'V. und letzte Kapitel des Buches geht dieses heifle Eisen, wenn auch
mit Vorsicht, an. Es spricht offen von einer Krise der Lehre und davon, dafl es
mehr als eine Provinz im Orden gebe, die kein Vertranen mehr in den Thomis-
mus habe. So weit geht P. Walgrave nicht; aber er sagt deutlich genug, dafl der
Dominikanertheologe heute die Zeitaufgeschlossenheit brauche, die Thomas im
13. Jahrhundert vorbildlich gelebt habe. Das neue historische Denken, das im
Vatikanum II in der Kirche zum Durchbruch gekommen sei, miisse, wie iber-
haupt die Existenzphilosophie und das heutige Weltgefiihl in die Theologie inte-
griert werden. ,Miissen wir, christlich gesehen, nicht eingestehen, dafl wir sowohl
auf dem Gebiet der Lehre wie des Ordenslebens versdumt haben, in vollem Ernst
in den Dialog mit dem Herrn einzutreten, wie er sich aus der geschichtlichen
Situation ergibt? Wir haben zu sehr nach Menschenart Sicherheit und Sefhaftig-
keit der Erkenntnis dem Wagnis der geistigen Pilgerschaft vorgezogen.

So wenig wie die Kirche kann irgendein Orden sich heute der Konfrontation mit
der Zeit und seinem eigenen Urbild entziehen. Uns will scheinen, daff P. Wal-
grave mit grofler Ausgewogenheit des Urteils die Lage seines Ordens bedenkt.
Er ist sichtlich erfiillt vom Glauben an die Bedeutung des dominikanischen Erbes,
ein Glaube, der in den verschiedenen Gemeinschaften keineswegs immer sehr
stark ist. Er sieht das Problematische der festen aber starren Form, die das
Ordensleben im 19. Jahrhundert weithin angenommen hatte, aber auch das Un-
ausgegorene und die Ordenssubstanz Bedrohende, das mit der neuen Zeit in den
Orden eindringt. Wie itberall wird es um die lebendige Synthese gehen: um
kithne Offenheit und um Treue zum Wesentlichen der Tradition.

»Was tun? Es gibt keine andere Moglichkeit: Nur durch tastende Versuche,
durch vielerlei Irren und Scheitern wird uns Gott nach und nach seine Absichten
enthiillen. Vielleicht muf} der ganze Orden oder doch bestimmte seiner Gruppen
durch eine Zeit der Experimente hindurch. Doch all das wird nur in dem Maf}
zum Ziel fithren, als wir uns mit ganzer Seele die urspriingliche Intuition des
Dominikus zu eigen machen ... Glauben wir nicht, es liefle sich eine fehlerfreie
Losung finden. Wir sind fehlerhafte und siindige Menschen, das wird sich in all
unseren Bemithungen zeigen. Immer werden wir durch ein Auf und Ab hindurch-
milssen. Aber solchergestalt uns mithend, sagen wir ja zu unserem Leben der
Pilgerschaft: Immer zur Erfullung unterwegs, werden wir sie doch nie erreichen.
Worauf es ankommt und was der Geist uns schenken muf}, ist die Einheit von
Herz und Sinn, ein Leben in echter, wirkkriftiger Gemeinschaft zur Verwirk-
lichung des Bildes vom Predigerbruder, wie Gott ihn fiir unsere Zeit will.“

Franz Hillig §]





