
Josef Sudbrack 4 

Von Gott wieder weltlich reden, darf nicht den Theologen und offiziel- 
len Verkündigern überlassen bleiben. Sie werden das rechte Wort nur 
finden, wenn alle mithelfen, es zu suchen. Dazu aber gehört der Mut, von 
unserer Gotteserfahrung wieder zu sprechen und sie nicht länger mit 
Schweigen zu übergehen oder sie in eine •geistliche" Sprache einzusperren. 
Der Gläubige muß seinen Glauben wieder zu artikulieren suchen in der 
Sprache dieser Welt. Daß das kein hoffnungsloses Unterfangen ist, zeigt 
uns das von der Bibel überlieferte Wort des menschgewordenen Wortes 
Gottes selbst. Jedoch wird uns ein ähnlich gelungenes Wort nur zuteil, 
wenn wir die Sprache dieser Welt lieben. Von Gott weltlich reden kann 
nur, wer den Gott, der nicht von dieser Welt ist, dennoch in dieser Welt 
gefunden hat. Für einen solchen Menschen schließen sich Gottes- und 
Weltliebe zusammen zu der einen menschlichen Sprache, die Gottes 
Sprache ist. 

Gott finden • in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 
Zur Diskussion über ein aktuelles Problem christlicher Spiritualität 

Josef Sudbrack SJ, München 

Es ist eine undankbare Sache, mit Alternativen zu arbeiten; zu leicht rei- 
ßen sie die eine, unteilbare Wirklichkeit auseinander und zwingen zur 
Wahl, wo man das Ganze bejahen möchte. Aber sie haben das Gute, daß 
sie zwingen, daß sie die Diskussion vorantreiben, die Fragestellung ver- 
schärfen, jedes Ausweichen in billige Kompromisse verstellen. Es kommt 
nur darauf an, die Alternative an der richtigen Stelle anzusetzen, sie dort- 
hin als Stachel zu plazieren, wo man in Gefahr steht, sich in bequemen, 
verschlissenen Sesseln zur Ruhe zu setzen. Zwei Anliegen aus der evange- 
lischen Theologie unserer Zeit sollen helfen, die Alternative der Über- 
schrift in ihrer provozierenden Kraft zu erkennen. 

Theologie nach dem Tode Gottes 

Eine, vielleicht die Frage der modernen christlichen Spiritualität stellt sich 
von der modernen Erfahrung der Gottesferne her. In extremen Formulie- 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 5 

rungen wird sie von den USA importiert; dort wurde eine •Gott-ist-tot"- 
Theologie geboren . .. damit die Welt, der Mitmensch wieder den ihr, den 
ihm gebührenden Platz einnehme! Was sich an die Namen der evange- 
lischen Theologieprofessoren Thomas J. J. Altizer, William Hamilton, 
Harvey Cox oder Paul van Buren1 anknüpft, hat verschiedene Wurzeln. 
Sicherlich kommen die Gedanken auch ganz simpel aus dem Erdreich eines 
neuen Atheismus. Natürlich ist es schwierig, einzelne der eben genannten 
Männer oder auch der deutschen Repräsentanten dieser Theologie wie 
Dorothee Solle, Herbert Braun und anderer mit Etiketten zu versehen; 
die Frage, die in den Versuchen2 einer •nach-theistischen" Theologie zum 
Ausdruck kommt, ist - wenigstens in dieser Schärfe - zu neu und auch zu 
wenig bedacht und ernst genommen, als daß man heute schon säuberlich 
scheiden könnte: hier christlicher Glaube, dort Atheismus! (Wird man es 
jemals können?) Der Christ, der an die Wirklichkeit und Wirkmächtig- 
keit dessen glaubt, den die Menschheit seit jeher mit dem Namen Gott 
benannte, sollte nicht gleich in den mit einer furchtbaren Vergangenheit 
belasteten Kategorien •Orthodoxie - Häresie" denken, sondern auf den 
eigenen Glauben schauen und den Fragepunkt suchen, den die obige 
•Theologie" anzielt. Vielleicht haben wir hier einen großen Nachhol- 
bedarf und sollten erst einmal an die eigene Brust klopfen, ehe wir den 
Splitter im Auge des Nächsten suchen. Vielleicht ist es sogar heilsam, sich 
erst einmal provozieren zu lassen; vielleicht stoßen die paradoxen Sätze 
von der • Theologie nach dem Tode Gottes" vor in ein Niemandsland, in 
das sich die klassischen dogmatischen Sätze noch kaum hineingewagt haben. 
Viele der eben genannten Theologen bemühen sich nämlich intensiv um 
Gott. Aber, wie es van Buren formuliert: •Das heutige Problem liegt dar- 
in, daß das Wort Gott tot ist"3. Mit diesem Wort •Gott" ist nicht nur der 
bloße Name gemeint, den man austauschen oder verändern könnte, son- 
dern eine Lebenshaltung, eine •tote" psychologische und soziologische 

1 Eine kurze Übersicht bei O. Skinner, Urheber der heutigen •Tod-Gottes-Theologie", in: 
TheolGegenw 10 (1967) 189 ff.; W. Hamilton, Bemerkungen zur •Radical Theology", in: 
Cone. 3 (1967) 730-735; van Buren, Christliche Erziehung post mortem Dei (zu seinem 
Buch Reden von Gott in der Sprache der Welt, 1965),Theolpract I, 1966, 152-161; H. Cox, 
Stadt ohne Gott, Stuttgart 1966; Christ als Rebell, oder Streitreden wider die Trägheit, 
Kassel 1967. 
2 Dorothee Solle wurde durch ihre Rede auf dem Kölner Evangelischen Kirchentag be- 
kannt; ihre gesammelten Rundfunkvorträge Die Wahrheit ist konkret, Olten-Freiburg, 
1967, sind für den urteilsfähigen Katholiken eine wertvolle, weil aus Ehrlichkeit provo- 
zierende Lektüre; ihr grundlegendes Buch, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach 
dem •Tode Gottes", zeigt allerdings die Herkunft aus einem rationalisierenden Hegelia- 
nismus. 
8 Nach Skinner, a. a. 0. 193. 



Josef Sudbrack 6 

Weltsicht, deren Über-•Leben" in immer krasserem Kontrast zur tatsäch- 
lichen Welt steht; das Wort •Gott" ist nur der Exponent einer Summe 
menschlicher Haltungen. 

Es ist hier nicht der Ort, der Genesis dieser Ideen nachzugehen. Nicht 
nur der große Anreger und noch größere Christ, Dietrich Bonhoeffer wäre 
zu nennen, nicht nur die deutsche Theologie der Entmythologisierung; 
auch auf Autoren des 19. Jahrhunderts, auf die Moltmann4 aufmerksam 
macht, wäre hinzuweisen, auf Jean Paul, Hegel, Heine, Feuerbach, Nietz- 
sche usw., sowie auf die große, von manchen bis auf Lucretius oder gar 
auf Anaximander5 zurückgeführte Linie des abendländischen Materialis- 
mus. Im Herzen der christlichen Spiritualität, in der Mystik selbst, finden 
sich Formulierungen und Haltungen, die der •Gott-ist-tot"-Theologie 
überaus ähnlich sehen und davor warnen, vorschnell den Stab über irgend 
jemand zu brechen. Von einem der großen patristischen Theoretiker der 
Spiritualität stammt die Mahnung: •Gott hinter Gott"6 zu suchen. Meister 
Eckhart lehrte von der Kanzel herab: •Spreche ich: Gott ist ein Sein, so ist 
es nicht wahr. Er ist ein überschwebendes Sein und eine überseiende Nich- 
tigkeit"7. Wer nur ein wenig in der geistlichen Überlieferung zu Hause ist, 
weiß, daß man mit viel größerem Recht von einer •Spiritualitas negativa"8, 
einer negativen Spiritualität, als von der oft erörterten •Theologia nega- 
tiva" sprechen müßte. Das Versagen der Sprache vor dem Göttlichen spürt 
derjenige, der diese Wirklichkeit leben will, stärker als der, der sie nur 
lehrt. 

Diese Erfahrung der negativen Spiritualität, der •dunklen Nacht", hat 
eine Subjekt-Seite: Dort, wo wir kleinen Christen glauben, Gott zu finden, 

4 Theologie der Hoffnung, München 51966, 150-155; die erste Lesung, mit der die 
Gruppe 47 ins Leben trat, beschrieb die Beerdigung Gottes: •Von keinem geliebt, von 
keinem gehaßt, starb heute nach langem, mit himmlischer Geduld ertragenem Leiden: 
Gott... Die Beisetzung findet heute nacht in aller Stille auf dem St.-Zebedäus-Friedhof 
statt." Aber dieser Essay Wolfdietrich Schnurres ist nur eine witzelnde Auswalzung der 
Ansätze, die sich z. B. bei W. Bordiert, Draußen vor der Tür finden; vgl. Ch. J. Glicks- 
berg, Modern Literature and the Death of God, Den Haag 1966. 
5 Titus Lucretius Carus (t 55 v. Chr.): De rerum natura; Anaximander von Milet (um 
610-546) soll als erster über die Natur geschrieben haben; die Gruppe der •Mechanisten" 
(Empedokles, Leukipp, Demokrit) gilt für viele als Beginn des Materialismus. 
6 Evagrius Ponticus, nach I.Hausherr, Les lecons d'un contemplatif, 1960, 157-58; sein 
Schüler Bar Soudai'li führte die Ansätze bis zur Auflösung des persönlichen Gottes wei- 
ter. 
7 Eckhart spricht auch von •Gott lassen um Gottes willen"; interessante Durchblicke bei 
H. Piesch, Seuses •Büchlein der Wahrheit" und Meister Eckhart, in: Heinrich Seuse, Stu- 
dien zum 600. Todestag, Köln 1966, 66 f. 
8 Vgl. die unter dem Registerstichwort •spiritualitas negativa" gesammelten Hinweise in 
meiner Studie über Johannes von Kastl, Münster 1966, II. Bd. 261. 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 7 

tut sich dem großen eine Leere auf, in die hinein zu gehen er den ganzen 
Mut seines Glaubens benötigt; gerade •im Mystischen (wird) jede tiefere 
Erfahrung Gottes ein tieferes Einfahren in die Nicht-Erfahrung des Glau- 
bens"9. Zugleich aber schlägt sich in dieser •Nicht-Erfahrung" des Glau- 
bens die Realität des geglaubten Gottes nieder: Er ist mehr und anders 
als alle Rede über ihn, auch als die Rede, die ihn Gott nennt! Gott ist ganz 
anders; besonders aber ganz anders als die wohlgelungene Phrase über 
ihn, als das abgerundete System, in dem er seinen abgezirkelten - man 
würde heute sagen: bürgerlichen - Platz zugewiesen bekommt, ganz an- 
ders als die erhebende Stimmung, in der man sich eben noch der Gegen- 
wart Gottes bewußt zu sein glaubte. 

Nicht nur Technik, Soziologie oder Psychologie lassen den Namen und 
die Realität Gottes zweifelhaft werden; die •Wirklichkeit" Gottes selbst 
scheint seine •Wirklichkeit" aufzulösen. Seit jeher sprachen die religiösen 
Menschen deshalb von Gott als dem Nahen und Fernen, dem Ja und Nein, 
oder mit Meister Eckhart als dem Sein und Nichts. Die Sachlichkeit unserer 
Tage hat diese spirituelle Urerfahrung wieder neu aus dem Schutt von 
Institutionen und Begrifflichkeit ausgegraben. Die Spannung bestand 
immer schon, nur die Kluft zwischen •Nah und Fern", •Ja und Nein" ist 
vertieft. Wo man früher noch den •fernen Gott" zu ergreifen glaubte, ste- 
hen heute andere Wirklichkeiten der Natur und des Menschen: der immer 
mehr erforschte Weltraum, die Technik, die Medizin, aber auch soziale 
Verantwortung, Aufbau der Zukunft, Sorge für die Familie. Und zur glei- 
chen Zeit, wo man die einsame Sehnsucht nach dem fernen Gott durch 
harte Arbeit an der realen Welt ersetzt, scheint sich auch die Erfahrung 
des •nahen Gottes" als rein psychischer oder sozialer Impuls zu entpuppen. 

Dennoch, was hier vorgeht, ist keine Entthronung, kein Sterben Gottes, 
sondern das Verschimmern eines Gottesbegriffes, der die Wirklichkeit 
Gottes nicht mehr trägt. In einer vortechnischen Zeit, als die Dinge dieser 
Erde noch fremd und dunkel vor dem Menschen standen und ihn zu er- 
drücken oder zu beglücken versprachen, konnte man unmittelbar hinter 
ihnen Gott vermuten und ihn in einer sehr •univoken Analogie" mit den 
Namen dieser •Dingwelt" benennen. Heute aber ist der Mensch auf dem 
Weg, die irdischen Angelegenheiten tatkräftig in seine eigene Hand zu 
nehmen, und er weiß, daß hinter ihnen kein göttliches Wesen schlummert, 
so wie hinter der dunklen Dornenhecke sich das Schloß mit der Märchen- 
prinzessin verbirgt. Aber ist er wirklich dem Geheimnis Gottes auf die 
Spur gekommen, oder steht er nicht vielmehr in einer Spur, die ihn nur 

• H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit I, Einsiedeln 1961, 398. 



Josef Sudbrack g 

tiefer in das Geheimnis Gottes hineinführt, in eine noch größere Ferne, 
die noch weiter und noch geheimnisvoller ist? Müssen nicht auch Soziolo- 
gen und Psychologen erkennen, daß dasjenige, was sie über die mensch- 
liche Gesellschaft und die menschliche Seele wissen, Oberfläche ist; ihr 
Wissen unterscheidet sich von einer alten Anthropologie, die mit Dämo- 
nen, Geistern und göttlichen Mirakeln arbeitete, vielleicht nur dadurch, 
daß man jetzt noch besser um die Oberflächlichkeit des eigenen Wissens 
Bescheid weiß. 

Gott ist uns ferner geworden! Darin hat die •Gott-ist-tot"-Theologie 
recht. Aber nach der Erfahrung der großen Mystiker müßte er uns in der 
Ferne zugleich näher gekommen sein. 

Wie finde ich einen gnädigen Nächsten? 

In eine natürliche Religiosität hineinprojiziert, scheint die Wirklichkeit 
Gottes tatsächlich in fernem Halbdunkel zu verdämmern. Vielen wird 
Gott in der Berührung mit der modernen Welt immer ungreifbarer; man 
vergißt ihn und wendet sich anderen, realeren, drängenderen Dingen zu. 
Das gilt auch für manches faktische Christentum! Damit meinen wir reli- 
giöse Lebensformen, die den Kern der Offenbarung einem unbestimmten 
Gefühl oder der vagen Humanität des •religiösen" Menschen anpassen 
wollten; man glaubte eine Zeitlang, Christentum mit dem Fährboot der 
•Religiosität" zum Ufer der modernen Zeit hinüberretten zu können10. 
Aber genau diese •Religiosität" ist nur die verschimmelte Schale des Chri- 
stentums, die es aufzubrechen gilt, um den wahren Kern herauszulösen. 
Genau diese •Religiosität" wollte Bonhoeffer mit seinem •religionslosen 
Christentum" abwerfen. Mit ihr verbinden sich nicht nur dogmatistische 
Festlegungen und institutionelle Behütungsmaßnahmen, sondern ebenso 
Sentiment, Erbaulichkeit, sektiererhaftes Sendungsbewußtsein, zeit- 
bedingte Formen, liebgewonnene Gebräuche usw. 

Die faulende Schale der •Religiosität" - um in den Formulierungen 
Bonhoeffers zu bleiben - ist aber nicht das Christentum der Offenbarung. 
Der Gott der Bibel hat sich uns in Jesus Christus so greifbar, so konkret, 
so sichtbar und so lebendig geoffenbart, daß die vom Menschen erfunde- 
nen Formen der •Religiosität" in ihrer Vorläufigkeit entlarvt wurden. Der 
zentrale Inhalt der Offenbarung spricht selbst den heiligsten Institutionen 
nur eine Dienstfunktion zu: Wo diese Funktion zu dienen aufhört, hat 

10 Das war (auch, nicht ausschließlich!) das Anliegen der großen liberalen protestantischen 
Theologen der Jahrhundertwende und wurde katholischerseits von den Strömungen des 
Modernismus aufgegriffen. 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 9 

auch die Institution ihre Berechtigung verloren11. Wenn darum •Religio- 
sität"', wenn •Gott" noch lebendig sein soll, dann nur über Jesus Christus 
und seinen Anspruch. Er ist die notwendige Korrektur an allem, was 
Menschen über Gott denken und wie sie sich •religiös" verhalten. Er steht 
heute zur Debatte. Wenn man Christus ernst nimmt, dann gilt nicht mehr 
das erhabene oder beseligende Gefühl einer •gottbegnadeten" Seele, die 
überall göttliche Nähe erspürt - das glückte einem Goethe oder einem 
Shelley besser als vielen christlichen Heiligen -, sondern die harte Anfor- 
derung, wie sie in dem evangelischen Hauptgebot der Nächstenliebe an 
uns herantritt; nicht mehr die dem Irdischen entrückte Meditation des 
Großen und Schönen, das mit •Gott" gemeint ist, sondern die Entschei- 
dung, die der Nächste auf der Straße mir abfordert: eine Entscheidung 
nicht in die Weite des unendlichen Himmels hinein - dort verfliegt sie zu 
dem ewig gleichgültigen, kosmischen Lächeln einer Buddhastatue -, son- 
dern aus der Erkenntnis des Johannes-Wortes: •Wenn jemand sagt: ich 
liebe Gott, und seinen Bruder haßt, ist er ein Lügner. Denn wer seinen 
Bruder nicht liebt, den er von Angesicht kennt, kann Gott nicht lieben, den 
er von Angesicht nicht kennt." Daran hat sich alle •Religiosität" zu mes- 
sen. Selbst Jesus Christus scheint hinter dem •Nächsten" zurücktreten zu 
wollen, wenn er sagt: •Was ihr dem geringsten meiner Brüder getan habt, 
habt ihr mir getan." 

Gewiß, der transzendente, diese Welt übersteigende Gott, der uns 
•fern"-gerückt ist, wird immer den einen Pol der christlichen Lebensspan- 
nung bilden. Es wird immer Menschen geben, die durch alles Greifbare 
und Sichtbare hindurch die göttliche Wirklichkeit suchen und erahnen. 
Doch wenn sie wirklich Gott suchen, kennen sie auch die Gefahren der 
Täuschung. Die wirklichen Mystiker sagen uns, daß die Fühlungnahme 
mit der göttlichen Allwirklichkeit dunkler und gefährlicher ist, als schöne 
Texte und Florilegien vermuten lassen. Wenn irgendwo, hat bei den 
Mystikern das •Zeitalter-nach-dem-Tode-Gottes" begonnen. Auch sie 
begegnen letztlich Gott nicht in der Tiefe ihres Gefühls, sondern in der 
Unbedingtheit seines Anspruchs. Auch und gerade für sie ist der oben 
zitierte Johannes-Text von der Nächstenliebe Richtschnur für Gut und 
Bös. Wenn wir daher lesen, daß der hl. Katharina von Genua Nächsten- 
liebe unmöglich wurde, weil sie zu sehr in Gott versunken war, dann ist 
solche Formulierung einfachhin falsch, und wir können nur mit Mühe und 
Not aus der unchristlichen Formulierung das eigentlich Gemeinte und 

11 Statt den Text mit Schriftzitaten zu garnieren, soll nur auf Jesu Verhalten selbst hin- 
gewiesen werden, auf die Tempelreinigung, die Diskussion um das Sabbatgebot oder die 
radikale Neuordnung der Ethik: •Ich aber sage euch ..." 



Josef Sudbrack 10 

Erlebte herausschälen12. Selbst diejenigen, die zwischen dem Gottfinden 
in der Einsamkeit und dem Gottfinden im Nächsten als dem Primären und 
Sekundären unterscheiden, systematisieren und sind in Gefahr, die kon- 
krete Ganzheit der christlichen Botschaft zu zerbrechen13. Wird hier nicht 
doch wieder •Gott . .. zum direkten Gegenstand der Liebe, der Nächste 
.. . zum Mittel und daher in seiner konkreten Existenz nicht zum Gegen- 
stand der Liebe?"14 Die geistlichen Meister der Vergangenheit durften in 
der Sprache ihrer Zeit noch statuieren: Gott in sich lieben, den Nächsten 
aber in Gott! (ein zur Redewendung gewordener augustinischer Satz). In 
der Sprache unserer Zeit aber bedeutet das Verzwecklichung des Nächsten, 
ein Antichristentum, in dem der Mensch zwar nicht dem Moloch der Tech- 
nik und des Fortschritts, aber einem anderen Idol geopfert wird. Der 
Herr hat nicht gesagt: •Was ihr dem geringsten meiner Brüder getan habt, 
fließt durch ihn hindurch zu mir, dem eigentlich Gemeinten", oder: •das 
habt ihr ihm in Stellvertretung für mich getan", sondern einfachhin: •das 
habt ihr mir getan". Diese anstößige Identifikation in erstens-zweitens, 
primär-sekundär aufzulösen, hieße die Botschaft selbst auflösen. Wir blei- 
ben daher lieber bei der Forderung des Doppelgebotes: •Du sollst den 
Herrn deinen Gott lieben ... und deinen Nächsten wie dich selbst!" 
Bezeichnenderweise erläutert Lukas durch die Parabel vom barmherzigen 
Samaritan die zweite, nicht die erste Satzhälfte. 

Es ist einer der hoffnungsreichsten Züge in der modernen Theologie, 
daß die •Nächstenliebe" in den Mittelpunkt der Reflexion auf die Echt- 
heit unseres christlichen Lebens gerückt ist. Gewiß bringt das auch die 
Gefahr mit, im Blick auf die zweite Hälfte des Doppelgebotes die erste zu 
übersehen, und über dem Nächsten, dem man Gutes tun will, zu verges- 
sen, daß Christus gesagt hat: •Das habt ihr mir getan"15. Aber lauerten 
nicht jedesmal, wenn die Kirche einen Schritt nach vorn wagte, solche 
Gefahren am Weg? 

12 Vgl. L. Cognet, La Spiritualite moderne. I. L'essor, Paris 1966, 71; wie anders klingt 
dagegen die Anekdote, die sich von den frühchristlichen Wüstenvätern, über die •Deut- 
sche Mystik" bis Franz von Sales durchgehalten hat, wonach sich der in höchster Ekstase 
schwebende Mönch beim Anklopfen an seine Zellentür sofort in das Erdenleben zurück- 
begibt und dem Bettler das Süppchen reicht. 
18 M. E. ist es nicht statthaft, von einem •höchst undialogischen Benehmen des Herrn" zu 
sprechen und daraus Rückschlüsse für eine solche Entgegensetzung zu ziehen wie es H. U. 
V.Balthasar in seinem Aufsatz: Unmittelbarkeit zu Gott (Conc. 3 [1967] 711) zu tun 
scheint; nicht von ungefähr wird hier Kierkegaard als Kronzeuge angeführt, der dies •am 
besten ... verstanden" habe; er schrieb einmal: •Die Menge ist die Unwahrheit!" Auch 
die Menge der Christen, die Kirche? 
14 G. Hasenhüttl, Der Glaubensvollzug, Eine Begegnung mit Rudolf Bultmann aus katho- 
lischem Glaubensverständnis, Essen 1963, 271 ff. 
15 In diese gefährliche Einseitigkeit scheint uns z. B. der Weg von Th. Sartory, Wandel 
christlicher Spiritualität, Einsiedeln 1967, zu führen. 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 11 

Unsicher geworden wegen der Erfahrung des •fernen" Gottes, stehen 
wir plötzlich vor der fast beängstigenden Nähe Jesu, der sich mit dem 
geringsten seiner Brüder identifiziert. Diese •Nähe Gottes" ist nicht sehr 
bequem; man kann sie nicht mehr in fromme Bücher, in Kirchenbesuch und 
Gebetszeiten zurückdrängen. Das konnte man auch früher nicht; aber 
heute steht derjenige, der es versucht, schon mit einem Fuß außerhalb des 
Christentums, auf dem Morast einer widerchristlichen •Religiosität". Wer 
den gefährlichen Zündstoff der Nächstenliebe systematisierend entschär- 
fen will, muß sich fragen, ob sein Salz nicht schal geworden ist. Ein moder- 
nes Christentum ist nicht mehr zu trennen von dem Anliegen, das Bischof 
Robinson journalistisch geschickt aussprach: •Wie finde ich einen gnädigen 
Nächsten?"16. 

Eine falsche Alternative: Unmittelbar zu Gott oder Vermittlung zu Gott 
durch den Nächsten 

Läuft das alles aber nicht auf einen Taschenspielertrick hinaus? Etwa so: 
Da man vor dem Gott der Einsamkeit Angst bekommt, da man die Mühe 
des Jakobskampfes am Jabbok fürchtet, setzt man die These in die Welt: 
Gott ist im Alltag zu finden, im Nächsten, Gott wird in der zwischen- 
menschlichen Begegnung gegenwärtig. Und siehe, alle Schwierigkeiten 
lösen sich in Wohlgefallen auf. Man kann so unreligiös wie bisher in den 
Alltag hinein leben und sich doch sagen, daß man Gott begegnet: Man 
hat es nicht mehr nötig, in einsamen Bemühungen Gott zu suchen, da man 
ihn ja überall schon gefunden hat. 

Zuerst sollte man in diesen Fragen sich der Wertung enthalten. Was 
ist •schwerer": die Einsamkeit des Eremiten, oder die Arbeit des Geschäfts- 
mannes, einer kinderreichen Mutter? Das Evangelium allein soll die Ant- 
wort geben! Aber damit stehen wir in der Unsicherheit unseres Vorver- 
ständnisses. In Fragen nach der buchstäblichen Aussage der Schrift läßt 
sich von dieser Unsicherheit noch abstrahieren; beim Eingehen auf den 
subjektiven Vollzug, auf die Spiritualität, ist es unmöglich: Alternativen, 
die man in der wissenschaftlichen •Objektivität" ungelöst stehen lassen 
kann, zwingen den Menschen, der aus ihnen leben will, zur Wahl: entwe- 
der-oder! Darf oder muß man nach der Schrift zwischen Gott und dem 
Nächsten wählen? Wer den Menschen als ein Einzelwesen auffaßt, dem 
die Mitmenschlichkeit zwar wesentlich ist, aber doch erst zur personalen 
Individualität hinzutritt, wird die Briefe des hl. Paulus auf eine Spiri- 
tualität des Einzelmenschen hin lesen. Dann wird die Mitte der Gottes- 
begegnung in seinem Damaskuserlebnis oder seiner dreijährigen Wüsten - 

16 John A. T. Robinson, Eine neue Reformation, MünAen 1965, 39. 



Josef Sudbrack 12 

einsamkeit liegen: Mensch unmittelbar zu Gott! Paulus wird aus dieser 
zentralen Gottesbegegnung Kraft und Einsicht für den Dienst am Men- 
schen empfangen. Wer aber die Mitmenschlichkeit tiefer ansetzt, sich da- 
gegen sträubt, von einem •erstens-zweitens" zu sprechen, liest die Schrift- 
texte anders; für ihn gewinnen die ständigen, an die Gemeinde gerichte- 
ten Worte von •in Gott", •in Christus" einen anderen Akzent. Zeigt sich 
nicht in ihnen, daß Paulus in seinem Apostolat, in seinem Dienst an den 
Gemeinden seine eigentliche Christusbegegnung sah, und daß für ihn die 
Wüsteneinsamkeit und selbst das Damaskuserlebnis (von denen er in 
seinen Briefen kaum spricht!) nur psychologische Vorbereitung auf die 
eigentliche Gottesnähe des Apostolats waren? Oder sind für ihn Einsam- 
keit und Dienst am Menschen zwei gleichwertige und gleich unmittelbare 
Begegnungen mit Gott? Ihr Wechsel wäre dann nicht so sehr von theolo- 
gischer als von anthropologischer (und dadurch erst theologischer) Bedeu- 
tung? 

Was heißt überhaupt •unmittelbar"? Nur keine durch die Sinne ver- 
mittelte, aber geistige Erkenntnis, so wie A. Mager von leibfreien Akten 
als Kennzeichen echter Mystik gesprochen hat? Dann könnte man weder 
einem Menschen noch auch Gott begegnen; all unser Erkennen ist und 
bleibt durch Leib und Sinne vermittelt. Ist mit dem Gegensatz •unmittel- 
bar-mittelbar" vielleicht der Unterschied von •intuitiv-schlußfolgernd" 
gemeint? Nicht genau! Aber es kann damit das Verständnis der •Unmit- 
telbarkeit zu Gott" angebahnt werden. Wir müssen nur die Gleichsetzung 
•intuitiv-unmittelbar" und •schlußfolgernd-mittelbar" von der Ebene des 
Verstandlich-Intellektuellen auf das Fundament des Personalen, Existen- 
tiellen zurücksetzen. Im personalen Kern des Menschen könnte z. B. eine 
intuitive Gotteserkenntnis durchaus vermittelt sein; dann nämlich, wenn 
sie sich nur in der Sphäre des objektiven Schauens und Verstehens bewegt, 
statt das unmittelbare Ja der Person herauszufordern. Umgekehrt kann 
das vermittelnde schlußfolgernde Denken, das sich auf dem Pfade der 
klassischen Gottesbeweise bewegt, von Anfang an durch eine Unmittel- 
barkeit zu Gott getragen sein; und vielleicht schöpft die letzte Schlußfol- 
gerung eines •Gottesbeweises" ihre ganze intellektuelle Überzeugungs- 
kraft aus der Unmittelbarkeit der tiefer liegenden ursprünglichen Bezie- 
hung zu Gott. 

Wir dürfen uns nicht von einer inadäquat bleibenden Denk- und 
Sprechweise verführen lassen. Alle Sprache ist notwendigerweise am 
Intellektuellen orientiert (sie will Verständnis vermitteln!) und kann des- 
halb personale Beziehungen nur am Rande erreichen; immer muß man 
die intellektuelle Eigenschwere der Worte und Sätze berücksichtigen und 
sie auf die personale Intention hin interpretieren, wenn notwendig gegen 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 13 

den Eigen-Sinn der Worte. Mir scheint es z. B. unbezweifelbar, daß jede 
echte Beziehung zu Gott das verwirklicht, was mit •unmittelbar" gemeint 
ist, auch wenn sprachliche, psychologische und gesellschaftliche Formen 
Vermittlungen suggerieren. Kann man überhaupt irgend jemand nur 
•mittelbar" begegnen, oder ist nicht jede Begegnung, die diesen Namen 
verdient, •unmittelbar", ganz gleich, welche Entfernung und welcher zeit- 
liche Abstand dazwischen liegen, ganz gleich, ob eine Welt von Vor-, viel- 
leicht auch Mißverständnissen sich dazwischen schiebt? Thomas von Aquin 
scheint ähnliches sagen zu wollen, wenn er den Vorzug der Liebe vor dem 
Verstand auf Erden durch die •Unmittelbarkeit" der Liebe aufzuzeigen 
versucht. Die mittelalterliche Tradition hat dies in den Spruch gefaßt: 
•Die Liebe dringt ein, wo der Verstand draußen bleiben muß"17. Eine 
spätere spirituelle Überlieferung arbeitete den Begriff der •guten Mei- 
nung" aus, um die gleiche Wahrheit festzuhalten: durch Sinnlichkeit hin- 
durch, durch Schlußfolgerungen, durch Handarbeit und tägliche Sorgen 
ist der Mensch dennoch •unmittelbar" zu Gott! 

Im Brennpunkt solcher Überlegungen werden auch die Strukturen der 
Schrift freigelegt, und obige Alternativen fallen wie ausgeglühte Schlacken 
ab. Die Schrift kennt den Gegensatz •Gott-Nächster" nicht: sie kennt auch 
keine mittelbare Begegnung mit Gott im Nächsten, die in irgendeinem 
Gegensatz zum unmittelbaren Gegenüber vor Gott stünde. (Wo ein 
Gegensatz auftritt, spricht sie von Sünde und Schuld, von Versagen.) 
P. Hacker hat in einem dichten Kapitel seines Lutherbuches das für die 
Lehre von der Heilsgewißheit entscheidende •pro me", •mich angehend" 
des Reformators untersucht, also die eigentlich gemeinte Unmittelbarkeit 
zu Gott18. Überzeugend weist er auf, daß Paulus selbst an den Stellen, die 
modern-existentialistisch klingen, immer von einem •Wir des Glaubens" 
spricht, daß er die Heilsgewißheit, die Unmittelbarkeit zu Gott nicht im 
Einzelchristen, sondern in der christlichen Gemeinschaft, in den sozialen 
Bezügen ruhen läßt. Für Paulus widersprechen sich Unmittelbarkeit zu 
Gott - das Ich des Glaubens - und Gemeinschaft mit den Menschen - das 
Wir der Nächstenliebe - keineswegs; sie scheinen sich im Gegenteil zu 
fordern und eine untrennbare Einheit zu bilden. 

Die fast zur Selbigkeit zusammenfließende Beziehung zwischen dem Ich 
und dem Wir in ihrem Stehen vor Gott läßt sich durch das ganze Neue 
Testament verfolgen. Es ist z. B. überraschend zu sehen, wie die Heils- 

17 Vgl. J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl, II 117 f.; I 459-463. 
18 Das Ich im Glauben bei Martin Luther, Graz 1966, Der reflexive Glaube und das Neue 
Testament, 84-96; nicht in diesen wertvollen Untersuchungen, sondern in der unhistori- 
schen Bewertung Luthers mittels der durch Existenzphilosophie usw. gereinigten Alter- 
nativen scheint mir die Schwäche des Buches zu liegen. 



Josef Sudbrack 14 

aussagen, die bei Lukas unmittelbar dem Herrn gelten, später ganz selbst- 
verständlich auf die Kirchengemeinde übergehen. Wenn wir etwa die 
Schilderung des Pfingstgeheimnisses mit der Verkündigung an Maria oder 
der Taufe Jesu vergleichen, so zeigt die wörtliche Übereinstimmung, daß 
sich hier wie dort dasselbe abspielt: Gott ergreift unmittelbar Besitz vom 
Menschen: •Heiliger Geist wird über dich kommen, Kraft des Höchsten 
wird dich überschatten", sagt der Engel zu Maria. •Ihr wißt.. ., wie Gott 
ihn (Jesus) mit Heiligem Geist und mit Kraft gesalbt hat", interpretiert 
Petrus in der Apostelgeschichte die Taufe Jesu. •Ihr werdet Kraft emp- 
fangen, wenn der Heilige Geist über euch kommt, und werdet meine Zeu- 
gen sein in Jerusalem und in ganz Judäa und Samaria und bis ans Ende 
der Welt!", sagt der Herr, wo er das bevorstehende Pfingstereignis ankün- 
digt. Der Pfingstbericht zeigt, daß dieses •Ihr" keine Summation der ein- 
zelnen Apostel, sondern ihre Gemeinschaft meint. Die Gottesnähe, die der 
Engel mit den alttestamentlichen Wirkungs- und Wort-feldern von Geist 
und Kraft Maria vermittelte, wurde in ihrem Sohn menschlich-personale 
Wirklichkeit. Und eben dieser nahe Gott, der •Geist Jesu Christi", ist in 
der Kirche gegenwärtig, unmittelbar anwesend; also nicht in diesem oder 
jenem einzelnen Christen - das auch! -, sondern zuerst in der Gemein- 
schaft der Kirche - und deshalb erst in den einzelnen Christen. 

Läßt sich dieses Verhältnis des Menschen zu Gott und der Menschen 
zueinander noch voneinander trennen, so daß der Mensch einmal, in ein- 
sames Gebet und in Meditation versunken, •unmittelbar vor Gott" steht, 
und dann wieder seinem weltlichen Beruf nachgeht und vielleicht sogar 
andere Menschen von der Anwesenheit Gottes in dieser Welt überzeugen 
möchte, dabei aber die •Unmittelbarkeit zu Gott" etwas zurückstellen 
muß? Zeigen nicht die oben angedeuteten Theologien eines Paulus, eines 
Lukas und eines Johannes über Nächstenliebe und Gottesliebe, daß die 
Alternative nicht unmittelbar und mittelbar zu Gott lautet, sondern für 
Gott (im Nächsten) und gegen Gott (letztlich auch gegen den Nächsten)? 
Man lese nur einmal das Hohepriesterliche Gebet: •Ich in ihnen und du 
in mir, damit sie zur Einheit vollendet seien." 

Die •Gott-ist-tot"-Theologie hat als Erfahrungsgrundlage die Not des 
modernen Menschen, Gott nicht mehr hier und dort, in jener oder dieser 
Gestalt, in diesem oder jenem Bereich greifen zu können. Auf dieser Aus- 
gangsbasis ist sie echt christliche Theologie: •Wenn jemand zu euch sagt: 
Siehe, hier ist der Christus, oder dort, so glaubt es ihnen nicht!" Die Nähe 
Gottes und seines Eingeborenen für unsere Zeit ist eine andere als die, 
auf die man mit Fingern zeigen kann. Hand in Hand mit der •Gott-ist- 
tot"-Theologie wächst das Bewußtsein, daß Gott nur in dem Maß nahe 
ist, als einer seinen Nächsten liebt, Mitmensch unter Mitmenschen ist. Wo 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 15 

das geschieht, ist Gott dabei, ganz unmittelbar, in jenem Geist, den Chri- 
stus und Er durch Christus uns mitgeteilt, in jener Liebe, die Er nach 
Paulus durch seinen Geist in unseren Herzen ausgegossen hat. Man kann 
nicht Gott gegen den Menschen ausspielen, nachdem Gott Mensch gewor- 
den ist. Man kann nicht mehr sagen: •Nächstenliebe, gut und schön, sogar 
überaus wichtig und unbedingt notwendig; doch da gibt es eine Grenz- 
linie, wo Gott und Mensch in Konkurrenz treten; da mußt du dich ent- 
scheiden zwischen Gott und Mensch!" So formuliert, ist das Gesagte un- 
christlich. Gott und Mensch sind keine Alternativen mehr, seitdem Chri- 
stus am Kreuz gestorben ist. Damals wurde der Gedanke von •Gott ist tot" 
zur tiefsten, kaum auszusprechenden Wirklichkeit; und damals starb auch 
endgültig der vermeintlich sich dem Mitmenschen entgegensetzende Gott. 
Aber nach drei Tagen war Ostern, und Gott lebt in dem auferstandenen 
Menschen Jesus Christus, in seiner Kirche. Die Alternative lautet nur 
noch: Gott und die Sünde, Gott und der seinem Willen entgegenstehende 
Mensch!, aber niemals Gott und Mensch! 

Auch im tiefsten Inneren Gottes gibt es keinen •Winkel", in den er sich 
von seinem Engagement für die Menschheit zurückzieht und einige wenige 
Auserwählte einlädt, in seliger Kontemplation bei ihm zu weilen. Wer die 
evangelische Mahnung: •Wer nicht Vater ... Mutter . . . und sich selber 
haßt...", dahin deutet, hat das Evangelium enkratitisch umgedeutet. 

Verschärfung der Alternative: Entscheidung für Gott 

Man könnte meinen, das eben Gesagte sei jedem Christen eine nicht in 
Zweifel zu ziehende Selbstverständlichkeit. Vielleicht stimmt das, wenn 
die Alternativen in der scharfen Form ausgesprochen werden, in der wir 
sie diskutierten. Aber subkutan wird noch manches von der Alternative 
•Gott oder Mensch" her beurteilt. Gerade in spirituellen Fragen werden 
viele Aussagen noch bewußt oder unbewußt durch die Vorstellung be- 
stimmt, •Gott-anhangen" gehöre in die Weltabgeschiedenheit des Klosters 
oder der stillen Gebetskammer, während die tätige Arbeit in der Welt, 
der Dienst am Nächsten zwar in sich gut seien, aber die eigentliche •Got- 
tesbegegnung" doch in den Hintergrund treten lasse18. 

Unabweislich scharf läßt sich die Alternative in den beiden Grund- 
situationen des Menschen packen, die in einer tiefen, die Geschichte zu- 
gleich übergreifenden wie durchziehenden Identität stehen. Man könnte 
argumentieren: In der Entscheidung für Gott und im Tod steht der 
Mensch nun doch allein vor Gott, getrennt von den Daseinsbezügen zum 

19 Vgl. die von Fr. Wulf nach einflußreichen zeitgenössischen Schriftstellern zitierten Inter- 
pretationen des benediktinischen •Quaerere Deum", in LThK2 Ergänzungsband: Das II. 
Vat. Konzil II, 1967, 279. 



Josef Sudbrack jg 

Menschen und zur Mitwelt. •On mourra seul", sagt Pascal, man stirbt 
allein vor Gott! Der französische Kultusminister Andre Malraux schreibt 
sogar: •Es gibt keinen Tod, es gibt nur ein Ich, das stirbt!" Ähnlich müßte 
es heißen: Man entscheidet sich allein vor Gott! Der Bezug zum anderen 
Menschen spielt hier keine entscheidende Rolle mehr. Stellen wir die 
Frage präzis: Wenn ein Mensch vor Gott seinen Weg sucht, dann kann der 
Mitmensch ihm zwar zur Seite stehen, er kann auch die - scholastisch ge- 
sprochen - Materie der Entscheidung bilden, darüber ist man sich einig! 
Aber steht in der formellen Entscheidung selbst der Mensch allein vor 
Gott? Gibt es diesen einen Punkt im menschlichen Sein, wo die Unmittel- 
barkeit zu Gott und die Unmittelbarkeit zum Mitmenschen sich ausschlie- 
ßen, eben dieses aus letzter personaler Tiefe emporbrechende Ja zum Wil- 
len Gottes? Deshalb, so könnte man sagen, schickt Ignatius von Loyola 
seinen Exerzitanden in die Einsamkeit des Wahlgeschäftes, wo niemand 
stören darf20. 

Zur Beantwortung sollen philosophische Überlegungen zurückstehen 
und zuerst schlicht die Erfahrung befragt werden: Wo und wann ist bei 
mir und bei anderen die (oder eine!) Entscheidung für Gott gefallen? 
Ganz sicher spielen die stillen, einsamen Stunden eine wesentliche Rolle! 
Aber ist es die Rolle der Vorbereitung, der Ausformung, der reflexen 
Heimholung und Explizierung, oder ist es die Rolle der Entscheidung 
selbst? War es nicht oftmals die Begegnung mit einem Mitmenschen, die 
in untrennbarer und vorgängiger Einheit die Entscheidung für Gott 
schenkte? 

Oder fragen wir noch vorsichtiger: Ist es nicht möglich, daß ein Mensch 
genau an dem Ort, in dem Augenblick und in dem Tun, wo er Mitmen- 
schen gegenübertritt, die Entscheidung für (oder gegen) Gott fällt? Und 
geschieht es nicht immer wieder, daß sich die Unmittelbarkeit zu Gott in 
der Unmittelbarkeit zum Menschen eröffnet? Die Psychologen und Sozio- 
logen zeigen uns deutlich genug, daß die eigentlichen Lebensentscheidun- 
gen nicht dort fallen, wo man sie oberflächlich lokalisieren möchte. Gilt 
das nicht auch zuerst und zentral für die Wahl des Lebens: für oder gegen 
Gott? 

Wie wären die Sünden der zweiten Dekalogtafel21 anders möglich als in 
dieser Identität von Entscheidung für-gegen Gott mit für-gegen Mensch? 

20 Tut er das wirklich? Oder ist nicht im Exerzitiengeber und in dem von der Tradition 
getragenen Wort der Schrift immer auch schon die kirchliche Gemeinschaft als personales 
Gegenüber gegenwärtig? Vgl. J. Sudbrack, Die Rolle des Exerzitiengebers, d. Ztschr. 39 
(1966) 288-299. 
21 Dem 1 .-3. Gebot, die vom Göttlichen handeln, stellt man die anderen zwischenmensch- 
lichen Gebote gegenüber. Zu fragen ist, ob diese beiden Dekalogtafeln überhaupt zu tren- 
nen sind? 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 17 

Wie könnte K. Rahner von einer Einheit von Nächstenliebe und Gottes- 
liebe sprechen22, wenn nicht grundsätzlich die beiden Entscheidungen für 
Gott und für den Menschen zusammenfallen? Liebe besagt doch in der 
Breite des Vollzugs dasselbe, was Entscheidung in der Spitze der Tat meint! 
Gewiß, sobald wir diesen innersten Kern des Menschen an die Oberfläche 
der Reflexion zerren, stehen wir vor dem Gegensatz: Gott oder Mensch. 
Aber ist das nicht nur die Folge unserer inadäquaten Sprache?23 Der tiefste 
theologische Grund für die Einheit der Entscheidung zu Gott und zum 
Menschen ist Jesus Christus, in dem die freie Entscheidung Gottes für die 
Welt und das freie Ja des Menschen Jesus zu Gott zur personalen 
Einheit verschmolzen sind. Wer sich für Gott entscheidet, entscheidet sich 
immer schon für Jesus Christus, der unser mensMidier Bruder ist, ent- 
scheidet sich für den Menschen, und wer sich für einen Menschen entschei- 
det, entscheidet sich immer für Jesus Christus, in dem Gott uns in der 
allein noch möglichen Unmittelbarkeit begegnet, entscheidet sich also für 
Gott. 

Es ist erhellend, zu sehen, auf welchen Wegen zeitgenössische Autoren 
zu ähnlichen Einsichten kommen. L. Boros sucht mit Hinweis auf F. Marcel 
und K. Rahner zu zeigen, daß bei der Letztentscheidung des Todes sich 
dem Menschen zugleich der Weltbezug in seiner ganzen personalen Be- 
deutsamkeit eröffnet; man stirbt eben doch nicht allein, wie Pascal 
glaubte24. Unsere Vorfahren wußten das auf ihre Weise, wenn sie sich in 
Todesbruderschaften zusammenfanden und wenn sie Heilige und Freunde 
um Beistand für die letzte Stunde anriefen. Sie erhalten von ganz ande- 
rer Seite, von psychotherapeutischen und existenzphilosophischen Über- 
legungen her, eine Bestätigung. Nach subtilen phänomenologischen Exi- 
stenzanalysen spricht L. Binswanger25 von einer •Liebesimmanenz des To- 

22 Diese Ztschr. 38 (1965) 168-185. 
23 Genau diese von der Sprache bedingte Problemverschiebung bildet die Grundlage des 
vierhundert Jahre dauernden Schulstreits von Molinisten und Banezianern über die Ver- 
einbarkeit von Gottes Vorherbestimmung und menschlicher Freiheit. Von einer einmal 
behaupteten Entgegensetzung fanden beide Schulen keinen Weg zur Vereinbarkeit zurück; 
man vergaß, daß das für uns Geheimnis bleibende göttliche Leben der stets vorgängige 
Einheitspunkt der obigen Entgegensetzung ist. 
24 Mysterium Mortis, Der Mensch in der letzten Entscheidung, Ölten 1962, besonders 53 ff.; 
ein Vergleich mit Rahners: Zur Theologie des Todes (Erstaufläge Freiburg 1958) zeigt, 
daß bei Boros besonders die Aspekte der menschlichen Geschichtlichkeit etwas verkürzt 
werden; deshalb ist die mehrfach laut gewordene Kritik an der •Letztentscheidungstheo- 
rie" von Boros' nicht ganz unberechtigt; vgl. A. Spindeler, Mysterium mortis, ThGl 56 
(1966) 144-159; Br. Schüller, Todsünde - Sünde zum Tod?, TheolPhil 42 (1967) 321-340, 
wo die Auseinandersetzung mit K. Rahner sorgfältig ausgeklammert wird. L. Boros' Be- 
trachtungen, Im Menschen Gott begegnen, Mainz 1967, sind nur Folgerungen aus dem 
hier behandelten philosophischen Ansatz. 
23 Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins, München a1962, 189 f.; sein Buch 
ist eine Auseinandersetzung mit Heideggers Philosophie der Todeseinsamkeit. 



Josef Sudbrack 18 

des im Leben" und einer •Liebe^immanenz des Lebens im Tode": •Sterbe 
ich vor Dir, so darf ich mein Leben zurücklegen in Deine Hände, dann 
weiß ich, daß ich auch im Tod in Dir fortlebe, wie ich schon bei jedem Ab- 
schied in Dir fortgelebt habe; sterbe ich nach Dir, und hast Du Dein Le- 
ben in meine Hände zurückgelegt, so weiß ich sterbend, daß ich auch im 
Tode ,mit Dir vereinigt bin'". 

Was bei Binswanger angedeutet wird, findet in der Offenbarung seine 
Erfüllung: Glaube des Christen ist (auch im Tod) immer Glaube des Chri- 
sten in der Kirche. Die Kirche ist dabei nicht irgend etwas Vorgängiges, 
das Material zur Glaubensentscheidung bereitstellt: sie ist auch nicht etwas 
Nachfolgendes, das sich aus dem •meinigen" und dem Glauben der ande- 
ren Christen addiert; sondern Glaube der Kirche ist absolut gleichzeitig 
und identisch mit •meinem" Glauben. Glaube der Kirche ist zwar größer 
und tragender als •mein" Glaube, weil auch die Kirche immer größer 
ist als der einzelne Christ und auch die Summe aller einzelnen Christen. 
Zugleich aber ist der Glaube der Kirche nur wirklicher Glaube in •mei- 
nem" Glauben, in dem Glauben der einzelnen Christen. Wer beides, 
Glaube des Einzelnen und Glaube der Kirche, trennen wollte, müßte der 
Kirche den dogmatischen Glaubensstoff und die gnadenspendenden Heils- 
mittel zuweisen, während der eigentliche Vollzug dem Einzelnen zukäme; 
gerade dadurch aber würde das Geheimnis der Kirche zerstört, der mysti- 
sche Leib Christi zum toten Körper und das Volk Gottes zu einer ver- 
gesellschaftlichten Körperschaft. Auch im Glauben und in der Glaubens- 
entscheidung müssen wir vor diesem letzten Geheimnis stehen bleiben, 
daß in der ontologischen Tiefe •mein" Glaube, ja meine Unmittelbarkeit 
zu Gott, und der Glaube der Kirche, der anderen, untrennbar eins sind. 

Die anderen Glaubenden bilden zunächst die Kirche in ihrer Gesamt- 
heit. Kirche aber ist keine uniformierte Gemeinschaft, wo alle einander 
gleich nahe sind26. Der einzelne ist in seinem Glauben denjenigen enger 
verbunden, die auch tatsächlich seinen Glauben stützen; und wenn irgend- 
ein Heiliger oder ein Mitmensch für ihn glaubensentscheidend geworden 
ist, dann steht er auch im Glaubensvollzug diesem näher als anderen. 

Kirche ist personale Gemeinschaft. 

Unmittelbar zu Gott im Dialog mit dem Menschen 

Eine letzte Präzisierung stellt unsere Überlegungen noch eindeutiger dem 
von der •Theologie nach dem Tode Gottes" angezielten Ansatz gegen- 
über;   sie   ist   aber   nur   noch   die   selbstverständliche  Folgerung   aus 

26 Nach Kant hat, •wer ein Freund von allen ist,... keine Freunde". 



Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? 19 

den bisherigen phänomenologischen, philosophischen und theologischen 
Hinweisen. Man könnte nämlich fragen, ob in der einen Grundentschei- 
dung des Menschen vor Gott, von der jeder weitere menschliche Vollzug 
seine Mitte empfängt, nicht wenigstens zwei Intentionsrichtungen zu un- 
terscheiden sind: die eine, gleichsam senkrecht nach oben, auf die unmittel- 
bare Begegnung mit Gott, und die andere, gleichsam in der Waagerechten, 
auf die Mitmenschen hin. Im Bild gesprochen: Gott als die Spitze einer 
•Pyramide" blickt jeden auf der •Basis" stehenden Menschen gleich un- 
mittelbar an; der Mensch vor Gott hingegen wird zwar von der Gemein- 
schaft der Menschen, als der gemeinsamen •Pyramidenbasis", getragen, 
aber seine primäre Intention geht hinauf zur •Pyramidenspitze"; die 
anderen Menschen treten zwar als mit-blickend ein in seine Begegnung 
mit Gott, aber die primäre Intention richtet sich unmittelbar nur auf Gott. 

Es braucht kaum noch gesagt zu werden, daß eine solche Modellvorstel- 
lung uns wieder in das Proton Pseudos des Ausgangspunktes zurückfallen 
lassen würde. Durch die Menschwerdung seines Sohnes tritt uns Gott nicht 
mehr wforgeschichtlich und w&ergemeinschaftlich gegenüber, sondern als 
Glied der Menschheit, die - um im Bilde zu bleiben - die Basis der Pyra- 
mide bildet. Unser Blick auf Gott muß also in die Waagerechte des Rau- 
mes und der Zeit, der Welt und der Geschichte, gehen. Und hier darf er 
niemals die Geschichte überspringen zur exklusiven Unmittelbarkeit mit 
Christus - er würde damit die Kirche und den in ihr lebendigen Geist 
Christi überspringen. Nur in der Begegnung mit der Kirche und ihren 
Gliedern - in dem weiten Sinn verstanden, daß alle Menschen von Chri- 
stus angerufen sind - kann die Unmittelbarkeit zu Gott und zu Christus 
erstellt werden. Dort aber steht unser Nächster, nicht als Mittel, als 
Brücke zu Christus hin, sondern: •Was ihr dem geringsten meiner Näch- 
sten getan habt, habt ihr mir getan!" 

Wir begegnen Gott, indem wir den Nächsten anblicken! Jedes •mysti- 
sche" Alleinsein bei Gott muß seine existentielle Wurzel in diesem •Gott 
im Nächsten" haben. Es scheint, als ob Gott uns erst fern werden mußte, 
damit uns seine Nähe im Nächsten wieder bewußt werden konnte. 

Manche persönliche Erfahrung ist auf dem Hintergrund solcher theolo- 
gischen Überlegungen neu zu deuten und kann unsere theoretischen Über- 
legungen unterbauen. Hatte nicht oft genug die intensivste Gottesbegeg- 
nung auch erlebnismäßig in der Begegnung mit einem Mitmenschen Platz? 
Welche Verantwortung trägt von hierher gesehen derjenige, der seinem 
Mitmenschen als Christ gegenübertritt! Er darf nicht damit rechnen, daß 
sein Partner später in der Stille Gott finden wird; er muß hier und jetzt 
die entscheidende Minute erwarten! Hat man nicht diese in der Mensch- 
werdung Gottes grundgelegte Tatsache oft zuwenig ernst genommen und 



Josef Sudbrack 20 

durchdacht? Die Ansätze der modernen Theologie zwingen uns dazu, sie 
ernst zu nehmen, sie radikaler als bisher durchzudenken. Wir sollten uns 
gern zwingen lassen! 

Wir finden, durch die so unchristlich klingenden Theologumena der 
•Gott-ist-tot"-Theologie angestoßen, zurück zur dialogischen Offenba- 
rungsbotschaft vom Wort, bei Johannes mit Äöyog, bei Lukas mit Qrjfia27 

ausgedrückt. •Jesus zog dann in ganz Galiläa umher, indem er in ihren 
Synagogen lehrte, die Heilsbotschaft vom Reiche verkündete und alle 
Krankheiten und alle Gebrechen im Volke heilte"; so faßt Matthäus in 
seinem großen Anfangs-Summarium das Wirken des Herrn zusammen: 
er ging auf im Dienst, in der Begegnung mit den Mitmenschen. 

Erst wenn diese grundsätzlich mögliche und sogar geforderte Verein- 
barkeit von •Unmittelbar zu Gott" und •Unmittelbar zum Menschen" 
feststeht, erst wenn festgehalten wird, daß Gott und Jesus Christus in 
irgendeinem menschlichen Dienst uns ebenso nahe sein können und auch 
sind wie in der einsamen Gebetsstunde, erst dann darf und muß weiter 
gegangen und aufgezeigt werden, daß der Mensch beide Beziehungen, zu 
Gott und zum Menschen, in ausdrücklichem Tun realisieren muß. Die 
unauflösbare Einheit von beidem liegt an der Wurzel all seiner Verant- 
wortung. Aber sein in die Geschichte sich erstreckendes Wesen bringt es 
mit sich, daß beide Beziehungen auch hintereinander in ihrer Ausdrück- 
lichkeit realisiert werden müssen28. Einem Menschen, der über seiner Arbeit 
das Gebet vergißt - Gebet in dem weiten Sinne der Hinwendung zum 
Gott der Erlösung, zum Vater unseres Herrn Jesus Christus und unserer 
Brüder -, wird über kurz oder lang nur noch der •ferne Gott" gegenüber- 
stehen; und dieser wird sich bald in blasse, lebensunwirksame Schemen 
auflösen. Wenn aber ein Mensch umgekehrt in seinem Gebet, in seiner 
Kontemplation die Verantwortung für den Mitmenschen und die Welt von 
sich abweisen würde, dann wäre dies das sicherste Kriterium für die 
Unwahrhaftigkeit seines Gebetes. Er hätte nicht Gott und Jesus Christus 
gesucht, sondern ein Phantom, das er sich vorspiegelt, um in ihm sein lie- 

27 Das griechische $r\\>.a = Wort kommt im NT 67mal vor, davon 32mal in den lukani- 
schen Schriften. Etwas von der Bedeutungsschwere dieses Wortes ist uns aus der lukani- 
schen Kindheitsgeschichte geläufig, wo die Hirten nach Bethlehem eilen, um das •Wort", 
das der Herr verkündigt hat, anzusehen, und Maria diese •Worte" in ihrem Herzen 
bewahrte. 
28 Von den Engeln glaubte die klassische Theologie, daß sie wegen ihrer Zeitlosigkeit 
beide Beziehungen in letzter Ausdrücklichkeit zugleich realisieren könnten. 
29 Nur von dieser tiefen Sicht her darf über die Berufung zur Kontemplation nachgedacht 
werden. Die Kirche, als Vergesellschaftlichung der Grundbeziehung des Menschen zum in 
Christus erschienenen Gott, braucht auch die Vergesellschaftlichung der einzelnen Bezie- 
hungen zu Gott. Diese Ausgliederungen haben aber nur insoweit Lebensberechtigung, als 
sie sich der einen, ungeteilten Grundbeziehung bewußt bleiben! 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 21 

bes Ich zu finden und zu vergöttern29. Es gibt kein besseres Mittel gegen 
jede Art von Götzendienst, der sich in aller Sünde birgt, als der Nächsten- 
dienst. 

Die Grundüberlegung aber bleibt eine: die Unmittelbarkeit Gottes wird 
durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen, sondern erst 
erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur im Wir der 
Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem allein das Ich 
sein wahres Sein realisieren kann. Gott aber ist unmittelbar nur zu dem 
Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nächsten, seine Aufgabe sieht. 

Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche 
Existenz 
Paul Picard, Mainz* 

Zu einer einheitlichen Äußerung über Dienst und Leben der Presbyter hat 
sich das Konzil erst spät bereitgefunden. Bei der Verabschiedung des Dekre- 
tes war man sich offen gebliebener Fragen und mancher im Gesamttext 
nachweisbarer Unausgeglichenheiten wohl bewußt. Allein schon der Um- 
fang des Dekretes zeugt von der etwas schwierigen Montage verschieden- 
ster Gesichtspunkte zu einem Ganzen. Dennoch erschienen die Aussagen 
über den Priester den Konzilsvätern und auch den Priestern, soweit sie 
sich mit ihnen beschäftigt hatten, als Grundlegung und Wegweisung. 
•Wenn sie auch nicht alle Wünsche befriedigen", so schreibt Friedrich 
Wulf, •so sind sie doch ausbaufähig"1. 

Zu den Akzenten, die eine neue Sicht vom Priester und eine neue Rede- 
weise über ihn bezeugen, ist vor allem folgendes zu rechnen: Eindeutig 
wird das neutestamentliche Priestertum vom religionsgeschichtlichen Be- 
griff des Priestertums abgesetzt. Die übergreifende Bezeichnung ist •pres- 
byter", der •Gemeindeälteste", nicht mehr •sacerdos", der •Kultdiener". 
Dieser hat sacerdotale Funktionen und Vollmachten, aber die Reihenfolge 

* Der Beitrag gibt ein Referat wieder, das der Vf. auf dem Konveniat einiger Kaplans- 
jahrgänge gehalten hat. 
1 Friedrich Wulf, Stellung und Aufgabe des Priesters in der Kirche nach dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil, in: Geist und Leben 39(1966)45-61,61. 




