Josef Sudbrack 4

Von Gott wieder weltlich reden, darf nicht den Theologen und offiziel-
len Verkiindigern iiberlassen bleiben. Sie werden das rechte Wort nur
finden, wenn alle mithelfen, es zu suchen. Dazu aber gehért der Mut, von
unserer Gotteserfahrung wieder zu sprechen und sie nicht linger mit
Schweigen zu iibergehen oder sie in eine , geistliche“ Sprache einzusperren.
Der Gldubige muf seinen Glauben wieder zu artikulieren suchen in der
Sprache dieser Welt. Dafl das kein hoffnungsloses Unterfangen ist, zeigt
uns das von der Bibel dberlieferte Wort des menschgewordenen Wortes
Gottes selbst. Jedoch wird uns ein dhnlich gelungenes Wort nur zuteil,
wenn wir die Sprache dieser Welt lieben. Von Gott weltlich reden kann
nur, wer den Gott, der nicht von dieser Welt ist, dennoch in dieser Welt
gefunden hat. Fiir einen solchen Menschen schliefen sich Gottes- und
Weltliebe zusammen zu der einen menschlichen Sprache, die Gottes
Sprache ist.

Gott finden — in Einsamkeit oder in Nichstenliebe:

Zur Diskussion iiber ein aktuelles Problem christlicher Spiritualitit
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Es ist eine undankbare Sache, mit Alternativen zu arbeiten; zu leicht rei-
flen sie die eine, unteilbare Wirklichkeit auseinander und zwingen zur
Wahl, wo man das Ganze bejahen mochte. Aber sie haben das Gute, dafl
sie zwingen, dafl sie die Diskussion vorantreiben, die Fragestellung ver-
schirfen, jedes Ausweichen in billige Kompromisse verstellen. Es kommt
nur darauf an, die Alternative an der richtigen Stelle anzusetzen, sie dort-
hin als Stachel zu plazieren, wo man in Gefahr steht, sich in bequemen,
verschlissenen Sesseln zur Ruhe zu setzen. Zwei Anliegen aus der evange-
lischen Theologie unserer Zeit sollen helfen, die Alternative der Uber-
schrift in ihrer provozierenden Kraft zu erkennen.

Theologie nach dem Tode Gottes

Eine, vielleicht die Frage der modernen christlichen Spiritualitat stellt sich
von der modernen Erfahrung der Gottesferne her. In extremen Formulie-



Gott finden — in Einsamkeit oder in Nichstenliebe? 5

rungen wird sie von den USA importiert; dort wurde eine ,Gott-ist-tot“-
Theologie geboren . . . damit die Welt, der Mitmensch wieder den ihr, den
ihm gebithrenden Platz einnehme! Was sich an die Namen der evange-
lischen Theologieprofessoren Thomas J. J. Altizer, William Hamilton,
Harvey Cox oder Paul van Buren' ankniipft, hat verschiedene Wurzeln.
Sicherlich kommen die Gedanken auch ganz simpel aus dem Erdreich eines
neuen Atheismus. Natarlich ist es schwierig, einzelne der eben genannten
Mainner oder auch der deutschen Représentanten dieser Theologie wie
Dorothee Solle, Herbert Braun und anderer mit Etiketten zu versehen;
die Frage, die in den Versuchen? einer ,nach-theistischen Theologie zum
Ausdruck kommt, ist — wenigstens in dieser Schirfe — zu neu und auch zu
wenig bedacht und ernst genommen, als dal man heute schon siduberlich
scheiden kénnte: hier christlicher Glaube, dort Atheismus! (Wird man es
jemals konnen?) Der Christ, der an die Wirklichkeit und Wirkmachtig-
keit dessen glaubt, den die Menschheit seit jeher mit dem Namen Gott
benannte, sollte nicht gleich in den mit einer furchtbaren Vergangenheit
belasteten Kategorien ,Orthodoxie — Haresie“ denken, sondern auf den
eigenen Glauben schauen und den Fragepunkt suchen, den die obige
»Theologie“ anzielt. Vielleicht haben wir hier einen grofien Nachhol-
bedarf und sollten erst einmal an die eigene Brust klopfen, ehe wir den
Splitter im Auge des Nichsten suchen. Vielleicht ist es sogar heilsam, sich
erst einmal provozieren zu lassen; vielleicht stoflen die paradoxen Sitze
von der ,, Theologie nach dem Tode Gottes“ vor in ein Niemandsland, in
das sich die klassischen dogmatischen Satze noch kaum hineingewagthaben.
Viele der eben genannten Theologen bemilhen sich ndmlich intensiv um
Gott. Aber, wie es van Buren formuliert: ,Das heutige Problem liegt dar-
in, daf das Wort Gott tot ist“®. Mit diesem Wort ,Gott® ist nicht nur der
blofle Name gemeint, den man austauschen oder verdndern konnte, son-
dern eine Lebenshaltung, eine ,tote“ psychologische und soziologische

! Eine kurze Ubersicht bei O. Skinner, Urheber der heutigen , Tod-Gottes-Theologie®, in:
TheolGegenw 10 (1967) 189 ff.; W. Hamilton, Bemerkungen zur ,Radical Theology*, in:
Conc. 3 (1967) 780-735; van Buren, Christliche Erziehung post mortem Dei (zu seinem
Buch Reden von Gott in der Sprache der Welt, 1965), Theolpract I, 1966, 152-161; H. Cox,
Stadt ohne Gott, Stuttgart 1966; Christ als Rebell, oder Streitreden wider die Trigheit,
Kassel 1967.

2 Dorothee Solle wurde durch ihre Rede auf dem Kélner Evangelischen Kirchentag be-
kannt; ihre gesammelten Rundfunkvortrige Die Wahrheit ist konkret, Olten-Freiburg,
1967, sind fur den urteilsfahigen Katholiken eine wertvolle, weil aus Ehrlichkeit provo-
zierende Lektiire; ihr grundlegendes Buch, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach
dem ,Tode Gottes”, zeigt allerdings die Herkunft aus einem rationalisierenden Hegelia-
nismus.

3 Nach Skinner, a. a. O. 198.



Josef Sudbrack 6

Weltsicht, deren Uber-,Leben” in immer krasserem Kontrast zur tatsich-
lichen Welt steht; das Wort ,Gott“ ist nur der Exponent einer Summe
menschlicher Haltungen.

Es ist hier nicht der Ort, der Genesis dieser Ideen nachzugehen. Nicht
nur der grofle Anreger und noch gréflere Christ, Dietrich Bonhoeffer ware
zu nennen, nicht nur die deutsche Theologie der Entmythologisierung;
auch auf Autoren des 19. Jahrhunderts, auf die Moltmann* aufmerksam
macht, wire hinzuweisen, auf Jean Paul, Hegel, Heine, Feuerbach, Nietz-
sche usw., sowie auf die grofle, von manchen bis auf Lucretius oder gar
auf Anaximander® zuriickgefithrte Linie des abendldndischen Materialis-
mus. Im Herzen der diristlichen Spiritualitit, in der Mystik selbst, finden
sich Formulierungen und Haltungen, die der ,Gott-ist-tot“-Theologie
iiberaus dhnlich sehen und davor warnen, vorschnell den Stab iber irgend
jemand zu brechen. Von einem der grofien patristischen Theoretiker der
Spiritualitit stammt die Mahnung: ,,Gott hinter Gott“¢ zu suchen. Meister
Eckhart lehrte von der Kanzel herab: ,Spreche ich: Gott ist ein Sein, so ist
es nicht wahr. Er ist ein iiberschwebendes Sein und eine iiberseiende Nich-
tigkeit“?. Wer nur ein wenig in der geistlichen Uberlieferung zu Hause ist,
weil}, dafl man mit viel groferem Recht von einer ,Spiritualitas negativa“s,
einer negativen Spiritualitit, als von der oft erérterten , Theologia nega-
tiva“ sprechen miifite. Das Versagen der Sprache vor dem Géttlichen spurt
derjenige, der diese Wirklichkeit leben will, stirker als der, der sie nur
lehrt.

Diese Erfahrung der negativen Spiritualitit, der ,dunklen Nacht®, hat
eine Subjekt-Seite: Dort, wo wir kleinen Christen glauben, Gott zu finden,

4 Theologie der Hoffnung, Miinchen 51966, 150~155; die erste Lesung, mit der dic
Gruppe 47 ins Leben trat, beschrieb die Beerdigung Gottes: ,Von keinem geliebt, von
keinem gehafit, starb heute nach langem, mit himmlischer Geduld ertragenem Leiden:
Gott ... Die Beisetzung findet heute nacht in aller Stille auf dem St.-Zebedaus-Friedhof
statt.“ Aber dieser Essay Wolfdietrich Schnurres ist nur eine witzelnde Auswalzung der
Ansitze, die sich z. B. bei W. Borchert, Draufien vor der Tiir finden; vgl. Ch. J. Glicks-
berg, Modern Literature and the Death of God, Den Haag 1966.

5 Titus Lucretius Carus (t 55 v. Chr.): De rerum natura; Anaximander von Milet (um
610-546) soll als erster iiber die Natur geschrieben haben; die Gruppe der ,Mechanisten®
(Empedokles, Leukipp, Demokrit) gilt fiir viele als Beginn des Materialismus.

¢ Evagrius Ponticus, nach 1. Hausherr, Les legons d’un contemplatif, 1960, 157-58; sein
Schiiler Bar Soudaili fiithrte die Ansitze bis zur Auflésung des persénlichen Gottes wei-
ter.

7 Eckhart spricht auch von ,Gott lassen um Gottes willen®; interessante Durchblicke bei
H. Piesch, Seuses ,Biichlein der Wahrheit® und Meister Eckhart, in: Heinrich Seuse, Stu-
dien zum 600. Todestag, Kéln 1966, 66 f.

8 Vgl. die unter dem Registerstichwort ,spiritualitas negativa® gesammelten Hinweise in
meiner Studie dber Johannes von Kastl, Miinster 1966, I1. Bd. 261.



Gott finden — in Einsamkeit oder in Ndichstenliebe? 7

tut sich dem groflen eine Leere auf, in die hinein zu gehen er den ganzen
Mut seines Glaubens benotigt; gerade ,im Mystischen (wird) jede tiefere
Erfahrung Gottes ein tieferes Einfahren in die Nicht-Erfahrung des Glau-
bens“?. Zugleich aber schldgt sich in dieser ,Nicht-Erfahrung® des Glau-
bens die Realitit des geglaubten Gottes nieder: Er ist mehr und anders
als alle Rede tiber ihn, auch als die Rede, die ihn Gott nennt! Gott ist ganz
anders; besonders aber ganz anders als die wohlgelungene Phrase iiber
ihn, als das abgerundete System, in dem er seinen abgezirkelten — man
wiirde heute sagen: birgerlichen — Platz zugewiesen bekommt, ganz an-
ders als die erhebende Stimmung, in der man sich eben noch der Gegen-
wart Gottes bewuft zu sein glaubte.

Nicht nur Technik, Soziologie oder Psychologie lassen den Namen und
die Realitit Gottes zweifelhaft werden; die , Wirklichkeit“ Gottes selbst
scheint seine , Wirklichkeit” aufzuldsen. Seit jeher sprachen die religiosen
Menschen deshalb von Gott als dem Nahen und Fernen, dem Ja und Nein,
oder mit Meister Eckhart als dem Sein und Nichts. Die Sachlichkeit unserer
Tage hat diese spirituelle Urerfahrung wieder neu aus dem Schutt von
Institutionen und Begrifflichkeit ausgegraben. Die Spannung bestand
immer schon, nur die Kluft zwischen ,Nah und Fern®, ,Ja und Nein® ist
vertieft. Wo man friiher noch den ,fernen Gott” zu ergreifen glaubte, ste-
hen heute andere Wirklichkeiten der Natur und des Menschen: der immer
mehr erforschte Weltraum, die Technik, die Medizin, aber auch soziale
Verantwortung, Aufbau der Zukuntft, Sorge fiir die Familie. Und zur glei-
chen Zeit, wo man die einsame Sehnsucht nach dem fernen Gott durch
harte Arbeit an der realen Welt ersetzt, scheint sich auch die Erfahrung
des ,nahen Gottes“ als rein psychischer oder sozialer Impuls zu entpuppen.

Dennoch, was hier vorgeht, ist keine Entthronung, kein Sterben Gottes,
sondern das Verschimmern eines Gottesbegriffes, der die Wirklichkeit
Gottes nicht mehr trigt. In einer vortechnischen Zeit, als die Dinge dieser
Erde noch fremd und dunkel vor dem Menschen standen und ihn zu er-
driicken oder zu begliicken versprachen, konnte man unmittelbar hinter
ihnen Gott vermuten und ihn in einer sehr ,univoken Analogie“ mit den
Namen dieser ,Dingwelt“ benennen. Heute aber ist der Mensch auf dem
Weg, die irdischen Angelegenheiten tatkriftig in seine eigene Hand zu
nehmen, und er weiff, daf} hinter ihnen kein gottliches Wesen schlummert,
so wie hinter der dunklen Dornenhecke sich das Schlofl mit der Marchen-
prinzessin verbirgt. Aber ist er wirklich dem Geheimnis Gottes auf die
Spur gekommen, oder steht er nicht vielmehr in einer Spur, die ihn nur

9 H.U.v. Balthasar, Herrlichkeit 1, Einsiedeln 1961, 398.



Josef Sudbrack 8

tiefer in das Geheimnis Gottes hineinfiihrt, in eine noch groflere Ferne,
die noch weiter und noch geheimnisvoller ist? Miissen nicht auch Soziolo-
gen und Psychologen erkennen, daf dasjenige, was sie iiber die mensch-
liche Gesellschaft und die menschliche Seele wissen, Oberfliiche ist; ihr
Wissen unterscheidet sich von einer alten Anthropologie, die mit Dimo-
nen, Geistern und gottlichen Mirakeln arbeitete, vielleicht nur dadurdch,
dafl man jetzt noch besser um die Oberflichlichkeit des eigenen Wissens
Bescheid weifi.

Gott ist uns ferner geworden! Darin hat die ,Gott-ist-tot*-Theologie
recht. Aber nach der Erfahrung der grofien Mystiker miifite er uns in der
Ferne zugleich ndher gekommen sein.

Wie finde ich einen gnidigen Nichsten?

In eine natiirliche Religiositit hineinprojiziert, scheint die Wirklichkeit
Gottes tatsdchlich in fernem Halbdunkel zu verdimmern. Vielen wird
Gott in der Berithrung mit der modernen Welt immer ungreifbarer; man
vergifit ihn und wendet sich anderen, realeren, dringenderen Dingen zu.
Das gilt auch fiir manches faktische Christentum! Damit meinen wir reli-
giose Lebensformen, die den Kern der Offenbarung einem unbestimmten
Gefiihl oder der vagen Humanitit des ,religiosen® Menschen anpassen
wollten; man glaubte eine Zeitlang, Christentum mit dem Fihrboot der
»Religiositit* zum Ufer der modernen Zeit hiniiberretten zu koénnen!.
Aber genau diese ,Religiositit* ist nur die verschimmelte Schale des Chri-
stentums, die es aufzubrechen gilt, um den wahren Kern herauszulosen.
Genau diese ,Religiositit* wollte Bonhoeffer mit seinem ,religionslosen
Christentum® abwerfen. Mit ihr verbinden sich nicht nur dogmatistische
Festlegungen und institutionelle Behiitungsmafinahmen, sondern ebenso
Sentiment, FErbaulichkeit, sektiererhaftes Sendungsbewufltsein, zeit-
bedingte Formen, liebgewonnene Gebriuche usw.

Die faulende Schale der ,Religiositit — um in den Formulierungen
Bonhoeffers zu bleiben — ist aber nicht das Christentum der Offenbarung.
Der Gott der Bibel hat sich uns in Jesus Christus so greifbar, so konkret,
so sichtbar und so lebendig geoffenbart, dafl die vom Menschen erfunde-
nen Formen der ,Religiositit” in ihrer Vorlaufigkeit entlarvt wurden. Der
zentrale Inhalt der Offenbarung spricht selbst den heiligsten Institutionen
nur eine Dienstfunktion zu: Wo diese Funktion zu dienen aufhort, hat

1% Das war (auch, nicht ausschlieflich!) das Anliegen der grofien liberalen protestantischen
Theologen der Jahrhundertwende und wurde katholischerseits von den Strémungen des
Modernismus aufgegriffen.



Gott finden — in Einsamkeit oder in Ndchstenliebe? 9

auch die Institution ihre Berechtigung verloren!!, Wenn darum ,Religio-
sitdt”, wenn ,Gott“ noch lebendig sein soll, dann nur tiber Jesus Christus
und seinen Anspruch. Er ist die notwendige Korrektur an allem, was
Menschen iiber Gott denken und wie sie sich ,religiés” verhalten. Er steht
heute zur Debatte. Wenn man Christus ernst nimmt, dann gilt nicht mehr
das erhabene oder beseligende Gefiihl einer ,gottbegnadeten® Seele, die
tiberall gottliche Nahe erspiirt — das glickte einem Goethe oder einem
Shelley besser als vielen christlichen Heiligen —, sondern die harte Anfor-
derung, wie sie in dem evangelischen Hauptgebot der Nichstenliebe an
uns herantritt; nicht mehr die dem Irdischen entriickte Meditation des
Groflen und Schonen, das mit ,Gott“ gemeint ist, sondern die Entschei-
dung, die der Nachste auf der Strafle mir abfordert: eine Entscheidung
nicht in die Weite des unendlichen Himmels hinein — dort verfliegt sie zu
dem ewig gleichgiiltigen, kosmischen Licheln einer Buddhastatue —, son-
dern aus der Erkenntnis des Johannes-Wortes: , Wenn jemand sagt: ich
liebe Gott, und seinen Bruder hafit, ist er ein Liigner. Denn wer seinen
Bruder nicht liebt, den er von Angesicht kennt, kann Gott nicht lieben, den
er von Angesicht nicht kennt.“ Daran hat sich alle ,Religiositdt* zu mes-
sen. Selbst Jesus Christus scheint hinter dem ,Nachsten“ zuriicktreten zu
wollen, wenn er sagt: , Was ihr dem geringsten meiner Briider getan habt,
habt ihr mir getan.”

Gewif}, der transzendente, diese Welt iibersteigende Gott, der uns
~fern“-geriickt ist, wird immer den einen Pol der christlichen Lebensspan-
nung bilden. Es wird immer Menschen geben, die durch alles Greifbare
und Sichtbare hindurch die gottliche Wirklichkeit suchen und erahnen.
Doch wenn sie wirklich Gott suchen, kennen sie auch die Gefahren der
Tauschung. Die wirklichen Mystiker sagen uns, dafl die Fihlungnahme
mit der gottlichen Allwirklichkeit dunkler und geféahrlicher ist, als schone
Texte und Florilegien vermuten lassen. Wenn irgendwo, hat bei den
Mystikern das ,Zeitalter-nach-dem-Tode-Gottes“ begonnen. Auch sie
begegnen letztlich Gott nicht in der Tiefe ihres Gefiihls, sondern in der
Unbedingtheit seines Anspruchs. Auch und gerade fiir sie ist der oben
zitierte Johannes-Text von der Nichstenliebe Richtschnur fiir Gut und
Bos. Wenn wir daher lesen, dafl der hl. Katharina von Genua Néchsten-
liebe unmoglich wurde, weil sie zu sehr in Gott versunken war, dann ist
solche Formulierung einfachhin falsch, und wir kénnen nur mit Mithe und
Not aus der unchristlichen Formulierung das eigentlich Gemeinte und

11 Statt den Text mit Schriftzitaten zu garnieren, soll nur auf Jesu Verhalten selbst hin-
gewiesen werden, auf die Tempelreinigung, die Diskussion um das Sabbatgebot oder die
radikale Neuordnung der Ethik: ,Ich aber sage cuch. . .“



Josef Sudbrack 10

Erlebte herausschdlen'. Selbst diejenigen, die zwischen dem Gottfinden
in der Einsamkeit und dem Gottfinden im Néchsten als dem Priméiren und
Sekundaren unterscheiden, systematisieren und sind in Gefahr, die kon-
krete Ganzheit der christlichen Botschaft zu zerbrechen’®. Wird hier nicht
doch wieder ,,Gott ... zum direkten Gegenstand der Liebe, der Nachste
... zum Mittel und daher in seiner konkreten Existenz nicht zum Gegen-
stand der Liebe?“!* Die geistlichen Meister der Vergangenheit durften in
der Sprache ihrer Zeit noch statuieren: Gott in sich lieben, den Nichsten
aber in Gott! (ein zur Redewendung gewordener augustinischer Satz). In
der Sprache unserer Zeit aber bedeutet das Verzwedklichung des Nichsten,
ein Antichristentum, in dem der Mensch zwar nicht dem Moloch der Tech-
nik und des Fortschritts, aber einem anderen Idol geopfert wird. Der
Herr hat nicht gesagt: , Was ihr dem geringsten meiner Briider getan habt,
flieft durch ihn hindurch zu mir, dem eigentlich Gemeinten®, oder: ,das
habt ihr ihm in Stellvertretung fir mich getan®, sondern einfachhin: ,das
habt ihr mir getan®. Diese anstofige Identifikation in erstens-zweitens,
primir-sekundir aufzulésen, hiefle die Botschaft selbst auflésen. Wir blei-
ben daher lieber bei der Forderung des Doppelgebotes: ,Du sollst den
Herrn deinen Gott lieben ... und deinen Nichsten wie dich selbst!”
Bezeichnenderweise erldutert Lukas durch die Parabel vom barmherzigen
Samaritan die zweite, nicht die erste Satzhalfte.

Es ist einer der hoffnungsreichsten Zige in der modernen Theologie,
daB die ,Nichstenliebe“ in den Mittelpunkt der Reflexion auf die Echt-
heit unseres christlichen Lebens geriickt ist. Gewiff bringt das auch die
Gefahr mit, im Blick auf die zweite Hilfte des Doppelgebotes die erste zu
tibersehen, und iiber dem Nachsten, dem man Gutes tun will, zu verges-
sen, dafl Christus gesagt hat: ,Das habt ihr mir getan“¥. Aber lauerten
nicht jedesmal, wenn die Kirche einen Schritt nach vorn wagte, solche
Gefahren am Weg?

12 Vgl. L. Cognet, La Spiritualité moderne. 1. L’essor, Paris 1966, 71; wie anders klingt
dagegen die Anekdote, die sich von den frithchristlichen Wiistenvitern, dber die »Dent-
sche Mystik* bis Franz von Sales durchgehalten hat, wonach sich der in héchster Ekstase
schwebende Méndh beim Anklopfen an seine Zellentiir sofort in das Erdenleben zurfick-
begibt und dem Bettler das Siippchen reicht.

13 M. E. ist es nicht statthaft, von einem ,héchst undialogischen Benehmen des Herrn® zu
sprechen und daraus Riickschliisse fiir eine solche Entgegensetzung zu zichen wie es H. U.
v. Balthasar in seinem Aufsatz: Unmittelbarkeit zu Gott (Conc. 8 [1967] 711) zu tun
scheint; nicht von ungefihr wird hier Kierkegaard als Kronzenge angefiithrt, der dies ,am
besten . .. verstanden® habe; er schrieb einmal: ,Die Menge ist die Unwahrheit!“ Auch
die Menge der Christen, die Kirche?

14 (3, Hasenhiittl, Der Glaubensvollzug, Eine Begegnung mit Rudolf Bultmann aus katho-
lischem Glaubensverstindnis, Essen 1963, 271 fi.

15 In diese gefihrliche Einseitigkeit scheint uns z. B. der Weg von Th. Sartory, Wandel
christlicher Spiritualitit, Einsiedeln 1967, zu fithren.



Gott finden ~ in Einsamkeit oder in Ndchstenliebe? 11

Unsicher geworden wegen der Erfahrung des ,fernen® Gottes, stehen
wir plétzlich vor der fast beingstigenden Nihe Jesu, der sich mit dem
geringsten seiner Briider identifiziert. Diese ,Nahe Gottes® ist nicht sehr
bequem; man kann sie nicht mehr in fromme Biicher, in Kirchenbesuch und
Gebetszeiten zuriickdringen. Das konnte man auch frither nicht; aber
heute steht derjenige, der es versucht, schon mit einem Fuf aufierhalb des
Christentums, auf dem Morast einer widerchristlichen ,Religiositat”. Wer
den gefihrlichen Ziindstoff der Nichstenliebe systematisierend entschér-
fen will, mufd sich fragen, ob sein Salz nicht schal geworden ist. Ein moder-
nes Christentum ist nicht mehr zu trennen von dem Anliegen, das Bischof
Robinson journalistisch geschickt aussprach: ,, Wie finde ich einen gnidigen
Néchsten?“S,

Eine falsche Alternative: Unmittelbar zu Gott oder Vermittlung zu Gott
durch den Néchsten

Liuft das alles aber nicht auf einen Taschenspielertrick hinaus? Etwa so:
Da man vor dem Gott der Einsamkeit Angst bekommt, da man die Miihe
des Jakobskampfes am Jabbok fiirchtet, setzt man die These in die Welt:
Gott ist im Alltag zu finden, im Nichsten, Gott wird in der zwischen-
menschlichen Begegnung gegenwirtig. Und siehe, alle Schwierigkeiten
16sen sich in Wohlgefallen auf. Man kann so unreligiés wie bisher in den
Alltag hinein leben und sich doch sagen, dafl man Gott begegnet: Man
hat es nicht mehr nétig, in einsamen Bemithungen Gott zu suchen, da man
ihn ja iiberall schon gefunden hat.

Zuerst sollte man in diesen Fragen sich der Wertung enthalten. Was
ist ,schwerer”: die Einsamkeit des Eremiten, oder die Arbeit des Geschafts-
mannes, einer kinderreichen Mutter? Das Evangelium allein soll die Ant-
wort geben! Aber damit stehen wir in der Unsicherheit unseres Vorver-
stindnisses. In Fragen nach der buchstdblichen Aussage der Schrift 1af}t
sich von dieser Unsicherheit noch abstrahieren; beim Eingehen auf den
subjektiven Vollzug, auf die Spiritualitat, ist es unmdglich: Alternativen,
die man in der wissenschaftlichen ,Objektivitdt“ ungeldst stehen lassen
kann, zwingen den Menschen, der aus ihnen leben will, zur Wahl: entwe-
der-oder! Darf oder mufl man nach der Schrift zwischen Gott und dem
Nichsten wihlen? Wer den Menschen als ein Einzelwesen auffaflt, dem
die Mitmenschlichkeit zwar wesentlich ist, aber doch erst zur personalen
Individualitit hinzutritt, wird die Briefe des hl. Paulus auf eine Spiri-
tualitit des Einzelmenschen hin lesen. Dann wird die Mitte der Gottes-
begegnung in seinem Damaskuserlebnis oder seiner dreijdhrigen Wiisten-

18 John A.T.Robinson, Eine neue Reformation, Miinchen 1965, 89.



Josef Sudbrack 12

einsamkeit liegen: Mensch unmittelbar zu Gott! Paulus wird aus dieser
zentralen Gottesbegegnung Kraft und Einsicht fiir den Dienst am Men-
schen empfangen. Wer aber die Mitmenschlichkeit tiefer ansetzt, sich da-
gegen striubt, von einem ,erstens-zweitens“ zu sprechen, liest die Schrift-
texte anders; fiir ihn gewinnen die stindigen, an die Gemeinde gerichte-
ten Worte von ,in Gott”, ,in Christus“ einen anderen Akzent. Zeigt sich
nicht in ihnen, dafl Paulus in seinem Apostolat, in seinem Dienst an den
Gemeinden seine eigentliche Christusbegegnung sah, und daf fiir ihn die
Wi isteneinsamkeit und selbst das Damaskuserlebnis (von denen er in
seinen Briefen kaum spricht!) nur psychologische Vorbereitung auf die
eigentliche Gottesnihe des Apostolats waren? Oder sind fir ihn Einsam-
keit und Dienst am Menschen zwei gleichwertige und gleich unmittelbare
Begegnungen mit Gott? Ihr Wechsel wire dann nicht so sehr von theolo-
gischer als von anthropologischer (und dadurch erst theologischer) Bedeu-
tung?

Was heifdt iberhaupt ,unmittelbar“? Nur keine durch die Sinne ver-
mittelte, aber geistige Erkenntnis, so wie A.Mager von leibfreien Akten
als Kennzeichen echter Mystik gesprochen hat? Dann kénnte man weder
einem Menschen noch auch Gott begegnen; all unser Erkennen ist und
bleibt durch Leib und Sinne vermittelt. Ist mit dem Gegensatz ,unmittel-
bar-mittelbar® vielleicht der Unterschied von ,intuitiv-schiufifolgernd*
gemeint? Nicht genau! Aber es kann damit das Verstindnis der ,Unmit-
telbarkeit zu Gott“ angebahnt werden. Wir miissen nur die Gleichsetzung
»intuitiv-unmittelbar und ,schlufifolgernd-mittelbar“ von der Ebene des
Verstandlich-Intellektuellen auf das Fundament des Personalen, Existen-
tiellen zuriicksetzen. Im personalen Kern des Menschen kénnte z. B. eine
intuitive Gotteserkenntnis durchaus vermittelt sein; dann nimlich, wenn
sie sich nur in der Sphire des objektiven Schauens und Verstehens bewegt,
statt das unmittelbare Ja der Person herauszufordern. Umgekehrt kann
das vermittelnde schlufifolgernde Denken, das sich auf dem Pfade der
klassischen Gottesbeweise bewegt, von Anfang an durch eine Unmittel-
barkeit zu Gott getragen sein; und vielleicht schépft die letzte Schlufifol-
gerung eines ,Gottesbeweises® ihre ganze intellektuelle Uberzeugungs-
kraft aus der Unmittelbarkeit der tiefer liegenden urspriinglichen Bezie-
hung zu Gott.

Wir diirfen uns nicht von einer inadiquat bleibenden Denk- und
Sprechweise verfilhren lassen. Alle Sprache ist notwendigerweise am
Intellektuellen orientiert (sie will Verstindnis vermitteln!) und kann des-
halb personale Beziehungen nur am Rande erreichen; immer mufi man
die intellektuelle Eigenschwere der Worte und Sitze beriicksichtigen und
sie auf die personale Intention hin interpretieren, wenn notwendig gegen



Gott finden — in Einsamkeit oder in Nidhstenliebe? 13

den Eigen-Sinn der Worte. Mir scheint es z. B. unbezweifelbar, dafl jede
echte Beziehung zu Gott das verwirklicht, was mit ,unmittelbar“ gemeint
ist, auch wenn sprachliche, psychologische und gesellschaftliche Formen
Vermittlungen suggerieren. Kann man tberhaupt irgend jemand nur
»mittelbar“ begegnen, oder ist nicht jede Begegnung, die diesen Namen
verdient, ,unmittelbar®, ganz gleich, welche Entfernung und welcher zeit-
liche Abstand dazwischen liegen, ganz gleich, ob eine Welt von Vor-, viel-
leicht auch Mif8verstindnissen sich dazwischen schiebt? Thomas von Aquin
scheint dhnliches sagen zu wollen, wenn er den Vorzug der Liebe vor dem
Verstand auf Erden durch die ,,Unmittelbarkeit” der Liebe aufzuzeigen
versucht. Die mittelalterliche Tradition hat dies in den Spruch gefafit:
»,Die Liebe dringt ein, wo der Verstand drauflen bleiben mufi“!?. Eine
spatere spirituelle Uberlieferung arbeitete den Begriff der ,guten Mei-
nung“ aus, um die gleiche Wahrheit festzuhalten: durch Sinnlichkeit hin-
durch, durch Schlufifolgerungen, durch Handarbeit und tégliche Sorgen
ist der Mensch dennoch ,unmittelbar® zu Gott!

Im Brennpunkt solcher Uberlegungen werden auch die Strukturen der
Schrift freigelegt, und obige Alternativen fallen wie ausgeglithte Schlacken
ab. Die Schrift kennt den Gegensatz ,Gott-INdchster“ nicht: sie kennt auch
keine mittelbare Begegnung mit Gott im Nichsten, die in irgendeinem
Gegensatz zum unmittelbaren Gegeniiber vor Gott stiinde. (Wo ein
Gegensatz auftritt, spricht sie von Stinde und Schuld, von Versagen.)
P. Hacker hat in einem dichten Kapitel seines Lutherbuches das fiir die
Lehre von der Heilsgewiflheit entscheidende ,pro me®, ,mich angehend
des Reformators untersucht, also die eigentlich gemeinte Unmittelbarkeit
zu Gott®®. Uberzeugend weist er auf, dafl Paulus selbst an den Stellen, die
modern-existentialistisch klingen, immer von einem , Wir des Glaubens®
spricht, dafl er die Heilsgewifiheit, die Unmittelbarkeit zu Gott nicht im
Einzelchristen, sondern in der christlichen Gemeinschaft, in den sozialen
Beziigen ruhen lafit. Fir Paulus widersprechen sich Unmittelbarkeit zu
Gott — das Ich des Glaubens — und Gemeinschaft mit den Menschen — das
Wir der Nachstenliebe — keineswegs; sie scheinen sich im Gegenteil zu
fordern und eine untrennbare Einheit zu bilden.

Die fast zur Selbigkeit zusammenfliefRende Beziehung zwischen dem Ich
und dem Wir in ihrem Stehen vor Gott 1488t sich durch das ganze Neue
Testament verfolgen. Es ist z. B. Giberraschend zu sehen, wie die Heils-

17 Vgl. J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl, 11 117 f.; 1 459-463.
18 Das Ich im Glauben bei Martin Luther, Graz 1966, Der reflexive Glaube und das Neue
Testament, 84-96; nicht in diesen wertvollen Untersuchungen, sondern in der unhistori-
schen Bewertung Luthers mittels der durch Existenzphilosophie usw. gereinigten Alter-
nativen scheint mir die Schwéche des Buches zu liegen.



Josef Sudbrack 14

aussagen, die bei Lukas unmittelbar dem Herrn gelten, spater ganz selbst-
verstindlich auf die Kirchengemeinde Gbergehen. Wenn wir etwa die
Schilderung des Pfingstgeheimnisses mit der Verkiindigung an Maria oder
der Taufe Jesu vergleichen, so zeigt die wortliche Ubereinstimmung, daf§
sich hier wie dort dasselbe abspielt: Gott ergreift unmittelbar Besitz vom
Menschen: ,Heiliger Geist wird iiber dich kommen, Kraft des Hochsten
wird dich uiberschatten®, sagt der Engel zu Maria. ,Ihr wifit . . ., wie Gott
ihn (Jesus) mit Heiligem Geist und mit Krafl gesalbt hat®, interpretiert
Petrus in der Apostelgeschichte die Taufe Jesu. ,Ihr werdet Kraff emp-
fangen, wenn der Heilige Geist iber euch kommt, und werdet meine Zeu-
gen sein in Jerusalem und in ganz Judia und Samaria und bis ans Ende
der Welt!”, sagt der Herr, wo er das bevorstehende Pfingstereignis ankiin-
digt. Der Pfingstbericht zeigt, dafl dieses ,lhr“ keine Summation der ein-
zelnen Apostel, sondern ihre Gemeinschafl meint. Die Gottesnihe, die der
Engel mit den alttestamentlichen Wirkungs- und Wort-feldern von Geist
und Kraft Maria vermittelte, wurde in ihrem Sohn menschlich-personale
Wirklichkeit. Und eben dieser nahe Gott, der ,Geist Jesu Christi®, ist in
der Kirche gegenwartig, unmittelbar anwesend; also nicht in diesem oder
jenem einzelnen Christen — das auch! —, sondern zuerst in der Gemein-
schaft der Kirche — und deshalb erst in den einzelnen Christen.

Lafit sich dieses Verhilinis des Menschen zu Gott und der Menschen
zueinander noch voneinander trennen, so dafl der Mensch einmal, in ein-
sames Gebet und in Meditation versunken, ,unmittelbar vor Gott* steht,
und dann wieder seinem weltlichen Beruf nachgeht und vielleicht sogar
andere Menschen von der Anwesenheit Gottes in dieser Welt iiberzeugen
mochte, dabei aber die ,Unmittelbarkeit zu Gotit“ etwas zuruckstellen
mufl? Zeigen nicht die oben angedeuteten Theologien eines Paulus, eines
Lukas und eines Johannes iiber Nichstenliebe und Gottesliebe, dafl die
Alternative nicht unmittelbar und mittelbar zu Gott lautet, sondern fiir
Gott (im Nichsten) und gegen Gott (letztlich auch gegen den Nachsten)?
Man lese nur einmal das Hohepriesterliche Gebet: ,Ich in ihnen und du
in mir, damit sie zur Einheit vollendet seien.”

Die ,Gott-ist-tot“-Theologie hat als Erfahrungsgrundlage die Not des
modernen Menschen, Gott nicht mehr hier und dort, in jener oder dieser
Gestalt, in diesem oder jenem Bereich greifen zu konnen. Auf dieser Aus-
gangsbasis ist sie echt christliche Theologie: ,Wenn jemand zu euch sagt:
Siehe, hier ist der Christus, oder dort, so glaubt es ihnen nicht!* Die Nihe
Gottes und seines Eingeborenen fiir unsere Zeit ist eine andere als die,
auf die man mit Fingern zeigen kann. Hand in Hand mit der ,Gott-ist-
tot“-Theologie wichst das Bewufitsein, dafl Gott nur in dem Maf} nahe
ist, als einer seinen Nichsten liebt, Mitmensch unter Mitmenschen ist. Wo



Gott finden — in Einsamkeit oder in Ndchstenliebe? 15

das geschieht, ist Gott dabei, ganz unmittelbar, in jenem Geist, den Chri-
stus und Er durch Christus uns mitgeteilt, in jener Liebe, die Er nach
Paulus durch seinen Geist in unseren Herzen ausgegossen hat. Man kann
nicht Gott gegen den Menschen ausspielen, nachdem Gott Mensch gewor-
den ist. Man kann nicht mehr sagen: ,Nachstenliebe, gut und schon, sogar
{iberaus wichtig und unbedingt notwendig; doch da gibt es eine Grenz-
linie, wo Gott und Mensch in Konkurrenz treten; da mufit du dich ent-
scheiden zwischen Gott und Mensch!“ So formuliert, ist das Gesagte un-
christlich. Gott und Mensch sind keine Alternativen mehr, seitdem Chri-
stus am Kreuz gestorben ist. Damals wurde der Gedanke von ,Gott ist tot®
zur tiefsten, kaum auszusprechenden Wirklichkeit; und damals starb auch
endgiltig der vermeintlich sich dem Mitmenschen entgegensetzende Gott.
Aber nach drei Tagen war Ostern, und Gott lebt in dem auferstandenen
Menschen Jesus Christus, in seiner Kirche. Die Alternative lautet nur
noch: Gott und die Siinde, Gott und der seinem Willen entgegenstehende
Mensch!, aber niemals Gott und Mensch!

Audh im tiefsten Inneren Gottes gibt es keinen , Winkel®, in den er sich
von seinem Engagement fiir die Menschheit zuriickzieht und einige wenige
Auserwihlte einlidt, in seliger Kontemplation bei ihm zu weilen. Wer die
evangelische Mahnung: , Wer nicht Vater ... Mutter ... und sich selber
hafit ...“ dahin deutet, hat das Evangelium enkratitisch umgedeutet.

Verschiarfung der Alternative: Entscheidung fiir Gott

Man kénnte meinen, das eben Gesagte sei jedem Christen eine nicht in
Zweifel zu ziechende Selbstverstindlichkeit. Vielleicht stimmt das, wenn
die Alternativen in der scharfen Form ausgesprochen werden, in der wir
sie diskutierten. Aber subkutan wird noch manches von der Alternative
,Gott oder Mensch“ her beurteilt. Gerade in spirituellen Fragen werden
viele Aussagen noch bewufit oder unbewufit durch die Vorstellung be-
stimmt, ,Gott-anhangen” gehére in die Weltabgeschiedenheit des Klosters
oder der stillen Gebetskammer, wihrend die titige Arbeit in der Welt,
der Dienst am Nichsten zwar in sich gut seien, aber die eigentliche ,Got-
tesbegegnung“ doch in den Hintergrund treten lasse'’.

Unabweislich scharf 148t sich die Alternative in den beiden Grund-
situationen des Menschen packen, die in einer tiefen, die Geschichte zu-
gleich iibergreifenden wie durchziehenden ldentitit stehen. Man kénnte
argumentieren: In der Entscheidung fiir Gott und im Tod steht der
Mensch nun doch allein vor Gott, getrennt von den Daseinsbeziigen zum
1 Vgl. die von Fr. Wulf nach einflufireichen zeitgendssischen Schriftstellern zitierten Inter-

pretationen des benediktinischen ,Quaerere Deum®, in LThK? Ergénzungsband: Das II.
Vat. Konzil II, 1967, 279.



Josef Sudbrack 16

Menschen und zur Mitwelt. ,On mourra seul®, sagt Pascal, man stirbt
allein vor Gott! Der franzésische Kultusminister André Malraux schreibt
sogar: ,Es gibt keinen Tod, es gibt nur ein Ich, das stirbt!“ Ahnlich miifite
es heiflen: Man entscheidet sich allein vor Gott! Der Bezug zum anderen
Menschen spielt hier keine entscheidende Rolle mehr. Stellen wir die
Frage prazis: Wenn ein Mensch vor Gott seinen Weg sucht, dann kann der
Mitmensch ihm zwar zur Seite stehen, er kann auch die — scholastisch ge-
sprochen — Materie der Entscheidung bilden, dariiber ist man sich einig!
Aber steht in der formellen Entscheidung selbst der Mensch allein vor
Gott? Gibt es diesen einen Punkt im menschlichen Sein, wo die Unmittel-
barkeit zu Gott und die Unmittelbarkeit zum Mitmenschen sich ausschlie-
fen, eben dieses aus letzter personaler Tiefe emporbrechende Ja zum Wil-
len Gottes? Deshalb, so kénnte man sagen, schickt Ignatius von Loyola
seinen Exerzitanden in die Einsamkeit des Wahlgeschiftes, wo niemand
storen darf.

Zur Beantwortung sollen philosophische Uberlegungen zuriickstehen
und zuerst schlicht die Erfahrung befragt werden: Wo und wann ist bei
mir und bei anderen die (oder eine!) Entscheidung fiir Gott gefallen?
Ganz sicher spielen die stillen, einsamen Stunden eine wesentliche Rolle!
Aber ist es die Rolle der Vorbereitung, der Ausformung, der reflexen
Heimholung und Explizierung, oder ist es die Rolle der Entscheidung
selbst? War es nicht oftmals die Begegnung mit einem Mitmenschen, die
in untrennbarer und vorgingiger Einheit die Entscheidung fur Gott
schenkte?

Oder fragen wir noch vorsichtiger: Ist es nicht méglich, dafl ein Mensch
genau an dem Ort, in dem Augenblick und in dem Tun, wo er Mitmen-
schen gegentibertritt, die Entscheidung {ir (oder gegen) Gott falit? Und
geschieht es nicht immer wieder, daf} sich die Unmittelbarkeit zu Gott in
der Unmittelbarkeit zum Menschen erdffnet? Die Psychologen und Sozio-
logen zeigen uns deutlich genug, daf} die eigentlichen Lebensentscheidun-
gen nicht dort fallen, wo man sie oberflichlich lokalisieren méchte. Gilt
das nicht auch zuerst und zentral fir die Wahl des Lebens: fiir oder gegen
Gott?

Wie wiren die Siinden der zweiten Dekalogtafel®! anders moglich als in
dieser ldentitit von Entscheidung fir-gegen Gott mit fiir-gegen Mensch?

20 Tut er das wirklich? Oder ist nicht im Exerzitiengeber und in dem von der Tradition
getragenen Wort der Schrift immer auch schon die kirchliche Gemeinschaft als personales
Gegeniiber gegenwirtig? Vgl. J. Sudbrack, Die Rolle des Exerzitiengebers, d. Ztschr. 39
(1966) 288-299.

2t Dem 1.-8. Gebot, die vom Géttlichen handeln, stellt man die anderen zwischenmensch-
lichen Gebote gegeniiber. Zu fragen ist, ob diese beiden Dekalogtafeln Gberhaupt zu tren-
nen sind?



Gott finden — in Einsamkeit oder in Nidhstenliebe? 17

Wie konnte K. Rahner von einer Einheit von Nichstenliebe und Gottes-
liebe sprechen®, wenn nicht grundsitzlich die beiden Entscheidungen fiir
Gott und fir den Menschen zusammenfallen? Liebe besagt doch in der
Breite des Vollzugs dasselbe, was Entscheidung in der Spitze der Tat meint!
Gewil}, sobald wir diesen innersten Kern des Menschen an die Oberflache
der Reflexion zerren, stehen wir vor dem Gegensatz: Gott oder Mensch.
Aber ist das nicht nur die Folge unserer inaddquaten Sprache??s Der tiefste
theologische Grund fir die Einheit der Entscheidung zu Gott und zum
Menschen ist Jesus Christus, in dem die freie Entscheidung Gottes fiir die
Welt und das freie Ja des Menschen Jesus zu Gott zur personalen
Einheit verschmolzen sind. Wer sich fiir Go#t entscheidet, entscheidet sich
immer schon fur Jesus Christus, der unser mensdhlicher Bruder ist, ent-
scheidet sich fur den Menschen, und wer sich fiir einen Menschen entschei-
det, entscheidet sich immer fiir Jesus Christus, in dem Gott uns in der
allein noch moglichen Unmittelbarkeit begegnet, entscheidet sich also fur
Gott.

Es ist erhellend, zu sehen, auf welchen Wegen zeitgendssische Autoren
zu dhnlichen Einsichten kommen. L. Boros sucht mit Hinweis auf F. Marcel
und K. Rahner zu zeigen, daf} bei der Letztentscheidung des Todes sich
dem Menschen zugleich der Weltbezug in seiner ganzen personalen Be-
deutsamkeit eroffnet; man stirbt eben doch nicht allein, wie Pascal
glaubte®. Unsere Vorfahren wuflten das auf thre Weise, wenn sie sich in
Todesbruderschaften zusammenfanden und wenn sie Heilige und Freunde
um Beistand fir die letzte Stunde anriefen. Sie erhalten von ganz ande-
rer Seite, von psychotherapeutischen und existenzphilosophischen Uber-
legungen her, eine Bestdtigung. Nach subtilen phdnomenologischen Exi-
stenzanalysen spricht L. Binswanger? von einer ,,Liebesimmanenz des To-

22 Diese Ztschr. 38 (1965) 168~185.

% Genau diese von der Sprache bedingte Problemverschiebung bildet die Grundlage des
vierhundert Jahre dauernden Schulstreits von Molinisten und Bafiezianern iiber die Ver-
einbarkeit von Gottes Vorherbestimmung und menschlicher Freiheit. Von einer einmal
behaupteten Entgegensetzung fanden beide Schulen keinen Weg zur Vereinbarkeit zuriick;
man vergafl, dafl das fiir uns Geheimnis bleibende gottliche Leben der stets vorgingige
Einheitspunkt der obigen Entgegensetzung ist.

2 Mysterium Mortis, Der Mensch in der letzten Entscheidung, Olten 1962, besonders 53 ff.;
ein Vergleich mit Rahners: Zur Theologie des Todes (Erstauflage Freiburg 1958) zeigt,
dafl bei Boros besonders die Aspekte der menschlichen Geschichtlichkeit etwas verkiirzt
werden; deshalb ist die mehrfach laut gewordene Kritik an der ,Letztentscheidungstheo-
rie“ von Boros’ nicht ganz unberedhtigt; vgl. A.Spindeler, Mysterium mortis, ThGI 56
(1966) 144~159; Br. Schiiller, Todsiinde — Siinde zum Tod?, TheolPhil 42 (1967) 821-340,
wo die Auseinandersetzung mit K. Rahner sorgfiltig ausgeklammert wird. L. Boros’ Be-
trachtungen, Im Menschen Gott begegnen, Mainz 1967, sind nur Folgerungen aus dem
hier behandelten philosophischen Ansatz.

28 Grundformen und Erkenninis menschlichen Daseins, Minchen 31962, 189 f.; sein Buch
ist eine Auseinandersetzung mit Heideggers Philosophie der Todescinsamkeit.



Josef Sudbrack 18

des im Leben® und einer ,,Liebesimmanenz des Lebens im Tode“: ,Sterbe
ich vor Dir, so darf ich mein Leben zuriicklegen in Deine Hinde, dann
weif} ich, daf} ich auch im Tod in Dir fortlebe, wie ich schon bei jedem Ab-
schied in Dir fortgelebt habe; sterbe ich nach Dir, und hast Du Dein Le-
ben in meine Hande zuriickgelegt, so weif} ich sterbend, dafl ich auch im
Tode ,mit Dir vereinigt bin‘“.

Was bei Binswanger angedeutet wird, findet in der Offenbarung seine
Erfiillung: Glaube des Christen ist (auch im Tod) immer Glaube des Chri-
sten in der Kirche. Die Kirche ist dabei nicht irgend etwas Vorgangiges,
das Material zur Glaubensentscheidung bereitstellt; sie ist auch nicht etwas
Nachfolgendes, das sich aus dem ,meinigen” und dem Glauben der ande-
ren Christen addiert; sondern Glaube der Kirche ist absolut gleichzeitig
und identisch mit ,meinem® Glauben. Glaube der Kirche ist zwar grofier
und tragender als ,mein“ Glaube, weil auch die Kirche immer gréfier
ist als der einzelne Christ und auch die Summe aller einzelnen Christen.
Zugleich aber ist der Glaube der Kirche nur wirklicher Glaube in ,mei-
nem“ Glauben, in dem Glauben der einzelnen Christen. Wer beides,
Glaube des Einzelnen und Glaube der Kirche, trennen wollte, miifite der
Kirche den dogmatischen Glaubensstoff und die gnadenspendenden Heils-
mittel zuweisen, wihrend der eigentliche Vollzug dem Einzelnen zukidme;
gerade dadurch aber wiirde das Geheimnis der Kirche zerstort, der mysti-
sche Leib Christi zum toten Korper und das Volk Gottes zu einer ver-
gesellschaftlichten Kérperschaft. Auch im Glauben und in der Glaubens-
entscheidung miissen wir vor diesem letzten Geheimnis stehen bleiben,
daR in der ontologischen Tiefe ,mein“ Glaube, ja meine Unmittelbarkeit
zu Gott, und der Glaube der Kirche, der anderen, untrennbar eins sind.

Die anderen Glaubenden bilden zuniichst die Kirche in ihrer Gesamt-
heit. Kirche aber ist keine uniformierte Gemeinschaft, wo alle einander
gleich nahe sind?®. Der einzelne ist in seinem Glauben denjenigen enger
verbunden, die auch tatsichlich seinen Glauben stiitzen; und wenn irgend-
ein Heiliger oder ein Mitmensch fiir ihn glaubensentscheidend geworden
ist, dann steht er auch im Glaubensvollzug diesem naher als anderen.
Kirche ist personale Gemeinschaft.

Unmittelbar zu Gott im Dialog mit dem Menschen

Eine letzte Prizisierung stellt unsere Uberlegungen noch eindeutiger dem
von der ,Theologie nach dem Tode Gottes“ angezielten Ansatz gegen-
iiber; sie ist aber nur noch die selbstverstindliche Folgerung aus

26 Nach Kant hat, ,wer ein Freund von allen ist, . .. keine Freunde®.



Gott finden — in Einsamkeit oder in Ndchstenliebe? 19

den bisherigen phidnomenologischen, philosophischen und theologischen
Hinweisen. Man konnte nimlich fragen, ob in der einen Grundentschei-
dung des Menschen vor Gott, von der jeder weitere menschliche Vollzug
seine Mitte empfingt, nicht wenigstens zwei Intentionsrichtungen zu un-
terscheiden sind: die eine, gleichsam senkrecht nach oben, auf die unmittel-
bare Begegnung mit Gott, und die andere, gleichsam in der Waagerechten,
auf die Mitmenschen hin. Im Bild gesprochen: Gott als die Spitze einer
,Pyramide® blickt jeden auf der ,Basis“ stehenden Menschen gleich un-
mittelbar an; der Mensch vor Gott hingegen wird zwar von der Gemein-
schaft der Menschen, als der gemeinsamen ,Pyramidenbasis“, getragen,
aber seine primire Intention geht hinauf zur ,Pyramidenspitze®; die
anderen Menschen treten zwar als mit-blickend ein in seine Begegnung
mit Gott, aber die primire Intention richtet sich unmittelbar nur auf Gott.

Es braucht kaum noch gesagt zu werden, daf} eine solche Modellvorstel-
lung uns wieder in das Proton Pseudos des Ausgangspunktes zuriickfallen
lassen wiirde. Durch die Menschwerdung seines Sohnes tritt uns Gott nicht
mehr ibergeschichtlich und sibergemeinschaftlich gegeniiber, sondern als
Glied der Menschheit, die — um im Bilde zu bleiben — die Basis der Pyra-
mide bildet. Unser Blick auf Gott muf} also in die Waagerechte des Rau-
mes und der Zeit, der Welt und der Geschichte, gehen. Und hier darf er
niemals die Geschichte Giberspringen zur exklusiven Unmittelbarkeit mit
Christus — er wiirde damit die Kirche und den in ihr lebendigen Geist
Christi iiberspringen. Nur in der Begegnung mit der Kirche und ihren
Gliedern — in dem weiten Sinn verstanden, daf} alle Menschen von Chri-
stus angerufen sind — kann die Unmittelbarkeit zu Gott und zu Christus
erstellt werden. Dort aber steht unser Nachster, nicht als Mittel, als
Briicke zu Christus hin, sondern: ,Was ihr dem geringsten meiner Nich-
sten getan habt, habt ihr mir getan!®

Wir begegnen Gott, indem wir den Nachsten anblicken! Jedes ,mysti-
sche“ Alleinsein bei Gott muf seine existentielle Wurzel in diesem ,Gott
im Nichsten“ haben. Es scheint, als ob Gott uns erst fern werden mufite,
damit uns seine Nihe im Nichsten wieder bewufit werden konnte.

Manche personliche Erfahrung ist auf dem Hintergrund solcher theolo-
gischen Uberlegungen neu zu deuten und kann unsere theoretischen Uber-
legungen unterbauen. Hatte nicht oft genug die intensivste Gottesbegeg-
nung auch erlebnismifig in der Begegnung mit einem Mitmenschen Platz?
Welche Verantwortung trigt von hierher gesehen derjenige, der seinem
Mitmenschen als Christ gegeniibertritt! Er darf nicht damit rechnen, dafl
sein Partner spéter in der Stille Gott finden wird; er muf§ hier und jetzt
die entscheidende Minute erwarten! Hat man nicht diese in der Mensch-
werdung Gottes grundgelegte Tatsache oft zuwenig ernst genommen und



Josef Sudbrack 20

durchdacht? Die Ansitze der modernen Theologie zwingen uns dazu, sie
ernst zu nehmen, sie radikaler als bisher durchzudenken. Wir sollten uns
gern zwingen lassen!

Wir finden, durch die so unchristlich klingenden Theologumena der
»Gott-ist-tot“-Theologie angestoflen, zuriick zur dialogischen Offenba-
rungsbotschaft vom Wort, bei Johannes mit Aéyog, bei Lukas mit fjuo®?
ausgedriickt. , Jesus zog dann in ganz Galilda umher, indem er in ihren
Synagogen lehrte, die Heilsbotschaft vom Reiche verkiindete und alle
Krankheiten und alle Gebrechen im Volke heilte“; so faflt Matthius in
seinem groflen Anfangs-Summarium das Wirken des Herrn zusammen:
er ging auf im Dienst, in der. Begegnung mit den Mitmenschen.

Erst wenn diese grundsatzlich mégliche und sogar geforderte Verein-
barkeit von ,Unmittelbar zu Gott* und ,Unmittelbar zum Menschen®
feststeht, erst wenn festgehalten wird, dafl Gott und Jesus Christus in
irgendeinem menschlichen Dienst uns ebenso nahe sein konnen und auch
sind wie in der einsamen Gebetsstunde, erst dann darf und mufl weiter
gegangen und aufgezeigt werden, dafl der Mensch beide Beziehungen, zu
Gott und zum Menschen, in ausdriicklichem Tun realisieren muff. Die
unauflosbare Einheit von beidem liegt an der Wurzel all seiner Verant-
wortung. Aber sein in die Geschichte sich erstreckendes Wesen bringt es
mit sich, daf beide Beziehungen auch hintereinander in ihrer Ausdriick-
lichkeit realisiert werden miissen?. Einem Menschen, der iiber seiner Arbeit
das Gebet vergifit — Gebet in dem weiten Sinne der Hinwendung zum
Gott der Erlosung, zum Vater unseres Herrn Jesus Christus und unserer
Briider —, wird iiber kurz oder lang nur noch der ,ferne Gott“ gegeniiber-
stehen; und dieser wird sich bald in blasse, lebensunwirksame Schemen
aufléosen. Wenn aber ein Mensch umgekehrt in seinem Gebet, in seiner
Kontemplation die Verantwortung fiir den Mitmenschen und die Welt von
sich abweisen wiirde, dann ware dies das sicherste Kriterium fiir die
Unwahrhaftigkeit seines Gebetes. Er hitte nicht Gott und Jesus Christus
gesucht, sondern ein Phantom, das er sich vorspiegelt, um in thm sein lie-

27 Das griechische §fijpa = Wort kommt im NT 67mal vor, davon 32mal in den lukani-
schen Schriften. Etwas von der Bedeutungsschwere dieses Wortes ist uns aus der lukani-
schen Kindheitsgeschichte geldufig, wo die Hirten nach Bethlehem eilen, um das ,Wort®,
das der Herr verkiindigt hat, anzusehen, und Maria diese ,Worte“ in jhrem Herzen
bewahrte.

2 Von den Engeln glaubte die klassische Theologie, dafl sie wegen ihrer Zeitlosigkeit
beide Beziehungen in letzter Ausdriicklichkeit zugleich realisieren kénnten.

20 Nur von dieser tiefen Sicht her darf iber die Berufung zur Kontemplation nachgedacht
werden. Die Kirche, als Vergesellschaftlichung der Grundbeziehung des Menschen zum in
Christus erschienenen Gott, braucht auch die Vergesellschaftlichung der einzelnen Bezie-
hungen zu Gott. Diese Ausgliederungen haben aber nur insoweit Lebensberechtigung, als
sie sich der einen, ungeteilten Grundbeziehung bewufit bleiben!



Die gegenwdrtige Diskussion um die priesterliche Existenz 21

bes Ich zu finden und zu vergéttern®. Es gibt kein besseres Mittel gegen
jede Art von Gétzendienst, der sich in aller Siinde birgt, als der Nichsten-
dienst.

Die Grundiiberlegung aber bleibt eine: die Unmittelbarkeit Gottes wird
durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen, sondern erst
erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur im Wir der
Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem allein das Ich
sein wahres Sein realisieren kann. Gott aber ist unmittelbar nur zu dem
Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nichsten, seine Aufgabe sieht.

Die gegenwirtige Diskussion um die priesterliche
Existenz

Paul Picard, Mainz*

Zu einer einheitlichen Auferung iiber Dienst und Leben der Presbyter hat
sich das Konzil erst spit bereitgefunden. Beider Verabschiedung des Dekre-
tes war man sich offen gebliebener Fragen und mancher im Gesamttext
nachweisbarer Unausgeglichenheiten wohl bewufit. Allein schon der Um-
fang des Dekretes zeugt von der etwas schwierigen Montage verschieden-
ster Gesichtspunkte zu einem Ganzen. Dennoch erschienen die Aussagen
tiber den Priester den Konzilsviatern und auch den Priestern, soweit sie
sich mit ihnen beschiftigt hatten, als Grundlegung und Wegweisung.
»Wenn sie auch nicht alle Wiinsche befriedigen, so schreibt Friedrich
Wulf, ,so sind sie doch ausbaufihig“®.

Zu den Akzenten, die eine neue Sicht vom Priester und eine neue Rede-
weise Uber ihn bezeugen, ist vor allem folgendes zu rechnen: Eindeutig
wird das neutestamentliche Priestertum vom religionsgeschichtlichen Be-
griff des Priestertums abgesetzt. Die iibergreifende Bezeichnung ist ,pres-
byter®, der ,Gemeindealteste“, nicht mehr ,sacerdos®, der ,,Kultdiener®.
Dieser hat sacerdotale Funktionen und Vollmachten, aber die Reihenfolge

* Der Beitrag gibt ein Referat wieder, das der Vf. auf dem Konveniat einiger Kaplans-
jahrginge gehalten hat.

! Friedrich Wulf, Stellung und Aufgabe des Priesters in der Kirche nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil, in: Geist und Leben 89(1966)45-61, 61.





