
Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 21 

bes Ich zu finden und zu vergöttern29. Es gibt kein besseres Mittel gegen 
jede Art von Götzendienst, der sich in aller Sünde birgt, als der Nächsten- 
dienst. 

Die Grundüberlegung aber bleibt eine: die Unmittelbarkeit Gottes wird 
durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen, sondern erst 
erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur im Wir der 
Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem allein das Ich 
sein wahres Sein realisieren kann. Gott aber ist unmittelbar nur zu dem 
Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nächsten, seine Aufgabe sieht. 

Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche 
Existenz 
Paul Picard, Mainz* 

Zu einer einheitlichen Äußerung über Dienst und Leben der Presbyter hat 
sich das Konzil erst spät bereitgefunden. Bei der Verabschiedung des Dekre- 
tes war man sich offen gebliebener Fragen und mancher im Gesamttext 
nachweisbarer Unausgeglichenheiten wohl bewußt. Allein schon der Um- 
fang des Dekretes zeugt von der etwas schwierigen Montage verschieden- 
ster Gesichtspunkte zu einem Ganzen. Dennoch erschienen die Aussagen 
über den Priester den Konzilsvätern und auch den Priestern, soweit sie 
sich mit ihnen beschäftigt hatten, als Grundlegung und Wegweisung. 
•Wenn sie auch nicht alle Wünsche befriedigen", so schreibt Friedrich 
Wulf, •so sind sie doch ausbaufähig"1. 

Zu den Akzenten, die eine neue Sicht vom Priester und eine neue Rede- 
weise über ihn bezeugen, ist vor allem folgendes zu rechnen: Eindeutig 
wird das neutestamentliche Priestertum vom religionsgeschichtlichen Be- 
griff des Priestertums abgesetzt. Die übergreifende Bezeichnung ist •pres- 
byter", der •Gemeindeälteste", nicht mehr •sacerdos", der •Kultdiener". 
Dieser hat sacerdotale Funktionen und Vollmachten, aber die Reihenfolge 

* Der Beitrag gibt ein Referat wieder, das der Vf. auf dem Konveniat einiger Kaplans- 
jahrgänge gehalten hat. 
1 Friedrich Wulf, Stellung und Aufgabe des Priesters in der Kirche nach dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil, in: Geist und Leben 39(1966)45-61,61. 



Paul Picard 22 

innerhalb seiner Sendung, die Gemeinde Christi aufzubauen, wird von 
der Verkündigungsaufgabe angeführt, nicht von dem ehedem reichlich 
isoliert gesehenen liturgisch-kultischen Dienst. Gegenüber früheren kirch- 
lichen Verlautbarungen verzichtet das Dekret auf idealisierende Beschrei- 
bungen der priesterlichen Berufung, mit denen man den Geweihten vom 
Laien abhob. Schließlich wird der Zölibat zwar eindeutig bekräftigt, aber 
es wird ebenso deutlich - besonders im Hinblick auf die Ostkirche - ausge- 
sprochen, daß er nicht vom Wesen des Priestertums gefordert sei und daß 
ein Mann auch in der Ehe ein sehr guter Priester sein könne. 

Immerhin bemerkt Friedrich Wulf speziell zum Verhältnis Priester - 
Laie mit Vorsicht, aber deutlich genug: •Vielleicht wird man nach einigen 
Jahrzehnten sogar urteilen, daß auch das Priesterbild des Zweiten Vati- 
kanums, vor allem im Priesterdekret, . .. noch stark von paternalistischen 
Vorstellungen mitbestimmt ist"2. Es hat den Anschein, daß nicht •einige 
Jahrzehnte" vergehen, bis sich die Sicht des Priesters in diesen und ande- 
ren Punkten vom Priesterbild des Konzils fortentwickelt hat. Das Zweite 
Vatikanum hat kirchenamtlich das vornehmlich vom 19. Jahrhundert noch 
einmal ausgeprägte Bild im Ansatz aufgegeben. Die gegenwärtige Dis- 
kussion ist bereits weit darüber hinausgeschritten. 

1. Zunehmende Diskussion 

Man wird, wenn von Diskussion die Rede ist, sofort an die Diskussion um 
den Zölibat denken wollen. Es gibt eine solche. Wer nicht in vordergrün- 
diger Betrachtung befangen ist, weiß jedoch, daß dieses Thema - fast 
könnte man sagen - der Prügelknabe für viel tiefer und weiter greifende 
Fragen um den Priester ist. Deshalb fallen die meisten nur mit dem Zöli- 
bat befaßten Veröffentlichungen, unter denen zudem viele nicht gerade 
kompetent sind, nicht unter die gewichtigen Beiträge zur Diskussion, von 
der wir hier zu reden haben. 

Von Bedeutung sind die wenn auch nicht in erster Linie auf die priester- 
liche Existenz und Sendung bezogenen Veröffentlichungen zum Thema 
Säkularisierung. Zum Begriff sagt Greinacher: •Unter Säkularisierung . .. 
verstehen wir jenen gesamtgesellschaftlichen Prozeß, in dessen Verlauf 
immer mehr Bereiche des sozialen Lebens sich emanzipieren, sich einer 
Bevormundung von Seiten irgendwelcher religiöser oder kirchlicher Nor- 
mierung entziehen und sich zu autonomen Sachbereichen entwickeln, die 
ihren eigenen Gesetzmäßigkeiten folgen"8. Die verschiedenen geistesge- 

2 A. a. 0. 48. 
3 Norbert Greinacher, Säkularisierung als soziologisches und theologisches Problem, in: 
Lebendige Seelsorge 18 (1967) 305-311, 305. 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 23 

schichtlichen und soziologischen Analysen kommen zu dem Ergebnis, daß 
der Prozeß der Säkularisierung der einstmals sakralisierten Welt und 
Gesellschaftsordnung offenbar in unserer Zeit in eine gewisse Endphase 
getreten ist. Infolgedessen wird die überkommene Institution des Chri- 
stentums als ganze, das Priestertum als hochbedeutsame kirchliche Insti- 
tution aber mit Vorrang zur Frage. Die Problematik der Säkularisierung 
steht jedenfalls maßgeblich hinter der Frage nach dem Priester. 

Die eigentliche Diskussion wird von pastoraltheologisch und -soziolo- 
gisch engagierten Autoren getragen. Es scheint, daß die Bischöfe und 
Diözesanbehörden die Diskussion nur am Rande zur Kenntnis nehmen, 
nicht zuletzt deswegen, weil sie konkret zu handeln haben und das Ein- 
treten in die Auseinandersetzung sie nur vor noch größere Probleme stel- 
len würde, als sie in der täglichen Sorge um die Pastoration schon jetzt 
vorhanden sind. 

Ein beträchtlicher Teil der Priester, vor allem aus der älteren Gene- 
ration, ist wahrscheinlich von den diskutierten Fragen nicht berührt. Sie 
erfahren zwar manche der bestehenden Schwierigkeiten, reflektieren aber 
nicht darüber und sind von den Veröffentlichungen nicht weiter beeinflußt. 
Dasselbe gilt auch von jenen Priestern, die von ihrem Dienst voll in An- 
spruch genommen werden und nicht im gleichen Maße wie einige ihrer 
Mitbrüder an der Erfahrung der Frustration ihrer Arbeit leiden. Eine 
Großstadt- oder lebendige Diasporagemeinde läßt infolge ihres täglichen 
Anspruchs an ihre Seelsorger diesen keine Zeit zur Resignation oder zur 
Infragestellung der eigenen Arbeit. Ähnliches trifft auf die großen, von 
traditionellen Formen bestimmten Pfarreien zu, in denen der tägliche An- 
drang, die gefüllten Kirchen und das zahlenmäßig kaum verminderte 
sakramentale Leben die Frage nach dem Übergang von der Volkskirche 
zur Gemeinde- und Überzeugungskirche bislang überdecken. Immerhin 
finden sich besonders unter den jüngeren Priestern auch dort viele Fra- 
gende. Wer zudem noch die Pastoralzeitschriften liest, befindet sich nicht 
nur in einer gewissen Unruhe, er ist sich auch der Hintergründe seines 
eigenen Fragens bewußt geworden. Nicht zuletzt verfolgt der junge Theo- 
loge und Priesterkandidat die Entwicklung, weil er notwendigerweise 
schärfer die Aussichten seiner künftigen Stellung und Lebensaufgabe prüft. 

Wollte man die Ursachen für das vielfältige Fragen nach dem, was der 
Priester ist, wie er morgen und übermorgen aussehen und wirken soll, 
aufzeigen, so müßte man eine Überfülle von Momenten nennen, nämlich 
alles, was mit der Kirche und ihrem Heilsdienst in dieser Zeit zusammen- 
hängt, darunter die Frage nach der Gemeinde und ihrer Verfassung, nach 
der Stellung der Kirche zur Welt, nach der fundamentalen Sinnrichtung 
des evangelischen Auftrages. Anderes greift nicht so tief. Man fragt nach 



Paul Picard 24 

den Ursachen für die verschiedenen krisenhaften Erscheinungen im kirch- 
lichen Leben, wie etwa das Ungenügen der gegenwärtigen Seelsorge trotz 
des ungeminderten Einsatzes so vieler, oder das Nachlassen der Priester- 
berufe und das Unbehagen vieler Priester an ihrem Dienst und an ihrer 
Lebensstellung. 

Es wäre falsch, die da und dort aufgebrochene Unruhe künstlich zu 
schüren. Ebensowenig ist es aber auch berechtigt, die Augen zu verschlie- 
ßen. Auch wer bis zur Stunde persönlich von der Diskussion unberührt 
geblieben ist, wird über kurz oder lang mit ihren Anliegen konfrontiert 
werden. Darum bedeutet es nicht Probleme hintragen, wo keine sind, wenn 
wir von dieser Diskussion näher Kenntnis nehmen. Auf uns liegt vielmehr 
der Zwang und die Verpflichtung, wohlunterrichtet zu sein und für unser 
eigenes priesterliches Verständnis Stellung bezogen zu haben, damit wir 
nicht eines Tages von Problemen überfallen werden, die unsere persön- 
liche Existenz anzugreifen drohen. 

2. Besondere Schwerpunkte der Diskussion 

Es empfiehlt sich, von einigen Autoren auszugehen. Ihre Überlegungen, 
die hier knapp skizziert werden sollen, überschneiden sich teilweise. 

a) Ferdinand Klostermann, •Entmythologisierung des Priesterberufes 
und der Priesterberufung"4. Die eigentliche Ausgangsposition Kloster- 
manns ist nicht eine exegetische, sondern der von der gegenwärtigen 
Struktur der Seelsorge und von der geringen Priesterzahl bedrohte Heils- 
dienst. Unmittelbare Anregung gab ihm die Wiener Untersuchung •Prie- 
sterbild und Berufswahlmotive"5. Als der •heilige Außenseiter" (Adolf 
Holl) entpuppte sich der Priester in der Sicht der befragten höheren 
Schüler Wiens. Klostermann sieht sich zu dem Aufweis veranlaßt, daß der 
Priesterberuf entgegen dem neutestamentlichen Befund sakralisiert wurde. 
Demnach muß gefragt werden: Ist er wirklich eine Berufung eigener Art, 
völlig verschieden von jedem anderen christlich gelebten Beruf? Wenn 
nicht, wenn also geschichtliche Einflüsse aus dem Dienstamt der Gemeinde 
eine Sakralfigur gemacht haben, so ist offenbar eine fundamentale Neu- 
besinnung mit mutigen Konsequenzen nötig, um das Dienstamt in der 
Kirche sicherzustellen und richtig zu konzipieren für heute und morgen. 

b) Osmund Schreuder, •Der professionelle Charakter des geistlichen 
Amtes"6. Als holländischer Franziskaner und Soziologe geht er von der 

4 Ferdinand Klostermann, Entmythologisierung des Priesterberufes und der Priester- 
berufung, in: Der Seelsorger 36 (1966) 10-21. 
5 Lindner-Lentner-Holl, Priesterbild und Berufswahlmotive, Wien 1963. 
6 Osmund Schreuder, Der professionelle Charakter des geistlidien Amtes, in: Der Seel- 
sorger 36 (1966) 320-335. 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 25 

Empirie aus. Anlaß ist auch für ihn der zunehmende Verlust an seelsorg- 
lichem Ertrag und die daraus resultierende Existenzproblematik des Prie- 
sters. Eine seiner Überlegungen ist folgende: Die Kirche ist eine sozio- 
logische Gruppe in der Gesellschaft und wird es bleiben. Als solche braucht 
sie Funktionsträger. Der Priester ist ein solcher, er hat diese Funktionen 
zum Beruf. Der bisherige Fehler liegt nun darin, daß er für seine Berufs- 
ausübung in heutiger Zeit nicht genügend gerüstet ist. Zwar ist er theo- 
logisch ausgebildet, nicht aber zum Fachmann für den seelsorglichen Auf- 
bau der Gemeinde. Dieser Dienst nämlich ist nicht ein einziger, sondern 
aufgefächert in Spezialaufgaben. Die Konturen des Priesterberufes sind 
nicht genügend ausgezogen. Man schaut noch immer einfach nur auf die 
Tatsache, Priester zu sein und als Priester zu leben, nicht aber auf den be- 
rufsmäßigen Charakter des Amtes, das als solches vergleichbar ist dem 
gesellschaftlichen Amt des Arztes, Rechtsanwaltes oder sonstwie frei- 
beruflich Tätigen. Das geistliche Amt hat •professionellen" Charakter, es 
ist ein Fachberuf. Auf diesen hin hat die Bildung zum Priester zu erfolgen 
und in diesem Sinn muß sich der Priester verstehen können. Eine von 
Schreuder nicht ausgesprochene Konsequenz ist die Abkehr von einem 
Priestertum, das sich als besondere Berufung im geistlichen Sinne versteht. 

c) Jürgen Kuhlmann, •Um ein neues Priesterbild. Überlegungen zum 
Selbstverständnis des Priesters in der weltlichen Gesellschaft"7. Dieser 
Aufsatz nimmt eine Sonderstellung ein. Sein sehr beachtenswerter Ge- 
danke ist folgender: Sich dem Dienst am Heilswort berufsmäßig zu wei- 
hen, begründet nicht einen Berufsstand, sondern den Verzicht auf ein 
weltlich klar erfaßtes Berufsziel. In diesem Verzicht findet sich theologisch 
genau das, womit auch die evangelischen Räte zu beschreiben sind. •Die 
Folgerung ist klar: Priester zu sein ist überhaupt kein Beruf, vielmehr 
mögliches Herz eines jeden Berufes"8. •Seelsorge als vierter evangelischer 
Rat", das bedeutet die Ermöglichung zahlloser Formen und Kombina- 
tionen, sofern den in der Kirche Verantwortlichen abzubauen gelingt, was 
aus den juristischen Strukturen zur Schranke für das Wirken des Geistes 
Gottes wird. - Man wird Kuhlmanns These - sie wurde noch kaum durch- 
diskutiert, vielleicht weil der Aufsatz beim ersten Lesen nicht unbedingt 
durchsichtig geschrieben erscheint - eine Gegenposition zur Professiona- 
lisierung erkennen dürfen. Beide Positionen stimmen aber in dem Urteil 
überein, daß die bestehenden institutionellen Formen des Priesterstandes 
nicht in der bisherigen Weise weiterbestehen können. 

7 Jürgen Kuhlmann, Um ein neues Priesterbild. Überlegungen zum Selbstverständnis 
des Priesters in der weltlichen Gesellschaft, in: Geist und Leben 39 (1966) 425-441. 
8 A. a. O. 438, das folgende Zitat 433. 



Paul Picard 26 

d) Frans Haarsma, •Die Wiederherstellung des Prophetischen im Prie- 
ster"9. Der Autor ist Holländer und kann sich darum den von Schreuder 
repräsentierten Gedanken nicht verschließen. Darum sagt er: •Es gibt hier 
zwei Möglichkeiten, die einander nicht ausschließen, sondern ergänzen. 
Betont man den Amtsträger, so ist es notwendig, ihm ein klares ,Gesicht' 
in der Gesellschaft zu geben, aber dazu ist eine weitere Professionalisie- 
rung erforderlich. Fällt jedoch die Betonung auf die Botschaft, die dorthin 
gelangen muß, wo sie bisher nicht gehört wurde, so drängt sich ein Ex- 
periment wie das der Arbeiterpriester auf10. . . Sowohl der Prophet wie 
der Priester kennt und versteht sich als den Mann Gottes. Für den Prie- 
ster ist das Amt eine gleichbleibende und objektive Gegebenheit, die in 
der Weihe begründet ist, für den Propheten ist es eine Lebensgestaltung, 
die samt ihren Höhen und Tiefen Intensitätsänderung aufweist und die 
besonders davon abhängt, in welchem Ausmaß man an ihn appelliert". In 
seinem Aufsatz - weniger wohl in einem persönlichen Gespräch über diese 
Frage - setzt er sich dafür ein, die Spannung zwischen dem Priester und dem 
Propheten im Priester fruchtbar zu bewältigen. •Das ist ein notwendiges 
Risiko, wenn wir zu einem prophetischen Priester zurückfinden wollen." 

e) Georg Hansemann, •Wandel im Verständnis der Seelsorge", und 
Leonhard M. Weber, •Gedanken zum Lebensstil der jungen Priester"11. 
Es handelt sich um Bestandsaufnahmen in je eigener Art, wobei Hanse- 
mann mehr auf das Morgen (wohl in der Richtung Klostermanns), We- 
ber auf die Bewältigung des Heute ausgeht. Beachtenswert in unserem 
Zusammenhang ist vor allem, was beide unabhängig voneinander fest- 
stellen. Weber: •Wird sie (die Frage nach dem Beruf) von der Pastoral 
nicht beantwortet, so zeigt sich, daß der junge Priester (meist ohne sich 
dessen voll bewußt zu sein) gerne noch einen anderen Beruf haben möchte, 
der in irgendeiner Weise den Berufsformen seiner akademischen Kolle- 
gen ähnelt. Zuweilen ist er nicht nur bestrebt, es diesen gleichzutun, 
sondern den Beruf, so wie ihn diese erfahren und erleben, auch formal zu 
kopieren und in sein Aufgabengebiet hinüberzunehmen. Von derartigen 
Tendenzen her ist das moderne Schlagwort, der Priester sei soziologisch 
gesehen ,ein Mann ohne Beruf, ernst zu nehmen, zumal in ihm die alte 

9 Frans Haarsma, Die Wiederherstellung des Prophetischen im Priester, in: Der Seel- 
sorger 36 (1966) 392-397; das folgende Zitat 396. 
10 Die französischen Arbeiterpriester verstehen sich allerdings nicht in diesem Sinne 
•missionarisch"; ihr grundlegender Ausgangspunkt ist die Solidarität des pretre present 
mit den Menschen (Anm. des Vf.) 
11 Georg Hansemann, Wandel im Verständnis der Seelsorge, in: Der Seelsorger 37 (1967) 
233-239; Leonhard M. Weber, Gedanken zum Lebensstil des jungen Priesters, ebd. 240 
bis 248. 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 27 

Einsicht liegt, die bereits Paulus deutlich umschrieben hat"12. Hansemann 
berichtet: •Auf einer Seelsorgertagung von Jugendseelsorgern, lauter sehr 
aktiven, hochstehenden Leuten, wurde unter anderem auch die Frage be- 
handelt: wann bekommen wir Kapläne den zweiten freien Wochentag. 
Da wird das Priestertum gesehen als ein Beruf unter vielen anderen Beru- 
fen. Der Priester macht seinen Beruf nicht schlecht, er ist mit dem Herzen 
dabei. Aber der Beruf ist nichts, was ihn persönlich im Innersten ergriffen 
hat. Daran merkt man nun, wie sehr diese Frage: ist Priestertum eine per- 
sonale Beziehung zu Christus oder nicht, die ganze Problematik priester- 
licher Persönlichkeit bestimmt"13. Hansemann vergleicht damit, was sei- 
ner Generation in den Kaplansjahren als Ideal galt: Tag und Nacht im 
Dienst sein. Hinsichtlich des beruflichen Verständnisses stellt er fest: •Man 
wußte gestern genau, was man soll, und man weiß es heute nicht". Die 
mehrmals von ihm aufgeworfene Alternativfrage: •Ist Priestertum, Seel- 
sorgertum eine religiöse Kategorie oder nur eine kirchliche Funktion?" 
scheint bei ihm wohl zugunsten der reinen Funktion entschieden zu sein. 

3. Theoretische Diskussion und faktische Unsicherheit 

Wer näheren Einblick hat, wird den repräsentativen Charakter der ange- 
führten Beiträge, auch wenn sie nur der allgemein zugänglichen Zeit- 
schriftenliteratur entnommen sind, bestätigen. Sie bieten einen Überblick 
über das gegenwärtige Stadium der Diskussion. Es zeigt sich, daß es um 
nichts weniger als um den Priester selbst geht, nicht nur um diese oder 
jene Seite seiner Sendung und Stellung. Selbst wenn eine Einzelfrage zu- 
nächst den Anstoß gegeben haben mag, bewegt sich die Diskussion um die 
grundsätzliche Frage, wie der Priester in der Kirche zu verstehen sei. Erst 
schlußfolgernd stößt man dann jeweils wieder auf die mehr praktischen 
Einzelpunkte, so etwa auf die Frage, wie die Kirche in der Zölibatsfrage 
verfahren soll, ob der part-time Priester einzuführen sei, der außer seinem 
priesterlichen Auftrag noch einen anderen beruflichen Boden hat, welche 
Spezialausbildung für den professionellen Amtsträger nötig sei, ob es eine 
spezifische priesterliche Spiritualität gebe, die sich von der des Christen 
im Laientum unterscheidet, ob Verpflichtung zum Brevier dem Priester in 
der Welt angemessen und die Forderung einer standesgemäßen geist- 
lichen Kleidung vertretbar seien. Wer oberflächlich hinhört, wird nur 
diese oder jene Forderung registrieren, ihr Beifall spenden oder von ihr 
schockiert sein. In Wirklichkeit handelt es sich um eine tiefgreifende Aus- 

12 A. a. O. 243. In den Anmerkungen wird verwiesen auf 1 Thess 2, 9; 2 Thess 3, 7-9; 
Apg 18, 3; 1 Kor 4, 12; ferner gegenteilig Phil 4, 10; 14-16; 2 Kor 11, 8-9. 
13 A. a. 0. 236; die folgenden Zitate 237 und 238. 



Paid Picard 28 

einandersetzung um das priesterliche Amt in der Kirche, die offenbar ge- 
rade unserer Zeit aufgegeben ist. Die Fragen um den Priester und seinen 
Dienst liegen der Diskussion voraus, und es hieße darum die Wirklichkeit 
auf den Kopf stellen, wollte man die Diskussion und ihre Initiatoren für 
die Problemlage verantwortlich machen. Allerdings wird durch die Dis- 
kussion nicht nur die teilweise noch verdeckte Problematik zutage geför- 
dert, sie wird auch beschleunigt und einer Krisis zugeführt. Darum ist da- 
mit zu rechnen, daß, wer Priester ist, und auch, wer es werden will, in ein 
Stadium erhöhter Unsicherheit gerät, zumal wenn sich normale mensch- 
liche Schwierigkeiten, etwa das Generationsproblem, oder die Schwierig- 
keit, die Grenzen des eigenen Lebens anzunehmen, mit den Fragen um den 
Priesterberuf verbünden. Im Einzelfall ist es dann kaum möglich, die ver- 
schiedenen Wurzeln für eine priesterliche Existenzkrise bloßzulegen. Der 
Betroffene selbst ist zu einem klaren Urteil nicht mehr fähig und wird 
leicht geneigt sein, unbewältigte Probleme seines Menschseins oder seines 
Glaubenslebens dem in Frage stehenden priesterlichen Lebensberuf zuzu- 
schreiben. Ebenso kann der umgekehrte Fall vorliegen, daß nämlich ein 
Priester den Verlust früherer Selbstverständlichkeiten seiner Stellung und 
seines Lebensberufes erfährt und deshalb in eine Lebenskrise fällt. Daß 
der Priester auf der Suche nach seinem Bilde ist (Piet Fransen), wird nie- 
mand ernsthaft bestreiten können, selbst wenn er die bestehende Diskus- 
sion nicht einmal vom Hörensagen kennt. 

Nun ist aber die Konsequenz der faktischen Unsicherheit unter den 
Priestern, sei sie eingestanden oder bestritten, ziemlich offenkundig: Die 
Verkündigung des Priesterberufes erweist sich als enorm erschwert. Man- 
ches von dem, was auf diesem Sektor gegenwärtig geschieht, ist antiquiert 
und deshalb erfolglos, anderes ist von einer verständlichen Rat- und 
Hilflosigkeit gekennzeichnet. Ähnliches gilt von der Priesterbildung. Sie 
stößt fast täglich auf neue, vor wenigen Jahren noch unbekannte Schwie- 
rigkeiten und ist in ihrer bestehenden Form trotz aller eingeführten Ver- 
änderungen heftigem Widerspruch ausgesetzt, ja sie steht in der großen 
Gefahr, auf weite Strecken konzeptionslos zu werden. Bei denen, die be- 
reits Priester sind, findet sich ein weitverbreitetes Unbehagen, das sich oft 
an Details, an der Seelsorge oder an dem Verhalten der kirchlichen Obrig- 
keit, anrankt, letztlich aber ein Ausfluß der Unsicherheit des priesterlichen 
Selbstverständnisses darstellt. 

Dieser Zustand ist der Diözesankirche wie dem einzelnen Priester in 
höchstem Maße unzuträglich. Wir sind zu seiner Bewältigung verpflichtet. 
Wie könnte und müßte sie wohl in dieser Stunde aussehen? Gewiß ist sie 
an einige Bedingungen geknüpft. Weder haben wir uns von der Einsicht 
in den notwendigen Wandel des priesterlichen Standortes in Kirche und 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 29 

Gesellschaft oder von kühnen Zukunftsentwürfen irritieren zu lassen, 
noch dürfen wir uns ängstlich oder überheblich gegen neue Überlegungen 
sperren, nur weil sie unseren Denk- und Lebensgewohnheiten zuwider- 
laufen. Weiterhin gibt es keinen Grund, die Glaubenslehre über das ge- 
weihte Priestertum, zu der sich die Kirche erneut und ausdrücklich auf 
dem letzten Konzil bekannt hat, in Frage zu stellen, auch wenn in den 
theologischen Formulierungen vieler Jahrhunderte sehr wohl zeitge- 
schichtliche Akzentuierungen oder Lücken in der theologischen Gesamt- 
schau nachzuweisen sind. Diese Glaubenslehre besitzt sicherlich einen 
geringeren Umfang an definitiver Aussage und eine größere Spielbreite 
für weitere Ausformung, als es lange Zeit hindurch den Anschein hatte, 
aber sie ist wiederum nicht so relativ, wie pointierte Diskussionsbeiträge 
bisweilen meinen. Der Fairneß halber muß hier angemerkt werden, daß 
auch ein Beitrag zur Diskussion nicht anders genommen werden darf denn 
das, was er sein will. 

Den aufgeworfenen Fragen im einzelnen nachzugehen, würde verlan- 
gen, gleichfalls einen Diskussionsbeitrag zu verfassen. Darauf muß jedoch 
wegen der ausschließlich aktuell-pastoralen Zielsetzung unserer Überle- 
gungen verzichtet werden. Es scheint sogar, daß grundsätzlich die aufge- 
gebene Bewältigung nicht primär in Diskussionen und theoretischen Aus- 
einandersetzungen, sondern in der persönlichen Stellungnahme, in Ent- 
scheidungen für das eigene Leben zu suchen ist. Dazu will der folgende 
zweite Teil einiges zu bedenken geben. 

II. 

In der Form einer Losung könnte der Auftrag an den Priester heute lau- 
ten: •Als Priester bestehen auch in der Zeit der Diskussion um den Prie- 
ster!" An dieser Stelle ist sogleich einem Fehlschluß vorzubeugen. Unsere 
Formulierung darf nicht als ein rein pragmatisches Hilfsangebot verstan- 
den werden, so als müsse dem Priester um seiner personalen Selbsterhal- 
tung willen eine Rechtfertigung an die Hand gegeben werden, die insge- 
heim doch nur als ideologischer Überbau für die objektiv fragwürdig gewor- 
dene Existenz zu bezeichnen wäre. Nicht die Rücksicht auf die nun einmal 
als Priester lebenden Menschen, sondern die Pflicht, die Wahrheit nicht 
aus dem Auge zu verlieren, führt uns an diese Aufgabe heran. Die Wahr- 
heit ist jedoch in unserem Zusammenhang nicht ablösbar von dem Leben, 
in das sie hineinverwirklicht ist und dem sie Begründung verleiht. Eben 
darum wählen wir den direkten Weg und fragen nach Fundament, Krise 
und Zukunft des eigenen priesterlichen Lebens und der eigenen Lebens- 
berufung. Nur am Rande streifen wir die eigentliche Diskussion, insofern 
sie nämlich in spezieller Weise das Selbstverständnis des Priesters bedroht 



Paul Picard 30 

und von dem, was heute zu tun ist, ablenkt. Völlig außer Betracht bleiben 
die meist auf publikumswirksamer Ebene vorgebrachten Meinungen jener, 
die - tatsächlich inkompetent und nicht unter den zitierten Autoren zu 
suchen - für die Kirche gewissermaßen einen Punkt Null zum Eintritt in 
ihr säkularisiertes Zeitalter setzen möchten und ungewollt oder in ver- 
steckter Einladung dem Priester den Bruch mit seiner gegenwärtigen Exi- 
stenz nahelegen. 

1. Vertieftes priesterliches Selbstverständnis 

Mehr als ein Jahrhundert lang gab man sich kaum darüber Rechenschaft, 
daß die herrschende Konzeption vom Priester, seinem Dienst und seiner 
Lebensform, eine mögliche unter anderen ist. Daher löste das Experiment 
der Arbeiterpriester in den fünfziger Jahren eine Krise aus. Für die ge- 
schichtliche Relativität der Priestergestalt war man merkwürdig blind 
geworden. Man meinte, die immer gültige Form des Priesters zu besitzen, 
und fand sie auf eine Weise, die uns heute nicht mehr überzeugt, im Neuen 
Testament, aus dem man unkompliziert einzelne Stellen herauszog, allent- 
halben bestätigt. Dies war so unreflektiert nur möglich, weil die soziolo- 
gische Situation keine andere Perspektive auf das Priestertum freigab. 
Abweichungen im praktischen Leben einzelner Priester änderten an die- 
ser Selbstverständlichkeit nichts. Die geschichtliche Relativität wird heute 
jedoch im gleichen Maße offenbar, als die Exegese dem herkömmlichen 
Schriftbeweis der Dogmatik ein Ende bereitet und die Soziologie den ge- 
sellschaftlichen Einfluß im Laufe der Geschichte auf die institutionellen 
Formen der Kirche aufzuzeigen vermag. So zeichnet sich heute - noch nicht 
so sehr in Veröffentlichungen, wohl aber in Vorträgen und bei Konferen- 
zen - geradezu ein Pendelschlag nach der entgegengesetzten Seite ab: Ein 
Wesentliches, das sich durch die verschiedenen geschichtlichen Ausprägun- 
gen des Weihepriestertums hindurchzog, will man nicht mehr finden. Es 
gibt seit einiger Zeit auch im katholischen Raum exegetische Stimmen, die 
den neutestamentlichen Befund über das Weihepriestertum, wie ihn etwa 
Karl Hermann Schelkle in einem kleinen Werk 1957 erstmals darstellte14, 
für rundweg überholt halten und den faktischen und theologischen Ur- 
sprung des Priestertums ausschließlich in eine späte, nachapostolische Pe- 
riode verlegen. Daß die Gestaltungskraft der Kirche maßgeblich für die 
Entwicklungsgeschichte des geweihten Amtes in der Kirche verantwort- 
lich ist15 und daß darin von Anfang an in hohem Maße soziologische Ver- 
hältnisse einen Einfluß ausübten, wird niemand bestreiten. Daß diesem 

14 Karl Hermann Schelkle, Jüngerschaft und Apostelamt, Freiburg 31965. 
15 Vgl. Piet Fransen, Artikel: •Priestertum", in: Handbuch theologischer Grundbegriffe, 
München 1962, Bd. II 340-350. 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 31 

Vorgehen aber jegliches neutestamentliche Fundament fehlte, kann wohl 
nicht mehr mit Berufung auf die exegetische Forschung behauptet werden, 
weil diese hierbei notwendig überfordert ist und auf ein bestimmtes, 
vorausliegendes Schriftverständnis zurückgreifen muß. Hier scheiden sich 
nun einmal die Geister. 

Mehr als die Generationen vor uns begreifen wir heute die Kirche als 
eingebettet in die Geschichte. Das besagt einmal, daß ihre Institutionen, 
zu denen auch die konkrete Gestalt des priesterlichen Amtes und bis zu 
einem gewissen Grade auch die jeweiligen theologischen Begründungen 
für diese Institutionen gehören, durchaus relativ sind. Wenn man sich im 
mittelalterlichen Ständestaat über den •Standort" des Priesters theolo- 
gisch Gedanken machte, richtete sich naturgemäß das Interesse darauf, das 
standbildende Charakteristikum des Priesters aufzuzeigen. Infolge der 
universalen kirchlich-klerikalen Kultur trat zudem das missionarische 
Element in der priesterlichen Sendung zurück, dem Priester fiel die Rolle 
des Kultdieners und -trägers zu, und seine theologische Einordnung er- 
folgte nahezu allein aus dieser Sicht. Es ist legitim und notwendig, die 
geschichtlich bedingten Einseitigkeiten zu erhellen (sie nicht einfach nega- 
tiv zu bewerten, gehört zum geschichtlichen Denken!). Die eigentliche 
Schwierigkeit liegt für uns darin, das bleibende Wesen des neutestament- 
lichen Priestertums, das sich uns in immer neuem Gesicht zeigt, auf eine 
knappe theologische Formel zu bringen. Wenn wir uns das, weil wir we- 
der zu viel noch zu wenig sagen wollen, heute nicht mehr so leicht zu- 
trauen wie vor zwanzig oder hundert Jahren, muß dies kein Nachteil sein. 
Könnte die notwendige Bescheidung nicht gerade jene Offenheit bewirken, 
die der Geist Gottes braucht, um dem Priestertum in einer neuen Epoche 
der Kirche ein neues Gesicht zu geben? Dann liegt es an uns, die Zeit des 
Neuwerdens gläubig durchzuhalten. Nicht dürfen wir jedoch an der fal- 
schen Stelle zu relativieren beginnen. 

Aus der Geschichtlichkeit der Kirche folgt ein zweites. Die je jetzige Ge- 
stalt der Kirche ist selber ein theologisches Faktum. Eben deswegen besitzt 
die Kirche immer konkrete Formen und Institutionen, die verbindlich sind. 
Praktisch heißt das: Wer heute Priester wird, muß sich an den Gegeben- 
heiten seiner Diözesankirche, die ihm die Priesterweihe erteilt und die 
Linien seines Dienstes vorzeichnet, ausrichten. Das ist nicht nur eine Frage 
des gesunden Realismus, es handelt sich auch um die Anerkennung der 
Kirche als inkarnierter Wirklichkeit. Niemand kann sich daher zur Prie- 
sterweihe stellen und gleichzeitig das von der diözesanen oder universalen 
Kirche hier und jetzt vertretene Priesterverständnis verneinen. Es ist kei- 
nem Christen verwehrt, sich seine eigenen Gedanken über die bestmögliche 
Form des kirchlichen Amtes zu machen. Erwiese sich seine Vorstellung 



Paul Picard 32 

jedoch als unvereinbar mit der Vorstellung der aktuellen Kirche, so müßte 
er um des Gewissens willen auf die Priesterweihe verzichten. Wenn die 
Kirche in dieser Stunde ihrer Geschichte das Priestertum gerade so ver- 
steht und an bestimmte Bedingungen knüpft, so ist das gültig, auch wenn 
andere Zeiten eine davon abweichende Gestalt des priesterlichen Amtes 
hervorbringen. 

Für den, der zum Priester geweiht ist, bedeutet eben dieses Ereignis eine 
grundlegende Bestimmung seiner Existenz. Es begründet die Unvertausch- 
barkeit des Lebensberufes, die Zugehörigkeit zum Presbyterium, die Ge- 
horsamsbindung an den Bischof, die Pflicht zum ehelosen Leben um des 
Himmelreiches willen, die Sendung und Vollmacht zu bestimmten Dien- 
sten und eine daran orientierte Gestaltung auch seines privaten Lebens. 
Diese Daten sind nicht einfachhin unveränderlich. Würden sie von der 
Kirche abgewandelt, beträfe das nicht den von Jesus Christus ihr einge- 
stifteten Lebensvollzug, daß sie einige ihrer Glieder sakramental zu spezi- 
fischen heilsmittlerischen Diensten bevollmächtigt und ihr Leben dafür in 
Anspruch nimmt. Darum schließen diese Daten nicht eine in Zukunft mög- 
licherweise noch anders umschriebene Form des geweihten Amtes in der 
Kirche aus. Wandelbar sein bedeutet aber keineswegs, nicht in vollem Um- 
fang zu gelten. Wir nehmen für unsere Überlegung einmal an, die Kirche 
sähe sich veranlaßt, die traditionelle Priestergestalt durch einen Amts- 
träger zu erweitern, der seinen Dienst ausschließlich nur als einen Beruf 
unter anderen christlichen Berufen, also gänzlich professionell, wahrnimmt 
und sich im privaten Leben durch nichts von dem nicht-geweihten Christen 
unterscheidet. Die reale Möglichkeit einer solchen Konzeption vom Prie- 
ster ist nicht zu bestreiten. Doch das so entworfene Zukunftsbild kann an 
der Verbindlichkeit des der Kirche heute eigenen Priesterverständnisses 
nichts ändern. Man kann den Gedanken fortsetzen. Wenn eine solcherma- 
ßen abgewandelte Form infolge des Mangels an Presbytern, dem auf die 
Dauer wohl nicht allein durch den Diakonat verheirateter Männer zu 
begegnen ist, tatsächlich eingeführt werden sollte, so änderte dies nicht das 
Leben dessen, der es nach der •alten Regel" angetreten hat. Gerade weil 
diese Regel - die reife Übernahme vorausgesetzt - ihrer Intention nach 
zuinnerst in die persönliche Existenz einging und nur so übernommen wer- 
den konnte, ist sie nicht abzulegen wie ein Kleid. Zur Begründung braucht 
nicht die seinsmäßige Prägung durch die sakramentale Weihe bemüht zu 
werden, die ohnehin kein Hindernis für eine andere Lebensform darstellt. 
Entscheidend ist vielmehr der einstige Lebensentwurf, der nach konse- 
quenter Verwirklichung verlangt. Ob diese in einem Einzelfall sich als 
undurchführbar herausstellen kann, und welche Wege die Kirche beschrei- 
ten soll, um unerfüllten Priestern einen Neuanfang ihrer christlichen Exi- 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 33 

stenz zu ermöglichen, gehört nicht zu unserer Frage. Hier ist vielmehr 
daran festzuhalten, daß die Kontinuität im einzelnen Priesterleben ge- 
wahrt bleiben muß. Sie bezieht sich auf die einmal personal geleisteten 
Entscheidungen und will sich in ihnen vollenden. Auf die hier angedeutete, 
letztlich geistliche Besinnung können wir, wenn wir nach einem tragfähigen 
Selbstverständnis des Priesters von heute Ausschau halten, nicht ver- 
zichten. 

Überschaut man die ganze Situation des Fragens und Tastens und der 
Vorstöße, so zeichnen sich zwei weitere Folgerungen ab. Die Kirche, mög- 
licherweise eine regionale Bischofskonferenz oder der Oberhirte einer 
diözesanen Ortskirche, wird, wissend um die grundsätzliche Wandelbar- 
keit ihrer Institutionen, eindeutig erklären müssen, daß sie hier und jetzt 
diesen Priester haben will und keinen anderen. Eine solche verbindliche 
Erklärung, die wohlbedacht wird sein müssen und deren Konsequenzen 
zumindest für die Zahl der Priester und die Struktur des amtlichen Seel- 
sorgedienstes nicht zu unterschätzen sind, scheint in Kürze nicht mehr zu 
umgehen zu sein, wenn die fortschreitende Diskussion nicht zur Auflösung 
führen soll. Das Bewußtmachen dessen, was für uns heute zu den verbind- 
lichen Daten der priesterlichen Existenz zählt, ist aus einem weiteren 
Grunde wichtig. Die Tage des Klerus als Stand in der Gesellschaft sind 
offensichtlich nicht nur außerhalb, sondern auch innerhalb der Kirche ge- 
zählt. Bis in unsere Tage sicherte dieser Stand das priesterliche Selbstver- 
ständnis gewissermaßen von außen. Wer aufgrund seines Standes abge- 
hoben ist, übernimmt von selbst die Merkmale der ihm zugewiesenen 
Rolle. In unserem Falle ist es vor allem die Identifizierung von Leben und 
Beruf. Es kündigt sich die Notwendigkeit an, dieses totale Ineinssetzen von 
Leben und beruflichem Auftrag ausschließlich von innen her, d. h. von 
einem charismatischen Verständnis des Priestertums als Lebensberufung, 
für das eigene Leben in einem Maße zu begründen, wie es bislang nicht zu 
geschehen brauchte, weil die zugewiesene Rolle es mehr oder weniger mit 
sich brachte. Mit dem charismatischen Verständnis ist nichts anderes gemeint 
als die uns nicht geläufige spezifische Nachfolge, die Karl Rahner mit dem 
Begriff Ausheimatung aus der Welt kennzeichnet. Wir haben den Priester- 
beruf als Lebensberufung übernommen. Eine solche ist riskant, weil die 
gesamte Existenz dem Beruf ausgeliefert ist. Umgekehrt ist aber auch der 
Beruf, weil allein sinngebend für das Leben, an dessen ganze Tiefe und 
Intensität gebunden. Er wird so zu einer Art prophetischem Beruf, bei dem 
das Leben zeugnisgebend eingeht und eine unerhörte Geschlossenheit be- 
sitzt. Mit diesen Überlegungen ist nur die Richtung aufgezeigt, nach wel- 
cher unser Selbstverständnis in der kommenden Zeit sich schärfer wird 
ausbilden müssen. 



Paul Picard 34 

2. Kritik des Unbehagens 

Man sollte eigentlich zögern, das Wort vom Unbehagen zu gebrauchen. 
Wir wissen, daß es das fragende, oft unartikulierte Unbehagen gerade der 
jüngeren Priester an allem, was mit ihrem priesterlichen Leben zusam- 
menhängt, gibt. Um so mehr besteht die Gefahr, daß es durch ent- 
sprechende Diskussionen und durch vielfältiges Problematisieren kultiviert 
wird. Doch wir kommen nicht an einigen nüchternen Feststellungen vorbei. 
Eine Seelsorge, die trotz redlichen Einsatzes eine negative Bilanz aufweist, 
ist auf die Dauer von keinem zu verkraften. Ratlosigkeit und eine geheime 
Resignation sind nicht zu vermeiden. Die Frage nach den Strukturen un- 
serer traditionellen Seelsorge drängt sich mit Macht auf, sofern man nicht 
bereits kapituliert hat oder in ein betäubendes Managertum geflüchtet ist. 
Besondere Schwierigkeiten bereitet auch das Verhältnis zur kirchlichen 
Obrigkeit. Das Problem ist nicht neu, aber in unseren Tagen ist die Emp- 
findlichkeit gegenüber Vorgesetzten, die unbeweglich, wenig zugänglich, 
nicht kollegial genug scheinen, größer als früher. Dazu kommen die Ver- 
festigungen kanonistischer Art, die die missionarische Anpassung unserer 
Arbeit an die Erfordernisse •an der Front" verhindern. Unsere Pastoral- 
zeitschriften liefern dem Priester in der Pfarrseelsorge Monat für Monat 
neue Gesichtspunkte und vielfache Anstöße, aber sie haben recht wenig 
Ermutigung für ihn bereit. Was Wunder, wenn bei Zusammenkünften 
unter Priestern keine sonderlich große Begeisterung an der priesterlichen, 
pfarrlichen Aufgabe, sondern eher eine gewisse Verstimmtheit aufscheint! 

Wir gingen in unseren Ausführungen von der Diskussion um den Prie- 
ster aus, insofern sie Gefahr läuft, die Existenz des einzelnen Priesters 
anzugreifen. Doch weshalb besteht die Gefahr? Weil etwa alles proble- 
matisch geworden ist? Oder zeigt sich der Priester anfällig aus Gründen, 
die nicht in der von der Diskussion betroffenen Institution, sondern in 
seiner eigenen menschlichen und geistlichen Lebenshaltung zu suchen sind? 
Es dürfte wohl angebracht sein, einmal nicht den rundum diskutierten, 
sondern den in uns selbst verborgenen Gründen nachzuspüren, um aufzu- 
decken, wieweit möglicherweise unsere eigene Befindlichkeit das Unbe- 
hagen erzeugt. 

a) Lebensprobleme. Es gibt gewiß •berufstypische" Lebensprobleme, die 
dem zum Priester geweihten Mann, hätte er einen anderen Lebensweg 
gewählt, nicht entstünden. Wer in seiner Tätigkeit immer auch seinen 
eigenen Glauben einbringen und Zeugnis geben muß, wer tagtäglich mit 
dem Mysterium des neuen Lebens, des göttlichen Erbarmens und der 
Hoffnung auf die gnadenhafte Vollendung, also mit Dingen, welche un- 
erhört wertvoll und zugleich unweltlich sind, zu tun hat, wer in einem 
Dienstverhältnis steht, das nicht auf beamtenartige Anstellung, sondern 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 35 

auf geistliche Beauftragung hinausläuft, wessen Leben des Berufes wegen 
in die Ehelosigkeit eingetreten ist, die selbst wieder nicht allein aus den 
Merkmalen der Tätigkeit zu begründen ist, der erfährt naturgemäß viele 
Fragen des eigenen Lebens intensiver und ist ihrer Problematik stärker 
ausgesetzt. Eben dies kann bekanntlich Grund dafür sein, daß gelegentlich 
einem jungen Mann, weil er zu leicht von personalen Problemen mitge- 
nommen wird, zu raten ist, von der Wahl des Priesterberufes zugunsten 
eines sachbezogenen Berufes abzusehen. 

Aber hier ist weder die berufsbedingte noch die durch unkontrollier- 
bares Gefühlsleben verursachte Anfälligkeit für Eigenproblematik ge- 
meint. Es ist im Gegenteil wichtig, daß wir dies alles nicht mit dem 
verwechseln, was dem Priester einfach deswegen begegnet, weil er Mensch 
ist wie jeder andere. Wie leicht sind wir geneigt, dem Priesterberuf, der 
kirchlichen Autorität, der Gemeinde, dem Pfarrhaus, den Mitbrüdern oder 
der Kirche als ganzer die Schuld für Beschwernisse zuzuschieben, die 
schlicht ihren Grund in unserem Charakter, unseren natürlichen Mängeln 
und nicht angenommenen Grenzen haben! Brächte uns ein anderer Beruf 
diese Beschwernisse nicht? Vielleicht würden wir sie auch dort der Insti- 
tution, dem Chef, dem Staat, der auferlegten Arbeitsweise zur Last legen, 
was bis zu einem gewissen Grade immer auch zuträfe, weil nicht alle 
Welt ein Maßanzug für unser eigenes Leben ist. Es gibt kein Leben, das 
sich nicht in äußere Gegebenheiten schicken und sich einordnen müßte. 
Das wird selbst der Tippelbruder akzeptieren, wenigstens für die Nacht 
im Obdachlosenasyl. Dürfen wir uns der Meinung hingeben, als Priester 
werde uns grundsätzlich mehr abgefordert, weil die priesterliche Existenz 
falsch konzipiert oder das •System" verformt sei? Der unter keinem Pfar- 
rer •lebensfähige" Kaplan ist erfahrungsgemäß später selber der Schrek- 
ken seiner Kapläne. Und vor wem sich jede Verfügung oder jeder Ein- 
spruch eines Vorgesetzten zur Gehorsamsnot auftürmt, dem dürfte mehr 
rechthaberisches Beharren und Mangel an Einsicht eigen sein, als seinen 
Mitchristen in der Gemeinde zu ertragen zuzumuten ist. 

Man könnte den Katalog der problemschaffenden Eigenheiten fort- 
setzen und von den Konflikten zwischen den Generationen, von der fast 
eine Infektionskrankheit unter den Priestern zu nennenden Resignation, 
von der mangelnden Bereitschaft, zu lernen und auch noch nach der 
Lebensmitte lang und bewährt Getanes loszulassen, und von vielem an- 
deren reden. Nicht weniger fällt vermißte Lebenserfüllung ins Gewicht. 
Sie ist ein berufstypisches Problem, insofern der Priester begreifen muß: 
•Ohne mich könnt ihr nichts tun" (Jo 15, 5), und sie ist es auch wegen der 
Lebensschmälerung durch die Ehelosigkeit. Aber sie ist ebenso ein allge- 
mein menschliches Problem. So muß selbst der Talentierteste eines Tages 



Paul Picard 36 

einsehen, daß seinen Plänen Grenzen gezogen sind. Und auch wer zu einer 
glücklichen Ehe fand - was nicht selbstverständlich ist -, kommt seinerseits 
an mancher realistischen Bescheidung in seinem Leben nicht vorbei. Wahr- 
scheinlich gibt es in unserm priesterlichen Leben unvergleichlich weniger 
eigentliche Konflikte mit dem Priestersein als solche mit dem eigenen 
Menschsem. Nur werden letztere, so scheint es, lieber nach außen auf die 
Verhältnisse projiziert als persönlich aufgearbeitet. Man könnte sich den- 
ken, daß eine Diözese einen •Betriebspsychologen" einstellte, der dem 
einzelnen zu helfen hätte, seine Konflikte aufzuarbeiten. Aber gibt es nicht 
einen einfacheren Weg, der mühsame individuelle Analysen überflüssig 
macht? Vielleicht fehlt uns, sei es im Gespräch, in der geistlichen Beratung 
oder in der Lektüre, für heute das, was einst die alten Aszetikbücher her- 
gaben, indem sie - was uns meist zu schabionisiert und kasuistisch scheinen 
will - systematisch die Tugenden durchbehandelten und zur Selbsterzie- 
hung anleiteten. Nicht alles läßt sich aufarbeiten und beiseiteschaffen. 
Manche Konflikte bleiben, wir müssen mit ihnen leben. Doch hier könnte 
man fragen: Halten wir uns und die anderen mannhaft aus? Haben wir 
Humor, den heilenden Humor des reifen Menschen und des Heiligen? 
Arbeiten wir an unseren Eigenheiten und bringen wir sie genügend in An- 
satz, wenn wir die Bilanz unserer Enttäuschungen überschlagen? 

b) Halber Glaube. Ein Leben mit Kompromissen ist nur in einer Hin- 
sicht bequem, in anderer ist es höchst aufreibend wie immer, wenn man 
mehreren Herren gleichzeitig dienen will. Daß wir im Bereich des Glau- 
bens zu Kompromissen neigen, ist nicht verwunderlich, doch oft genug ge- 
stehen wir es uns nicht ein. Das bedeutsame Wort vom angefochtenen 
Glauben, welches gerade das wahrhaft glaubende und liebende Sich-Ein- 
lassen des je einzelnen auf das Wort Christi betonen will, kann man völ- 
lig mißbrauchen, indem man es zum Deckmantel für die eigenen Kompro- 
misse macht. Bislang mochte es wichtig gewesen sein, die mehr auf über- 
kommene Geisteshaltung denn auf persönliches Wagnis gestützte Glau- 
benssicherheit aufzubrechen. Heute, da vor allem die jüngere Priester- 
generation jenen fraglosen Glaubensbesitz nicht mehr kennt, dürfte es auf 
die Einsicht ankommen, daß wir mehr Sicherheit im Glauben brauchen, 
jene nämlich, die allein durch den Grundakt der wagemutigen Ausliefe- 
rung an den verborgenen Gott und seinen Christus erlangt wird. Aus 
seelsorglichen Einzelgesprächen mit glaubensunfähigen Menschen weiß 
der Priester nur zu gut, daß das Zum-Glauben-Kommen nicht von der 
Umorientierung des Lebens zu trennen ist. Dieses Gesetz gilt nicht nur für 
den Anfang des Glaubens, es begleitet den Glaubensweg das ganze Le- 
ben hindurch. Was inhaltlich damit gemeint ist, läßt sich nur schwer be- 
schreiben. An einem wohl kaum auf jeden zugeschnittenen Beispiel sei es 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 37 

versucht: Das Gefühl für die persönliche Sünde befindet sich in einem 
Wandel. Es löst sich von Formeln. Die soziale Dimension unseres sitt- 
lichen Handelns wird uns schärfer bewußt. Die Beichthäufigkeit vermin- 
dert sich. So weit, so gut. Als Gefahr zeichnet sich ab, daß uns die Sünde 
möglicherweise nur mehr als ein zwischenmenschliches, innerweltliches 
Versagen erscheint. Der Glaube an den Menschen, der uns zu verzeihen 
hat, ersetzt den Glauben an den liebenden Vater-Gott. Allein, nur dieser 
Glaube erlöst. Das stellt uns die Frage, ob wir, eines verkehrten Handelns 
inne geworden, es mit der Korrektur der mitmenschlichen Bezüge genug 
sein lassen oder bewußt und ausdrücklich als Sünder uns Gott unterstellen. 
Lassen wir uns von Gott, weil er ein personaler Gott, nicht Idee oder Po- 
stulat ist, anschauen in der Gewissenserforschung und im sakramentalen 
Bußakt? Es gibt viele Weisen der Sündenvergebung in Christus, aber nur 
wenn wir sie uns transparent werden lassen für den Anspruch und das 
gnädige Handeln des heiligen und erbarmungsmächtigen Gottes, erschlie- 
ßen wir uns seinem personalen Du. Und eben nur darin überwinden wir 
das Halbe in unserem Glauben (fides qua). 

Unsere Aufmerksamkeit muß weiterhin dem ungeschmälerten Glau- 
bensinhalt gelten (fides quae), denn auch da belasten Kompromisse unsere 
priesterliche Existenz. Einerseits müssen wir aufgeschlossen für neue 
Fragestellungen und Denkansätze sein, müssen mitsuchen, die Geheim- 
nisse unseres Glaubens neu ins Wort zu bringen, in jenes Wort, das dem 
heutigen Selbst- und Daseinsverständnis angemessen ist. Wir müssen die 
Glaubensnot unserer Tage teilen, dürfen aber nirgendwo unter dem Ein- 
druck von •Neuinterpretationen" den katholischen kirchlichen Glauben 
verkürzen. Unser Glaube bleibt, wie Karl Rahner betont, kirchlicher 
Glaube, und die Kirche hat ihren bleibenden Glauben auch in der Zeit, in 
der sich Akzente verlagern und eine neue Sprache notwendig wird. In 
seinem hilfreichen Aufsatz •Der Glaube des Priesters heute" hat Rahner 
nachdrücklich darauf hingewiesen, daß wir es in erhöhtem Maße nötig 
haben, Beter zu sein, damit wir Glaubende sein können16. 

c) Krise im geistlichen Leben. Schon vor fünfzehn Jahren konnten sich, 
als man in einem damals spontan sich bildenden Priesterkreis auf die 
•Betrachtung" zu sprechen kam, zwei Generationen nicht mehr verstehen. 
Man sprach von •Meßbetrachtung" und meinte bei den einen Betrach- 
tungsstoff aus der Liturgie und bei den anderen die meditativ gestaltete 
Eucharistiefeier. Inzwischen hat sich das persönliche Frömmigkeitsleben 
vieler jüngerer Priester noch mehr von den herkömmlichen Formen der 
geistlichen Übungen entfernt, nicht nur aus Bequemlichkeit und Mini- 
malismus, sondern weit mehr aus der grundsätzlichen Verlagerung der 

16 Karl Rahner, Der Glaube des Priesters heute, in: Geist und Leben 40 (1967) 269-285. 



Paul Vicard 38 

Schwerpunkte im geistlichen Leben überhaupt von den mehr additiven 
geistlichen Übungen auf die •formlosen" Vollzüge des Geistlichen in 
Reflexionen, Gesprächen und kurzen Orientierungen. Leider sind diese 
Dinge noch nicht genügend in den Griff genommen. Das notwendige 
Schweigen, die Stille, droht zu verschwinden. Dann wird auch die an sich 
verdichtete Eucharistiefeier geistlich ausgehöhlt und das Wort der Schrift 
seines Lebens beraubt. 

Erst wenn die •Zeit des Hörens" ihren unaufgebbaren Ort im priester- 
lichen Tag erhält, braucht es uns nicht zu kümmern, wenn das Gebetswort 
äußerlich reduziert erscheint, wenn das Du-Sagen zu Gott weniger rasch 
und selbstverständlich, dafür aber die Ahnung für das Wirken des Gei- 
stes Gottes in unserem Bedenken und Bereden stärker ist. Noch hat es den 
Anschein, daß allein die Verminderung das Feld beherrscht. Ist es glaub- 
würdig, wenn im offenen Brief eines Theologen17 von der Liebe zu Gottes 
Wort die Rede ist, aus dessen Lektüre man intensiv geistlich lebe, wenn 
es zuvor heißt: •Du hast Dich auch über unsere Spiritualität oder (wie Du 
sagst) das Frömmigkeitsleben der jungen Theologen und Seminaristen 
entsetzt. Gewiß, und ich gebe mit ehrlichem und gutem Gewissen zu: Wir 
beten keine Rosenkränze (mehr); wir gewinnen keine Ablässe; wir legen 
uns keine zusätzlichen .frommen' Übungen auf (das Leben ist ja schon 
selbst schwer genug!?); wir lesen das Brevier nicht mehr (einige lesen wohl 
noch Teile davon); wir beichten selten, und es ergeht uns auf diesem Gebiet 
genauso wie unseren Gläubigen; wir betrachten nicht so, wie man uns im 
Seminar gelehrt hat. Wir sind ja keine unbeschuhten Karmeliter, und 
schon gar nicht spekulierende Wüstenmönche!"? Warum er nicht hinzu- 
fügt: •Wir feiern nicht mehr täglich Eucharistie, weil man solches Mahl 
nur einmal in der Woche richtig vollziehen kann", ist unerfindlich, denn 
es läge in der gleichen Richtung. Stutzig machen nicht die angeführten 
Daten, verblüffend ist die Sicherheit und Überheblichheit, die aus diesen 
Zeilen spricht. Mit solcher Haltung gibt es schwerlich ein Weiterkommen. 

d) Diskutierter Zölibat. Was diskutiert wird, neigt auch immer dazu, 
relativiert zu werden. Und wer gedanklich dieser Relativierung Raum 
gibt, braucht sich über den Schwund seiner einstigen, nach Weiterreife 
verlangenden Motive nicht zu wundern. Es müssen nicht sogleich reale 
Schwierigkeiten erwachsen, aber die Kraftquelle, die in diesem fortwäh- 
renden Stachel in unserem Leben ruht, versiegt, und der Antrieb artet zum 
Gegenteil aus. Karl Rahner trifft den Nagel auf den Kopf, wenn er in 
seinem offenen Brief18 zur Zölibatsdiskussion bemerkt: •Wir sollten, das 
ist meine Überzeugung, bei dieser Frage nicht im Abstrakten bleiben, 

17 Was wollen die •modernen" Theologen? in: Orientierung 31 (1967), 246-247; spricht 
hier ein Student oder ein Priester? 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 39 

sondern - jeder für sich - nach dem eigenen Zölibat fragen, den je ich' 
schon übernommen habe". Mag dieser Brief, wie zu vernehmen ist, nicht 
imstande gewesen sein, Priestern, die bereits tief in einer Zölibatskrise 
steckten, zu helfen, so mindert das nicht seine große Bedeutung für uns, 
weil er uns auf eben dies bezwingend hinlenkt: Es geht um meinen Zölibat, 
um meine immer neue Motivation aus dem Glauben, um meine eigene 
Absage an irgendwelche Spielerei mit theoretischen oder realen Möglich- 
keiten, deren ich mich einst frei und wissend •um des Himmelreiches wil- 
len" begeben habe. An keinem anderen Punkt als an diesem muß die Be- 
wältigung einsetzen, wenn es der diskutierte Zölibat ist, welcher Unbe- 
hagen in unsere priesterliche Existenz hineinträgt. Statt sich mit der Über- 
legung herumzuschlagen, ob man sich ehedem unter dem Zielbild des 
Priestertums die Berufung zum Zölibat mehr oder weniger nur eingeredet 
habe, wie es in einer Entgegnung auf Rahners offenen Brief heißt19, sollten 
wir aus einer gelegentlichen Krise oder aus einem lange dauernden 
Ringen zur Reife emporwachsen. Geht es etwa bei anderen Gaben und 
Berufungen anders? Kann man von einem Charisma nur reden, wenn es 
einen Menschen spontan mitreißt? 

e) Flucht in die Betriebsamkeit. Die Warnung Pius' XII. vor der Häre- 
sie der Aktion behält ihre Gültigkeit. Sie bezieht sich vor allem auf die 
Zurücksetzung des innerlichen Lebens zugunsten der äußeren Aktivität. 
Man muß wohl einen weiteren Gesichtspunkt hinzufügen. Eine Unrast, die 
nicht einmal in pausenlosem äußeren Einsatz besteht, sondern eher als eine 
Art unproduktiver Nervosität zu bezeichnen ist, scheint auf weite Strecken 
das priesterliche Tagewerk zu bestimmen. 

Die aufs Ganze gesehene fehlende Konzeption der Seelsorge hat in den 
letzten Jahren den Katalog der Dinge, die alle in der Seelsorge zusätzlich 
zum Hergebrachten getan werden müßten, ungeheuer aufgebläht. In um- 
gekehrtem Verhältnis zu dem, was angeregt, vorgeschlagen und gefordert 
wird, steht offensichtlich der Erfolg der einzelnen Maßnahmen. Der Seel- 
sorger läuft gewissermaßen atemlos hinterher und muß ständig feststellen, 
daß ihm der Griff ins Zentrum nicht gelingt. Von den Pfarrern sagt man, 
daß viele die Flucht ins Bauen, zumindest ins Umbauen, antreten. Es 
kommt dann wenigstens etwas Greifbares heraus, das sogar im Nekrolog 
einmal Erwähnung finden wird. An der Einsicht, daß die Seelsorge grund- 
sätzlich wie ein Faß ohne Boden ist und die Früchte priesterlichen Schaf- 
fens letztlich nur dem bekannt sind, •der ins Verborgene sieht", kommt 

18 Karl Rahner, Der Zölibat des Weltpriesters im gegenwärtigen Gespräch, in: Geist und 
Leben 40 (1967) 124-138; das folgende Zitat 129. 
19 Paul Weß, •Zölibat des Weltpriesters im heutigen Gespräch", in: Der Seelsorger 37 
(1967) 5,  352-354. 



Paul Picard 40 

kein Priester vorbei. Um so mehr sind wir genötigt, unsere Arbeit wesent- 
lich zu machen. Was es heißt, sie aus der Mitte heraus zu gestalten, läßt 
sich, will man nicht sogleich wieder Patentrezepte ausgeben, die keine sind 
und morgen schon an den Realitäten scheitern, nicht mit wenigen Strichen 
skizzieren. Wichtiger als neue Vorschläge sind Hinweise auf die notwen- 
dige Haltung. Nicht mit •ganz neuen Methoden" oder mit einer möglichst 
über Nacht herbeigeführten totalen Änderung der Seelsorgestruktur wer- 
den die Schwierigkeiten der Unrast und Nervosität behoben. In uns selbst 
müssen wir zuerst und trotz allem den Ansatz dafür suchen, zentriert und 
ohne fruchtlosen Verschleiß zu arbeiten. Wirkliche Gelassenheit ist weit 
entfernt von Trägheit, von Mangel an Ideen und Initiative. Sie ist letzt- 
lich ein Moment unseres Glaubens. Der Priester in der Seelsorge braucht 
den Mut, Dinge sein zu lassen, die er •eigentlich" auch noch tun müßte. 
Aus bedachtem, verantwortlichem Verzichten-Können muß er in Kauf 
nehmen, daß ihm Gruppeninteressenten, vielleicht mit dem Hinweis auf 
andere Priester, bei denen man übersieht, daß auch sie nur mit Wasser 
kochen oder doch nur Betrieb machen, Fehlendes vorhalten. Die •Rang- 
folge in der priesterlichen Tätigkeit"20 ehrlich und mutig zu durchdenken, 
ist nicht nur eine pastorale, sondern ebenso eine geistliche Notwendigkeit. 

Die Redlichkeit verlangt es, auch die andere Seite der Hektik beim 
Namen zu nennen. Diese findet sich bekanntlich nicht nur im seelsorglichen 
Dienst, sondern ebenso in unserem privaten Leben. Man prüfe nur, wie 
sich oft genug ein Tag gestaltet, an dem der pflichtgemäße Religionsunter- 
richt entfällt oder der Abend glücklicherweise frei ist! Er füllt sich er- 
schreckend rasch mit anderem, das bei ehrlicher Prüfung als Leerlauf gel- 
ten muß, gerade weil es in einer uneingestandenen Angst, etwas zu ver- 
säumen, geschieht. 

Erst wenn wir wahrhaftig aufzuspüren beginnen, was unserer persön- 
lichen Arbeits- und Lebenshaltung an Schuld für die priesterliche 
Existenzkrise zuzuschreiben ist, sind wir berechtigt, mit Nachdruck auf 
jene Unzuträglichkeiten hinzuweisen, deren Ursache in der Institution, 
seien es Seelsorgekrise, Priestermangel, Obrigkeits- und Dienstkomplika- 
tionen oder allgemeine kirchliche Unsicherheit, zu suchen sind. 

3. Perspektiven 

Es soll hier nicht zum Schluß doch noch ein neuer Entwurf für priester- 
liches Arbeiten und Leben versucht werden. Unsere tägliche Wirklichkeit 
zieht uns enge Grenzen für solche Entwürfe. Darum lassen wir an dieser 
Stelle auch nicht den bekannten Katalog der Beschwernisse, die sich an die 

20 Vgl. die Forumsbeiträge in Diakonia 2 (1967) 6, 362•371 (H. Fleckenstein, F. Fromm, 
M. Krinkels, H. Münzel, W. Thüsing, R. Zerfaß). 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 41 

Adresse der päpstlichen oder diözesanen Kurie, an die theologischen 
Fakultäten oder an den unmittelbaren Vorgesetzten oder Mitarbeiter 
richten, zu Wort kommen. Bewegen sich gegenwärtig die Reflexionen des 
einzelnen Priesters wie auch die Gespräche des Konveniats nicht viel zu 
ausgedehnt in diesem Raum? Der Priester selbst, der sich auf diese Weise 
um fruchtbare Anregungen bringt, ist der Leidtragende. Realismus tut 
not, aber wenn er ein ehrlicher ist, starrt er nicht nur auf irgendwelche 
Unzulänglichkeiten. Bedenken wir deshalb, ohne im geringsten auf Voll- 
ständigkeit auszugehen, noch einige Haltungen, die wesentlich dazu bei- 
tragen können, die verschiedenen praktischen Belange unseres Lebens und 
Arbeitens richtig anzugehen! 

a) Zuversicht. Ganz schlicht ist hierbei zunächst an eine menschliche 
Haltung gedacht, weil wir nicht vorschnell letzte theologische und geist- 
liche Motive in Anspruch nehmen dürfen, wo uns zunächst natürliche 
Möglichkeiten an die Hand gegeben sind. Zuversicht in diesem Sinn ist 
nicht ausschließlich an objektive gute Aussichten gebunden. Sie ist min- 
destens ebensosehr eine Charakterfrage. Wir können unseren Blick, unser 
Ohr und unser Reden sehr wohl filtern. Ohne einen Deut an der Wirklich- 
keit zu verfälschen, erleben wir dann die Welt und unsere eigene Existenz 
anders. Dies in unser mitbrüderliches Gespräch einbringen, heißt eine neue 
Möglichkeit erkennen. Es soll uns nicht verwehrt sein, bei unseren Mit- 
brüdern los zu werden, was sich angestaut hat. Aber darin dürfen sich 
unsere Begegnungen, für die wir mehr Sinn haben und deren wir mehr 
bedürfen als frühere Generationen, nicht erschöpfen. Das Sachgespräch, 
das theologische und das geistliche, muß den Vorrang haben. Ist es wirk- 
lich ein solches, so mündet es nicht in ein bedrückendes Problematisieren 
ein. Von selbst tritt das oft engmaschige Klagen zurück, dem bisweilen 
gleichlautende Resignation oder aber naiver Optimismus gegenüberstehen, 
die beide auf den Gesprächspartner niederschmetternd wirken. Das Bemü- 
hen um das Sachgespräch verhindert auch, daß die Zusammenkünfte der 
Priester, sei es in einer Art Schutzmaßnahme oder aus Mangel an Geistig- 
keit, keinen anderen Inhalt als eine aufwendige Gemütlichkeit haben, mit 
der sich gerade der wache junge Priester nicht zufrieden geben kann. Es 
dürfte außer Zweifel stehen, daß unser mitbrüderliches Gespräch, dessen 
wesentliche Funktion in der sogenannten Priesterseelsorge erst langsam 
begriffen wird, noch einer beträchtlichen Kultivierung bedarf. Gelingt sie 
uns, so schafft sie unmittelbar den Raum, in dem wir uns brüderlich die 
Zuversicht aus dem Glauben bezeugen. Dieses fundamentale christliche 
Geschehen ist im eigentlichen Sinn ein priesterlicher Dienst, gründend im 
gemeinsamen Priestertum aller, um so mehr den geweihten Priestern auf- 
getragen - auch für einander. 



Paul Picard 42 

b) Weite. Manche verantwortlichen Männer der Kirche erschrecken, 
wenn für die weitherzige Haltung des Priesters eine Lanze gebrochen 
wird. Sie denken sogleich an Willkür, Unzuverlässigkeit, Störung der 
acies bene ordinata und an den •vorauseilenden Gehorsam". Gewiß kom- 
men Fehleinstellungen vor, die mit mißbräuchlicher Berufung auf die 
Weite des eigenverantwortlichen Gewissens gerechtfertigt werden. Weite 
des Geistes, der Gesinnung und des Gewissens steht jedoch nicht im Ge- 
gensatz zur Treue und Festigkeit, zur Einordnung und zum mündigen Ge- 
horsam, sondern im Gegensatz zur Enge, zum Rigorismus und Legalismus 
und zur festgefahrenen Sicherheit. Natürlich können die Meinungen über 
das, was lax oder ungehorsam, und das, was weit- und großherzig ist, stark 
auseinandergehen. Letztlich entscheiden Liebe, Demut und Wahrhaftig- 
keit darüber, ob ein Christ •freier Gottesknecht" (J. M. Reuß) in der 
Kirche oder Gefangener seines Eigenwillens ist. 

Wir dürfen in unserem Zusammenhang darauf verzichten, pastoral- 
theologische Probleme im Hinblick auf die Spannung von Autorität und 
Freiheit, Gesetzestreue und Eigenverantwortung zu untersuchen. Unser 
Blick richtet sich auf die priesterliche Lebensführung. Perioden des Über- 
gangs sind dadurch gekennzeichnet, daß herkömmliche Formen noch im- 
mer Gültigkeit beanspruchen, zugleich aber als nicht mehr angepaßt und 
als drückend empfunden werden. Im Lebensstil des Priesters, der prin- 
zipiell von seiner Berufung und amtlichen Sendung bestimmt wird und 
somit hinsichtlich etwa des bewußt übernommenen Zölibates oder der 
Pflichterfüllung an der zugewiesenen Stelle keine Inkonsequenzen zuläßt, 
gibt es Bereiche, die man durchaus als Konventionen im Übergang bezeich- 
nen kann. Sie entstammen der Zeit, in der der Neunzehnjährige mit Ein- 
tritt ins Seminar bereits dem gesellschaftlichen Stand des Klerus zu- 
gerechnet wurde. Noch vor wenigen Jahrzehnten fuhr der Seminarist in 
Soutanelle in die Ferien. Wir dürfen keineswegs unterschätzen, welche 
Hilfe für die Verwirklichung der priesterlichen Existenz die Zuordnung 
zu einem gesellschaftlichen Stand einst brachte. Heute wird man aber 
sagen müssen, daß nicht mehr der Stand und seine Insignien den Priester 
tragen, sondern allein seine priesterliche Gesinnung. Sie schafft auch die 
rechten Formen für den Lebensstil, unabhängig davon, ob sie im her- 
kömmlichen Sinne standesgemäß oder aus der Situation erspürt sind. Um 
letzteres geht es, wenn in diesem Zusammenhang von Weite die Rede ist. 
Das wird im folgenden von einer weiteren Sicht beleuchtet. 

c) Offenheit für die künftige Entwicklung. Wir haben uns eingangs dar- 
auf beschränkt, ohne eigene Stellungnahme die Diskussion um die künftige 
Gestalt des Amtes wiederzugeben. Die Diskussion, die naturgemäß Un- 
sicherheiten schafft und relativierend wirkt, soll uns nicht mitreißen. Nach- 



Die gegenwärtige Diskussion um die priesterliche Existenz 43 

dem wir entschieden darauf ausgingen, als Priester bestehen zu können in 
der Zeit der Diskussion um den Priester, ist ein Ausblick auf die sich ab- 
zeichnende Entwicklung gewiß nützlich. Wir haben realistisch damit zu 
rechnen, daß die Zahl der Priesterberufe noch weiter zurückgeht, sowohl 
relativ als auch absolut. Hand in Hand damit wird sich auch die Krise der 
Seelsorge und ihrer Struktur verschärfen. Wir wissen auch, daß die Mög- 
lichkeiten des einzelnen Priesters, diese Entwicklung aufzufangen, recht 
begrenzt sind. In der gleichen Situation befanden sich auch die Mitbrüder 
in früheren Übergangsperioden, ohne deren Einsatz und Durchhalten der 
Eintritt der Kirche in eine neue Zeit nicht möglich gewesen wäre. Resi- 
gnation ist also unangebracht. Wenn wir dagegen nicht recht wissen, wie 
es da und dort weiterzugehen hat, so sollten wir damit rechnen, daß dies 
heilsgeschichtlich notwendig ist. Wir wären sonst wahrscheinlich zu sicher 
und ohne die Offenheit, auf die der Geist Gottes rechnet, wenn er Neues 
mit uns machen will. Mutet uns rückblickend die Kirche der Zeit vor dem 
Konzil bis tief in die Mitte des letzten Jahrhunderts hinein nicht zu 
wissend an? Offenbar brauchte sie in jener Epoche solche Sicherheit, so daß 
wir ihre Festungsmentalität zu Unrecht bemängeln. Wir jedenfalls müssen 
Kirche-auf-dem-Wege sein. Richtunggebende Zeichen werden wir von 
Fall zu Fall entdecken, und nicht immer wird Einhelligkeit darüber beste- 
hen, wie sie zu deuten sind. Bei all dem ist großartig, wie sehr es in 
unseren Tagen  wieder  einmal hervortritt,  daß  nicht nur Papst und 
Bischöfe, Kurialtheologen und andere Spezialisten das Ohr der Kirche 
für die Stimme des Heiligen Geistes bilden. Wann wurde von der suchen- 
den Wanderung so wie gegenwärtig die ganze Breite der Jüngergemeinde 
erfaßt? So wird auch vom einzelnen Priester mehr denn je die Entwick- 
lung mitgestaltet. Der Vorwurf sollte uns nie treffen, daß wir nicht mutig 
genug im Geiste des Evangeliums vorangeschritten sind. Das bezieht sich 
auch auf die weitere Entwicklung der priesterlichen Existenz. Vermutlich 
wird sich die amtliche Sendung - mit und ohne Weihe -, die trotz Kate- 
cheten, Seelsorgehelferinnen und Laientheologen noch immer auf den 
Priester, wie wir ihn heute haben, konzentriert ist, auffächern und dem 
Priester einen weiteren Zug seiner Einmaligkeit als Träger des Dienst- 
amtes nehmen. Die Pluriformität des Amtes wird aber gleichzeitig neue 
Möglichkeiten für uns und unsere Nachfolger, die wir das Priestertum zur 
Lebensberufung erhalten haben, eröffnen. Die Überlegungen zur Pluri- 
formität, die vielen noch unheimlich scheint, sind ja nicht die Erfindung 
neuerungssüchtiger Spekulanten,  obwohl es auch solche gibt,  sondern 
neben anderem eine Antwort auf das plurale Leben unserer Zeit und 
Gesellschaft. Wie diese Auffächerung im einzelnen aussehen wird, wissen 
wir noch nicht. Ihren Anfang nimmt sie, wenn wir die ersten verheirateten 



Mario Schoenenberger 44 

Diakone unter uns haben. Für den Priester, der sich versteht wie wir, 
könnte sie einen Gestaltwandel bringen, auf den hin unsere persönliche 
Berufung bereits angelegt ist. Johannes Bours21 hat diesen Gedanken (lei- 
der noch unveröffentlicht) weiter verfolgt, angeregt durch ein Wort Ernst 
Käsemanns auf dem Evangelischen Kirchentag im Juni 1967 in Han- 
nover22: •Wir haben zu viele Manager und zu wenig Partisanen, aber wir 
werden nur kraft eines christlichen Partisanentums aus dem religiösen 
Getto wieder ins freie Feld brechen." Der Priester als christlicher Partisan? 
Das Wort mit seinem militärischen Beigeschmack läßt uns zunächst zögern, 
bis wir es seiner kriegerischen Einfärbung entledigt und nach seinen ge- 
sellschaftlichen Dimensionen hin untersucht haben. Dann eröffnet es uns 
den Blick auf ein priesterliches Leben und Wirken, das nicht einer aus- 
klingenden Epoche angehört und das doch alles fortführt, was uns einst 
veranlaßte, Priester zu werden, und heute bestimmt, Priester zu sein. 

Gemeinschaft aus dem gemeinsamen Leben 

Eine Ansprache von Mario Schoenenberger SJ, Rom* 

Aus der Messe für die Einheit der Kirche: 

Brüder! Ich bitte euch, wandelt würdig der Berufung, die euch 
zuteil geworden, in aller Demut und Sanftmut. 

Seid geduldig und ertraget einander in Liebe; und seid eifrig 
bestrebt, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band des 
Friedens: Ein Leib, ein Geist, wie ihr ja auch in eurer Berufung zu 
einer Hoffnung berufen seid - ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, 
ein Gott und Vater aller, der da ist über allen und durch alles und 
in uns allen. Eph 4,1-6 

In der Gegenwart Christi, des Erbauers der Gemeinschaft der Kirche, des 
Gründers der Einheit, wollen wir uns auf uns selbst und auf unsere Ge- 
meinschaft besinnen; gleichsam eine Gewissenserforschung vor Ihm, dem 
Herrn, dem Bruder, dem Freund, halten. Wir müssen bekennen, daß es 
die Gemeinschaft, so wie sie die Texte der Votivmesse um die Einheit der 

21 Spiritual am Coll. Borromäum, Münster i. W. 
22 Herder-Korrespondenz 21 (1967) 379. 
* Im September 1967 waren an 150 Jesuiten der Westdeutschen Ordensprovinz in Frank- 
furt am Main zusammengekommen, um im Hinblick auf die vom Konzil geforderte •zeit- 
gemäße Erneuerung" der Orden miteinander über ihre Gemeinschaft und ihre Arbeiten zu 




