Die gegenwdrtige Diskussion um die priesterliche Existenz 21

bes Ich zu finden und zu vergéttern®. Es gibt kein besseres Mittel gegen
jede Art von Gétzendienst, der sich in aller Siinde birgt, als der Nichsten-
dienst.

Die Grundiiberlegung aber bleibt eine: die Unmittelbarkeit Gottes wird
durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen, sondern erst
erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur im Wir der
Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem allein das Ich
sein wahres Sein realisieren kann. Gott aber ist unmittelbar nur zu dem
Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nichsten, seine Aufgabe sieht.

Die gegenwirtige Diskussion um die priesterliche
Existenz

Paul Picard, Mainz*

Zu einer einheitlichen Auferung iiber Dienst und Leben der Presbyter hat
sich das Konzil erst spit bereitgefunden. Beider Verabschiedung des Dekre-
tes war man sich offen gebliebener Fragen und mancher im Gesamttext
nachweisbarer Unausgeglichenheiten wohl bewufit. Allein schon der Um-
fang des Dekretes zeugt von der etwas schwierigen Montage verschieden-
ster Gesichtspunkte zu einem Ganzen. Dennoch erschienen die Aussagen
tiber den Priester den Konzilsviatern und auch den Priestern, soweit sie
sich mit ihnen beschiftigt hatten, als Grundlegung und Wegweisung.
»Wenn sie auch nicht alle Wiinsche befriedigen, so schreibt Friedrich
Wulf, ,so sind sie doch ausbaufihig“®.

Zu den Akzenten, die eine neue Sicht vom Priester und eine neue Rede-
weise Uber ihn bezeugen, ist vor allem folgendes zu rechnen: Eindeutig
wird das neutestamentliche Priestertum vom religionsgeschichtlichen Be-
griff des Priestertums abgesetzt. Die iibergreifende Bezeichnung ist ,pres-
byter®, der ,Gemeindealteste“, nicht mehr ,sacerdos®, der ,,Kultdiener®.
Dieser hat sacerdotale Funktionen und Vollmachten, aber die Reihenfolge

* Der Beitrag gibt ein Referat wieder, das der Vf. auf dem Konveniat einiger Kaplans-
jahrginge gehalten hat.

! Friedrich Wulf, Stellung und Aufgabe des Priesters in der Kirche nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil, in: Geist und Leben 89(1966)45-61, 61.



Paul Picard 22

innerhalb seiner Sendung, die Gemeinde Christi aufzubauen, wird von
der Verkiindigungsaufgabe angefithrt, nicht von dem ehedem reichlich
isoliert gesehenen liturgisch-kultischen Dienst. Gegentiber fritheren kirch-
lichen Verlautbarungen verzichtet das Dekret auf idealisierende Beschrei-
bungen der priesterlichen Berufung, mit denen man den Geweihten vom
Laien abhob. Schliefllich wird der Zalibat zwar eindeutig bekraftigt, aber
es wird ebenso deutlich - besonders im Hinblick auf die Ostkirche — ausge-
sprochen, daf} er nicht vom Wesen des Priestertums gefordert sei und daf}
ein Mann auch in der Ehe ein sehr guter Priester sein konne.

Immerhin bemerkt Friedrich Wulf speziell zum Verhiltnis Priester —
Laie mit Vorsicht, aber deutlich genug: ,, Vielleicht wird man nach einigen
Jahrzehnten sogar urteilen, dafl auch das Priesterbild des Zweiten Vati-
kanums, vor allem im Priesterdekret, . .. noch stark von paternalistischen
Vorstellungen mitbestimmt ist“2. Es hat den Anschein, dafl nicht ,einige
Jahrzehnte“ vergehen, bis sich die Sicht des Priesters in diesen und ande-
ren Punkten vom Priesterbild des Konzils fortentwickelt hat. Das Zweite
Vatikanum hat kirchenamtlich das vornehmlich vom 19. Jahrhundert noch
einmal ausgeprigte Bild im Ansatz aufgegeben. Die gegenwartige Dis-
kussion ist bereits weit dartiber hinausgeschritten.

1. Zunehmende Diskussion

Man wird, wenn von Diskussion die Rede ist, sofort an die Diskussion um
den Zélibat denken wollen. Es gibt eine solche. Wer nicht in vordergriin-
diger Betrachtung befangen ist, weill jedoch, dafl dieses Thema — fast
kénnte man sagen — der Priigelknabe fiir viel tiefer und weiter greifende
Fragen um den Priester ist. Deshalb fallen die meisten nur mit dem Zgli-
bat befafiten Verdffentlichungen, unter denen zudem viele nicht gerade
kompetent sind, nicht unter die gewichtigen Beitrdge zur Diskussion, von
der wir hier zu reden haben.

Von Bedeutung sind die wenn auch nicht in erster Linie auf die priester-
liche Existenz und Sendung bezogenen Verdffentlichungen zum Thema
Sakularisierung. Zum Begriff sagt Greinacher: ,Unter Sakularisierung . . .
verstehen wir jenen gesamtgesellschaftlichen Prozef}, in dessen Verlauf
immer mehr Bereiche des sozialen Lebens sich emanzipieren, sich einer
Bevormundung von seiten irgendwelcher religioser oder kirchlicher Nor-
mierung entziehen und sich zu autonomen Sachbereichen entwickeln, die
ihren eigenen Gesetzmifigkeiten folgen“®. Die verschiedenen geistesge-

2 A.a.0. 48
3 Norbert Greinacher, Sdkularisierung als soziologisches und theologisches Problem, in:
Lebendige Seelsorge 18 (1967) 305-311, 305.



Die gegenwdrtige Diskussion um die priesterliche Existenz 23

schichtlichen und soziologischen Analysen kommen zu dem Ergebnis, dafl
der Prozef der Sikularisierung der einstmals sakralisierten Welt und
Gesellschaftsordnung offenbar in unserer Zeit in eine gewisse Endphase
getreten ist. Infolgedessen wird die iiberkommene Institution des Chri-
stentums als ganze, das Priestertum als hochbedeutsame kirchliche Insti-
tution aber mit Vorrang zur Frage. Die Problematik der Sdkularisierung
steht jedenfalls mafigeblich hinter der Frage nach dem Priester.

Die eigentliche Diskussion wird von pastoraltheologisch und -soziolo-
gisch engagierten Autoren getragen. Es scheint, dafl die Bischéfe und
Diézesanbehorden die Diskussion nur am Rande zur Kenntnis nehmen,
nicht zuletzt deswegen, weil sie konkret zu handeln haben und das Ein-
treten in die Auseinandersetzung sie nur vor noch grofiere Probleme stel-
len wiirde, als sie in der tdglichen Sorge um die Pastoration schon jetzt
vorhanden sind.

Ein betrachtlicher Teil der Priester, vor allem aus der alteren Gene-
ration, ist wahrscheinlich von den diskutierten Fragen nicht beriihrt. Sie
erfahren zwar manche der bestehenden Schwierigkeiten, reflektieren aber
nicht dariiber und sind von den Veréffentlichungen nicht weiter beeinflufit.
Dasselbe gilt auch von jenen Priestern, die von ihrem Dienst voll in An-
spruch genommen werden und nicht im gleichen Mafle wie einige ihrer
Mitbriider an der Erfahrung der Frustration ihrer Arbeit leiden. Eine
Grofistadt- oder lebendige Diasporagemeinde 1483t infolge ihres taglichen
Anspruchs an ihre Seelsorger diesen keine Zeit zur Resignation oder zur
Infragestellung der eigenen Arbeit. Ahnliches trifft auf die grofien, von
traditionellen Formen bestimmten Pfarreien zu, in denen der tigliche An-
drang, die gefiillten Kirchen und das zahlenmaflig kaum verminderte
sakramentale Leben die Frage nach dem Ubergang von der Volkskirche
zur Gemeinde- und Uberzeugungskirche bislang tiberdecken. Immerhin
finden sich besonders unter den jiingeren Priestern auch dort viele Fra-
gende. Wer zudem noch die Pastoralzeitschrifien liest, befindet sich nicht
nur in einer gewissen Unruhe, er ist sich auch der Hintergriinde seines
eigenen Fragens bewuft geworden. Nicht zuletzt verfolgt der junge Theo-
loge und Priesterkandidat die Entwicklung, weil er notwendigerweise
schirfer die Aussichten seiner kinftigen Stellung und Lebensaufgabe prift.

Wollte man die Ursachen fiir das vielfdltige Fragen nach dem, was der
Priester ist, wie er morgen und Ubermorgen aussehen und wirken soll,
aufzeigen, so miifite man eine Uberfiille von Momenten nennen, nimlich
alles, was mit der Kirche und ithrem Heilsdienst in dieser Zeit zusammen-
hangt, darunter die Frage nach der Gemeinde und ihrer Verfassung, nach
der Stellung der Kirche zur Welt, nach der fundamentalen Sinnrichtung
des evangelischen Auftrages. Anderes greift nicht so tief. Man fragt nach



Paul Picard 24

den Ursachen fiir die verschiedenen krisenhaften Erscheinungen im kirch-
lichen Leben, wie etwa das Ungeniigen der gegenwirtigen Seelsorge trotz
des ungeminderten Einsatzes so vieler, oder das Nachlassen der Priester-
berufe und das Unbehagen vieler Priester an ihrem Dienst und an ihrer
Lebensstellung.

Es wire falsch, die da und dort aufgebrochene Unruhe kiinstlich zu
schiiren. Ebensowenig ist es aber auch berechtigt, die Augen zu verschlie-
Ren. Auch wer bis zur Stunde personlich von der Diskussion unberiihrt
geblieben ist, wird Uiber kurz oder lang mit ihren Anliegen konfrontiert
werden. Darum bedeutet es nicht Probleme hintragen, wo keine sind, wenn
wir von dieser Diskussion ndher Kenntnis nehmen. Auf uns liegt vielmehr
der Zwang und die Verpflichtung, wohlunterrichtet zu sein und fiir unser
eigenes priesterliches Verstindnis Stellung bezogen zu haben, damit wir
nicht eines Tages von Problemen tberfallen werden, die unsere person-
liche Existenz anzugreifen drohen.

2. Besondere Schwerpunkte der Diskussion

Es empfiehlt sich, von einigen Autoren auszugehen. Thre Uberlegungen,
die hier knapp skizziert werden sollen, tiberschneiden sich teilweise.

a) Ferdinand Klostermann, ,Entmythologisierung des Priesterberufes
und der Priesterberufung“4. Die eigentliche Ausgangsposition Kloster-
manns ist nicht eine exegetische, sondern der von der gegenwirtigen
Struktur der Seelsorge und von der geringen Priesterzahl bedrohte Heils-
dienst. Unmittelbare Anregung gab ihm die Wiener Untersuchung ,Prie-
sterbild und Berufswahlmotive“s. Als der ,heilige Auflenseiter* (Adolf
Holl) entpuppte sich der Priester in der Sicht der befragten héheren
Schiler Wiens. Klostermann sicht sich zu dem Aufweis veranlaflt, dafl der
Priesterberuf entgegen dem neutestamentlichen Befund sakralisiert wurde.
Demnach muf} gefragt werden: Ist er wirklich eine Berufung eigener Art,
vollig verschieden von jedem anderen christlich gelebten Beruf? Wenn
nicht, wenn also geschichtliche Einfliisse aus dem Dienstamt der Gemeinde
eine Sakralfigur gemacht haben, so ist offenbar eine fundamentale Neu-
besinnung mit mutigen Konsequenzen notig, um das Dienstamt in der
Kirche sicherzustellen und richtig zu konzipieren fiir heute und morgen.

b) Osmund Schreuder, ,Der professionelle Charakter des geistlichen
Amtes“s. Als holldndischer Franziskaner und Soziologe geht er von der

¢ Ferdinand Klostermann, Entmythologisierung des Priesterberufes und der Priester-
berufung, in: Der Seelsorger 36 (1966) 10-21.

5 Lindner-Lentner-Holl, Priesterbild und Berufswahlmotive, Wien 1963.

$ Osmund Schreuder, Der professionelle Charakter des geistlichen Amtes, in: Der Seel-
sorger 36 (1966) 320-335.



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 25

Empirie aus. Anlafl ist auch fiir ihn der zunehmende Verlust an seelsorg-
lichem Ertrag und die daraus resultierende Existenzproblematik des Prie-
sters. Eine seiner Uberlegungen ist folgende: Die Kirche ist eine sozio-
logische Gruppe in der Gesellschaft und wird es bleiben. Als solche braucht
sie Funktionstriager. Der Priester ist ein solcher, er hat diese Funktionen
zum Beruf. Der bisherige Fehler liegt nun darin, daf er fiir seine Berufs-
ausiibung in heutiger Zeit nicht geniigend geriistet ist. Zwar ist er theo-
logisch ausgebildet, nicht aber zum Fachmann fiir den seelsorglichen Auf-
bau der Gemeinde. Dieser Dienst namlich ist nicht ein einziger, sondern
aufgefichert in Spezialaufgaben. Die Konturen des Priesterberufes sind
nicht geniigend ausgezogen. Man schaut noch immer einfach nur auf die
Tatsache, Priester zu sein und als Priester zu leben, nicht aber auf den be-
rufsmifligen Charakter des Amtes, das als solches vergleichbar ist dem
gesellschaftlichen Amt des Arztes, Rechtsanwaltes oder sonstwie frei-
beruflich Titigen. Das geistliche Amt hat ,professionellen® Charakter, es
ist ein Fachberuf. Auf diesen hin hat die Bildung zum Priester zu erfolgen
und in diesem Sinn muf} sich der Priester verstehen kdnnen. Eine von
Schreuder nicht ausgesprochene Konsequenz ist die Abkehr von einem
Priestertum, das sich als besondere Berufung im geistlichen Sinne versteht.

c) Jirgen Kuhlmann, ,Um ein neues Priesterbild. Uberlegungen zum
Selbstverstindnis des Priesters in der weltlichen Gesellschaft“”. Dieser
Aufsatz nimmt eine Sonderstellung ein. Sein sehr beachtenswerter Ge-
danke ist folgender: Sich dem Dienst am Heilswort berufsmaflig zu wei-
hen, begriindet nicht einen Berufsstand, sondern den Verzicht auf ein
weltlich klar erfafites Berufsziel. In diesem Verzicht findet sich theologisch
genau das, womit auch die evangelischen Réte zu beschreiben sind. ,Die
Folgerung ist klar: Priester zu sein ist iiberhaupt kein Beruf, vielmehr
mogliches Herz eines jeden Berufes“®. ,Seelsorge als vierter evangelischer
Rat“, das bedeutet die Erméglichung zahlloser Formen und Kombina-
tionen, sofern den in der Kirche Verantwortlichen abzubauen gelingt, was
aus den juristischen Strukturen zur Schranke fiir das Wirken des Geistes
Gottes wird. — Man wird Kuhlmanns These — sie wurde noch kaum durch-
diskutiert, vielleicht weil der Aufsatz beim ersten Lesen nicht unbedingt
durdchsichtig geschrieben erscheint — eine Gegenposition zur Professiona-
lisierung erkennen diirfen. Beide Positionen stimmen aber in dem Urteil
iberein, dafl die bestehenden institutionellen Formen des Priesterstandes
nicht in der bisherigen Weise weiterbestehen kénnen.

7 Jirgen Kuhlmann, Um ein neues Priesterbild. Uberlegungen zum Selbstverstindnis
des Priesters in der weltlichen Gesellschafl, in: Geist und Leben 39 (1966) 425-441.
8 A.a.Q. 438, das folgende Zitat 433.



Paul Picard 26

d) Frans Haarsma, ,Die Wiederherstellung des Prophetischen im Prie-
ster”. Der Autor ist Hollinder und kann sich darum den von Schreuder
reprasentierten Gedanken nicht verschlieBen. Darum sagt er: ,Es gibt hier
zwei Moglichkeiten, die einander nicht ausschlieen, sondern erginzen.
Betont man den Amtstriger, so ist es notwendig, ihm ein klares ,Gesicht’
in der Gesellschaft zu geben, aber dazu ist eine weitere Professionalisie-
rung erforderlich. Fillt jedoch die Betonung auf die Botschaft, die dorthin
gelangen muf}, wo sie bisher nicht gehort wurde, so dringt sich ein Ex-
periment wie das der Arbeiterpriester auf!®. .. Sowohl der Prophet wie
der Priester kennt und versteht sich als den Mann Gottes. Fiir den Prie-
ster ist das Amt eine gleichbleibende und objektive Gegebenheit, die in
der Weihe begriindet ist, fiir den Propheten ist es eine Lebensgestaltung,
die samt ihren Hohen und Tiefen Intensitatsinderung aufweist und die
besonders davon abhingt, in welchem Ausmafl man an ihn appelliert“. In
seinem Aufsatz — weniger wohl in einem personlichen Gespriich tiber diese
Frage — setzt er sich dafiir ein, die Spannung zwischen dem Priester und dem
Propheten im Priester fruchtbar zu bewiltigen. ,Das ist ein notwendiges
Risiko, wenn wir zu einem prophetischen Priester zuriickfinden wollen.“

e) Georg Hansemann, ,Wandel im Verstindnis der Seelsorge“, und
Leonhard M. Weber, ,Gedanken zum Lebensstil der jungen Priester!*.
Es handelt sich um Bestandsaufnahmen in je eigener Art, wobei Hanse-
mann mehr auf das Morgen (wohl in der Richtung Klostermanns), We-
ber auf die Bewiltigung des Heute ausgeht. Beachtenswert in unserem
Zusammenhang ist vor allem, was beide unabhéngig voneinander fest-
stellen. Weber: ,Wird sie (die Frage nach dem Beruf) von der Pastoral
nicht beantwortet, so zeigt sich, dafl der junge Priester (meist ohne sich
dessen voll bewufit zu sein) gerne noch einen anderen Beruf haben méchte,
der in irgendeiner Weise den Berufsformen seiner akademischen Kolle-
gen dhnelt. Zuweilen ist er nicht nur bestrebt, es diesen gleichzutun,
sondern den Beruf, so wie ihn diese erfahren und erleben, auch formal zu
kopieren und in sein Aufgabengebiet hinilberzunehmen. Von derartigen
Tendenzen her ist das moderne Schlagwort, der Priester sei soziologisch
gesehen ,ein Mann ohne Beruf‘, ernst zu nehmen, zumal in ihm die alte

® Frans Haarsma, Die Wiederherstellung des Prophetischen im Priester, in: Der Seel-
sorger 36 (1966) 392-397; das folgende Zitat 396.

10 Die franzdsischen Arbeiterpriester verstehen sich allerdings nicht in diesem Sinne
»missionarisch“; ihr grundlegender Ausgangspunkt ist die Solidaritit des prétre présent
mit den Menschen (Anm. des Vf.)

1t Georg Hansemann, Wandel im Verstindnis der Seelsorge, in: Der Seelsorger 37 (1967)
283-239; Leonhard M. Weber, Gedanken zum Lebensstil des jungen Priesters, ebd. 240
bis 248.



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 27

Einsicht liegt, die bereits Paulus deutlich umschrieben hat“!*>. Hansemann
berichtet: , Auf einer Seelsorgertagung von Jugendseelsorgern, lauter sehr
aktiven, hochstehenden Leuten, wurde unter anderem auch die Frage be-
handelt: wann bekommen wir Kaplidne den zweiten freien Wochentag.
Da wird das Priestertum gesehen als ein Beruf unter vielen anderen Beru-
fen. Der Priester macht seinen Beruf nicht schlecht, er ist mit dem Herzen
dabei. Aber der Beruf ist nichts, was ihn persénlich im Innersten ergriffen
hat. Daran merkt man nun, wie sehr diese Frage: ist Priestertum eine per-
sonale Beziehung zu Christus oder nicht, die ganze Problematik priester-
licher Personlichkeit bestimmt“13, Hansemann vergleicht damit, was sei-
ner Generation in den Kaplansjahren als Ideal galt: Tag und Nacht im
Dienst sein. Hinsichtlich des beruflichen Verstindnisses stellt er fest: ,Man
wuflte gestern genau, was man soll, und man weifl es heute nicht®. Die
mehrmals von ihm aufgeworfene Alternativirage: ,Ist Priestertum, Seel-
sorgertum eine religiose Kategorie oder nur eine kirchliche Funktion?“
scheint bei ihm wohl zugunsten der reinen Funktion entschieden zu sein.

3. Theoretische Diskussion und faktische Unsicherheit

Wer niheren Einblick hat, wird den reprasentativen Charakter der ange-
filhrten Beitrige, auch wenn sie nur der allgemein zuginglichen Zeit-
schriftenliteratur entnommen sind, bestitigen. Sie bieten einen Uberblick
{iber das gegenwirtige Stadium der Diskussion. Es zeigt sich, daff es um
nichts weniger als um den Priester selbst geht, nicht nur um diese oder
jene Seite seiner Sendung und Stellung. Selbst wenn eine Einzelfrage zu-
nichst den Anstof} gegeben haben mag, bewegt sich die Diskussion um die
grundsitzliche Frage, wie der Priester in der Kirche zu verstehen sei. Erst
schlufifolgernd st68t man dann jeweils wieder auf die mehr praktischen
Einzelpunkte, so etwa auf die Frage, wie die Kirche in der Zélibatsfrage
verfahren soll, ob der part-time Priester einzufithren sei, der aufler seinem
priesterlichen Auftrag noch einen anderen beruflichen Boden hat, welche
Spezialausbildung fiir den professionellen Amtstriger nétig sei, ob es eine
spezifische priesterliche Spiritualitit gebe, die sich von der des Christen
im Laientum unterscheidet, ob Verpflichtung zum Brevier dem Priester in
der Welt angemessen und die Forderung einer standesgemifien geist-
lichen Kleidung vertretbar seien. Wer oberflichlich hinhért, wird nur
diese oder jene Forderung registrieren, ihr Beifall spenden oder von ihr
schockiert sein. In Wirklichkeit handelt es sich um eine tiefgreifende Aus-

12 A a. 0. 243. In den Anmerkungen wird verwiesen auf 1 Thess 2,9; 2 Thess 3, 7-9;
Apg 18, 3; 1 Kor 4, 12; ferner gegenteilig Phil 4, 10; 14-16; 2 Kor 11, 8-9.
13 A a. 0. 236; die folgenden Zitate 237 und 238.



Paul Picard 28

einandersetzung um das priesterliche Amt in der Kirche, die offenbar ge-
rade unserer Zeit aufgegeben ist. Die Fragen um den Priester und seinen
Dienst liegen der Diskussion voraus, und es hiefe darum die Wirklichkeit
auf den Kopf stellen, wollte man die Diskussion und ihre Initiatoren fiir
die Problemlage verantwortlich machen. Allerdings wird durch die Dis-
kussion nicht nur die teilweise noch verdeckte Problematik zutage gefor-
dert, sie wird auch beschleunigt und einer Krisis zugefiihrt. Darum ist da-
mit zu rechnen, dafi, wer Priester ist, und auch, wer es werden will, in ein
Stadium erh6hter Unsicherheit gerdt, zumal wenn sich normale mensch-
liche Schwierigkeiten, etwa das Generationsproblem, oder die Schwierig-
keit, die Grenzen des eigenen Lebens anzunehmen, mit den Fragen um den
Priesterberuf verbinden. Im Einzelfall ist es dann kaum maglich, die ver-
schiedenen Wurzeln fir eine priesterliche Existenzkrise blofzulegen. Der
Betroffene selbst ist zu einem klaren Urteil nicht mehr fihig und wird
leicht geneigt sein, unbewiltigte Probleme seines Menschseins oder seines
Glaubenslebens dem in Frage stehenden priesterlichen Lebensberuf zuzu-
schreiben. Ebenso kann der umgekehrte Fall vorliegen, dafl nimlich ein
Priester den Verlust fritherer Selbstverstindlichkeiten seiner Stellung und
seines Lebensberufes erfihrt und deshalb in eine Lebenskrise fillt. Daf}
der Priester auf der Suche nach seinem Bilde ist (Piet Fransen), wird nie-
mand ernsthaft bestreiten kénnen, selbst wenn er die bestehende Diskus-
sion nicht einmal vom Hérensagen kennt.

Nun ist aber die Konsequenz der faktischen Unsicherheit unter den
Priestern, sei sie eingestanden oder bestritten, ziemlich offenkundig: Die
Verkiindigung des Priesterberufes erweist sich als enorm erschwert. Man-
ches von dem, was auf diesem Sektor gegenwirtig geschieht, ist antiquiert
und deshalb erfolglos, anderes ist von einer verstindlichen Rat- und
Hilflosigkeit gekennzeichnet. Ahnliches gilt von der Priesterbildung. Sie
stofit fast tiglich auf neue, vor wenigen Jahren noch unbekannte Schwie-
rigkeiten und ist in ihrer bestehenden Form trotz aller eingefiihrten Ver-
dnderungen heftigem Widerspruch ausgesetzt, ja sie steht in der groflen
Gefahr, auf weite Strecken konzeptionslos zu werden. Bei denen, die be-
reits Priester sind, findet sich ein weitverbreitetes Unbehagen, das sich oft
an Details, an der Seelsorge oder an dem Verhalten der kirchlichen Obrig-
keit, anrankt, letztlich aber ein Ausflufl der Unsicherheit des priesterlichen
Selbstverstindnisses darstellt.

Dieser Zustand ist der Dibzesankirche wie dem einzelnen Priester in
hochstem Mafle unzutriglich. Wir sind zu seiner Bewiltigung verpflichtet.
Wie konnte und miifite sie wohl in dieser Stunde aussehen? Gewif ist sie
an einige Bedingungen gekniipft. Weder haben wir uns von der Einsicht
in den notwendigen Wandel des priesterlichen Standortes in Kirche und



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 29

Gesellschaft oder von kithnen Zukunftsentwirfen irritieren zu lassen,
noch diirfen wir uns ingstlich oder iiberheblich gegen neue Uberlegungen
sperren, nur weil sie unseren Denk- und Lebensgewohnheiten zuwider-
laufen. Weiterhin gibt es keinen Grund, die Glaubenslehre Gber das ge-
weihte Priestertum, zu der sich die Kirche erneut und ausdriicklich auf
dem letzten Konzil bekannt hat, in Frage zu stellen, auch wenn in den
theologischen Formulierungen vieler Jahrhunderte sehr wohl zeitge-
schichtliche Akzentuierungen oder Liicken in der theologischen Gesamt-
schau nachzuweisen sind. Diese Glaubenslehre besitzt sicherlich einen
geringeren Umfang an definitiver Aussage und eine gréfere Spielbreite
fiir weitere Ausformung, als es lange Zeit hindurch den Anschein hatte,
aber sie ist wiederum nicht so relativ, wie pointierte Diskussionsbeitrage
bisweilen meinen. Der Fairnef halber muf} hier angemerkt werden, dafl
auch ein Beitrag zur Diskussion nicht anders genommen werden darf denn
das, was er sein will.

Den aufgeworfenen Fragen im einzelnen nachzugehen, wiirde verlan-
gen, gleichfalls einen Diskussionsbeitrag zu verfassen. Darauf mufl jedoch
wegen der ausschlieflich aktuell-pastoralen Zielsetzung unserer Uberle-
gungen verzichtet werden. Es scheint sogar, dafl grundsitzlich die aufge-
gebene Bewiltigung nicht primér in Diskussionen und theoretischen Aus-
einandersetzungen, sondern in der personlichen Stellungnahme, in Ent-
scheidungen fiir das eigene Leben zu suchen ist. Dazu will der folgende
zweite Teil einiges zu bedenken geben.

II.

In der Form einer Losung konnte der Auftrag an den Priester heute lau-
ten: , Als Priester bestehen auch in der Zeit der Diskussion um den Prie-
ster!“ An dieser Stelle ist sogleich einem Fehlschlufl vorzubeugen. Unsere
Formulierung darf nicht als ein rein pragmatisches Hilfsangebot verstan-
den werden, so als miisse dem Priester um seiner personalen Selbsterhal-
tung willen eine Rechtfertigung an die Hand gegeben werden, die insge-
heim doch nur alsideologischer Uberbau fiir die objektiv fragwiirdig gewor-
dene Existenz zu bezeichnen wire. Nicht die Riicksicht auf die nun einmal
als Priester lebenden Menschen, sondern die Pflicht, die Wahrheit nicht
aus dem Auge zu verlieren, fihrt uns an diese Aufgabe heran. Die Wahr-
heit ist jedoch in unserem Zusammenhang nicht ablésbar von dem Leben,
in das sie hineinverwirklicht ist und dem sie Begriindung verleiht. Eben
darum wihlen wir den direkten Weg und fragen nach Fundament, Krise
und Zukunft des eigenen priesterlichen Lebens und der eigenen Lebens-
berufung. Nur am Rande streifen wir die eigentliche Diskussion, insofern
sie namlich in spezieller Weise das Selbstverstdndnis des Priesters bedroht



Paul Picard 30

und von dem, was heute zu tun ist, ablenkt. Vollig auBer Betracht bleiben
die meist auf publikumswirksamer Ebene vorgebrachten Meinungen jener,
die — tatsdchlich inkompetent und nicht unter den zitierten Autoren zu
suchen — fiir die Kirche gewissermaflen einen Punkt Null zum Eintritt in
ihr sikularisiertes Zeitalter setzen mdchten und ungewollt oder in ver-
steckter Einladung dem Priester den Bruch mit seiner gegenwirtigen Exi-
stenz nahelegen.

1. Vertieftes priesterliches Selbstverstindnis

Mehr als ein Jahrhundert lang gab man sich kaum dariiber Rechenschaft,
daf} die herrschende Konzeption vom Priester, seinem Dienst und seiner
Lebensform, eine mogliche unter anderen ist. Daher I6ste das Experiment
der Arbeiterpriester in den fiinfziger Jahren eine Krise aus. Fiir die ge-
schichtliche Relativitit der Priestergestalt war man merkwiirdig blind
geworden. Man meinte, die immer giiltige Form des Priesters zu besitzen,
und fand sie auf eine Weise, die uns heute nicht mehr iiberzeugt, im Neuen
Testament, aus dem man unkompliziert einzelne Stellen herauszog, allent-
halben bestitigt. Dies war so unreflektiert nur méglich, weil die soziolo-
gische Situation keine andere Perspektive auf das Priestertum freigab.
Abweichungen im praktischen Leben einzelner Priester dnderten an die-
ser Selbstverstdndlichkeit nichts. Die geschichtliche Relativitit wird heute
jedoch im gleichen Mafle offenbar, als die Exegese dem herkémmlichen
Schriftbeweis der Dogmatik ein Ende bereitet und die Soziologie den ge-
sellschaftlichen Einfluf im Laufe der Geschichte auf die institutionellen
Formen der Kirche aufzuzeigen vermag. So zeichnet sich heute — noch nicht
so sehr in Veréffentlichungen, wohl aber in Vortrigen und bei Konferen-
zen — geradezu ein Pendelschlag nach der entgegengesetzten Seite ab: Ein
Wesentliches, das sich durch die verschiedenen geschichtlichen Ausprigun-
gen des Weihepriestertums hindurchzog, will man nicht mehr finden. Es
gibt seit einiger Zeit auch im katholischen Raum exegetische Stimmen, die
den neutestamentlichen Befund iiber das Weihepriestertum, wie ihn etwa
Kar] Hermann Schelkle in einem kleinen Werk 1957 erstmals darstellte,
fir rundweg iiberholt halten und den faktischen und theologischen Ur-
sprung des Priestertums ausschlieflich in eine spite, nachapostolische Pe-
riode verlegen. Daf} die Gestaltungskraft der Kirche mafgeblich fiir die
Entwicklungsgeschichte des geweihten Amtes in der Kirche verantwort-
lich ist*® und daf darin von Anfang an in hohem Mafe soziologische Ver-
hiltnisse einen Einfluf ausiibten, wird niemand bestreiten. Dafl diesem

14 Karl Hermann Schelkle, Jéngerschaft und Apostelamt, Freiburg 31965.
15 Vgl. Piet Fransen, Artikel: ,Priestertum®, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe,
Miinchen 1962, Bd. II 340-350.



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 31

Vorgehen aber jegliches neutestamentliche Fundament fehlte, kann wohl
nicht mebr mit Berufung auf die exegetische Forschung behauptet werden,
weil diese hierbei notwendig iiberfordert ist und auf ein bestimmtes,
vorausliegendes Schriftverstandnis zuriickgreifen mufi. Hier scheiden sich
nun einmal die Geister.

Mehr als die Generationen vor uns begreifen wir heute die Kirche als
eingebettet in die Geschichte. Das besagt einmal, dafl ihre Institutionen,
zu denen auch die konkrete Gestalt des priesterlichen Amtes und bis zu
einem gewissen Grade auch die jeweiligen theologischen Begriindungen
fiir diese Institutionen gehoren, durchaus relativ sind. Wenn man sich im
mittelalterlichen Stindestaat iiber den ,Standort® des Priesters theolo-
gisch Gedanken machte, richtete sich naturgemafl das Interesse darauf, das
standbildende Charakteristikum des Priesters aufzuzeigen. Infolge der
universalen kirchlich-klerikalen Kultur trat zudem das missionarische
Element in der priesterlichen Sendung zuriick, dem Priester fiel die Rolle
des Kultdieners und -tragers zu, und seine theologische Einordnung er-
folgte nahezu allein aus dieser Sicht. Es ist legitim und notwendig, die
geschichtlich bedingten Einseitigkeiten zu erhellen (sie nicht einfach nega-
tiv zu bewerten, gehdrt zum geschichtlichen Denken!). Die eigentliche
Schwierigkeit liegt fiir uns darin, das bleibende Wesen des neutestament-
lichen Priestertums, das sich uns in immer neuem Gesicht zeigt, auf eine
knappe theologische Formel zu bringen. Wenn wir uns das, weil wir we-
der zu viel noch zu wenig sagen wollen, heute nicht mehr so leicht zu-
trauen wie vor zwanzig oder hundert Jahren, mufl dies kein Nachteil sein.
Kénnte die notwendige Bescheidung nicht gerade jene Offenheit bewirken,
die der Geist Gottes braucht, um dem Priestertum in einer neuen Epoche
der Kirche ein neues Gesicht zu geben? Dann liegt es an uns, die Zeit des
Neuwerdens gldubig durchzuhalten. Nicht diirfen wir jedoch an der fal-
schen Stelle zu relativieren beginnen.

Aus der Geschichtlichkeit der Kirche folgt ein zweites. Die je jetzige Ge-
stalt der Kirche ist selber ein theologisches Faktum. Eben deswegen besitzt
die Kirche immer konkrete Formen und Institutionen, die verbindlich sind.
Praktisch heifit das: Wer heute Priester wird, muf} sich an den Gegeben-
heiten seiner Diozesankirche, die thm die Priesterweihe erteilt und die
Linien seines Dienstes vorzeichnet, ausrichten. Das ist nicht nur eine Frage
des gesunden Realismus, es handelt sich auch um die Anerkennung der
Kirche als inkarnierter Wirklichkeit. Niemand kann sich daher zur Prie-
sterweihe stellen und gleichzeitig das von der diézesanen oder universalen
Kirche hier und jetzt vertretene Priesterverstindnis verneinen. Es ist kei-
nem Christen verwehrt, sich seine eigenen Gedanken iiber die bestmégliche
Form des kirchlichen Amtes zu machen. Erwiese sich seine Vorstellung



Paul Picard 32

jedoch als unvereinbar mit der Vorstellung der aktuellen Kirche, so miifite
er um des Gewissens willen auf die Priesterweihe verzichten. Wenn die
Kirche in dieser Stunde ihrer Geschichte das Priestertum gerade so ver-
steht und an bestimmte Bedingungen kniipft, so ist das giiltig, auch wenn
andere Zeiten eine davon abweichende Gestalt des priesterlichen Amtes
hervorbringen.

Fiir den, der zum Priester geweiht ist, bedeutet eben dieses Ereignis eine
grundlegende Bestimmung seiner Existenz. Es begriindet die Unvertausch-
barkeit des Lebensberufes, die Zugehérigkeit zum Presbyterium, die Ge-
horsamsbindung an den Bischof, die Pflicht zum ehelosen Leben um des
Himmelreiches willen, die Sendung und Vollmacht zu bestimmten Dien-
sten und eine daran orientierte Gestaltung auch seines privaten Lebens.
Diese Daten sind nicht einfachhin unverdnderlich. Wiirden sie von der
Kirche abgewandelt, betrife das nicht den von Jesus Christus ihr einge-
stifteten Lebensvollzug, dafl sie einige ihrer Glieder sakramental zu spezi-
fischen heilsmittlerischen Diensten bevollmachtigt und ihr Leben dafiir in
Anspruch nimmt. Darum schlieflen diese Daten nicht eine in Zukunft mog-
licherweise noch anders umschriebene Form des geweihten Amtes in der
Kirche aus. Wandelbar sein bedeutet aber keineswegs, nicht in vollem Um-
fang zu gelten. Wir nehmen fir unsere Uberlegung einmal an, die Kirche
sahe sich veranlafit, die traditionelle Priestergestalt durch einen Amts-
trager zu erweitern, der seinen Dienst ausschlieflich nur als einen Beruf
unter anderen christlichen Berufen, also ginzlich professionell, wahrnimmt
und sich im privaten Leben durch nichts von dem nicht-geweihten Christen
unterscheidet. Die reale Moglichkeit einer solchen Konzeption vom Prie-
ster ist nicht zu bestreiten. Doch das so entworfene Zukunftsbild kann an
der Verbindlichkeit des der Kirche heute eigenen Priesterverstindnisses
nichts dndern. Man kann den Gedanken fortsetzen. Wenn eine solcherma-
fen abgewandelte Form infolge des Mangels an Presbytern, dem auf die
Dauer wohl nicht allein durch den Diakonat verheirateter Manner zu
begegnen ist, tatsichlich eingefiihrt werden sollte, so inderte dies nicht das
Leben dessen, der es nach der ,alten Regel® angetreten hat. Gerade weil
diese Regel — die reife Ubernahme vorausgesetzt — ihrer Intention nach
zuinnerst in die personliche Existenz einging und nur so iibernommen wer-
den konnte, ist sie nicht abzulegen wie ein Kleid. Zur Begriindung braucht
nicht die seinsmaflige Pragung durch die sakramentale Weihe bemiiht zu
werden, die ohnehin kein Hindernis fiir eine andere Lebensform darstellt.
Entscheidend ist vielmehr der einstige Lebensentwurf, der nach konse-
quenter Verwirklichung verlangt. Ob diese in einem Einzelfall sich als
undurchfihrbar herausstellen kann, und welche Wege die Kirche beschrei-
ten soll, um unerfiillten Priestern einen Neuanfang ihrer christlichen Exi-



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 33

stenz zu ermoglichen, gehért nicht zu unserer Frage. Hier ist vielmehr
daran festzuhalten, dafl die Kontinuitdt im einzelnen Priesterleben ge-
wahrt bleiben mufl. Sie bezieht sich auf die einmal personal geleisteten
Entscheidungen und will sich in ihnen vollenden. Auf die hier angedeutete,
letztlich geistliche Besinnung kénnen wir, wenn wir nach einem tragfihigen
Selbstverstindnis des Priesters von heute Ausschau halten, nicht ver-
zichten.

Uberschaut man die ganze Situation des Fragens und Tastens und der
Vorstofe, so zeichnen sich zwei weitere Folgerungen ab. Die Kirche, még-
licherweise eine regionale Bischofskonferenz oder der Oberhirte einer
di6zesanen Ortskirche, wird, wissend um die grundsitzliche Wandelbar-
keit ihrer Institutionen, eindeutig erkliren miissen, dafl sie hier und jetzt
diesen Priester haben will und keinen anderen. Eine solche verbindliche
Erklarung, die wohlbedacht wird sein miissen und deren Konsequenzen
zumindest fir die Zahl der Priester und die Struktur des amtlichen Seel-
sorgedienstes nicht zu unterschitzen sind, scheint in Kiirze nicht mehr zu
umgehen zu sein, wenn die fortschreitende Diskussion nicht zur Auflésung
fihren soll. Das Bewufitmachen dessen, was fiir uns heute zu den verbind-
lichen Daten der priesterlichen Existenz zdhlt, ist aus einem weiteren
Grunde wichtig. Die Tage des Klerus als Stand in der Gesellschaft sind
offensichtlich nicht nur auflerhalb, sondern auch innerhalb der Kirche ge-
zdhlt. Bis in unsere Tage sicherte dieser Stand das priesterliche Selbstver-
standnis gewissermaflen von auflen. Wer aufgrund seines Standes abge-
hoben ist, iibernimmt von selbst die Merkmale der ihm zugewiesenen
Rolle. In unserem Falle ist es vor allem die Identifizierung von Leben und
Beruf. Es kiindigt sich die Notwendigkeit an, dieses totale Ineinssetzen von
Leben und beruflichem Auftrag ausschlieflich von innen her, d.h. von
einem charismatischen Verstindnis des Priestertums als Lebensberufung,
fiir das eigene Leben in einem Mafle zu begriinden, wie es bislang nicht zu
geschehen brauchte, weil die zugewiesene Rolle es mehr oder weniger mit
sichbrachte. Mit dem charismatischen Verstindnis ist nichts anderes gemeint
als die uns nicht gelaufige spezifische Nachfolge, die Karl Rahner mit dem
Begriff Ausheimatung aus der Welt kennzeichnet. Wir haben den Priester-
beruf als Lebensberufung iibernommen. Eine solche ist riskant, weil die
gesamte Existenz dem Beruf ausgeliefert ist. Umgekehrt ist aber auch der
Beruf, weil allein sinngebend fiir das Leben, an dessen ganze Tiefe und
Intensitdt gebunden. Er wird so zu einer Art prophetischem Beruf, bei dem
das Leben zeugnisgebend eingeht und eine unerhérte Geschlossenheit be-
sitzt. Mit diesen Uberlegungen ist nur die Richtung aufgezeigt, nach wel-
cher unser Selbstverstindnis in der kommenden Zeit sich schiarfer wird
ausbilden miissen.



Paul Picard 34
2. Kritik des Unbehagens

Man sollte eigentlich zogern, das Wort vom Unbehagen zu gebrauchen.
Wir wissen, daf} es das fragende, oft unartikulierte Unbehagen gerade der
jungeren Priester an allem, was mit ihrem priesterlichen Leben zusam-
menhingt, gibt. Um so mehr besteht die Gefahr, dafl es durch ent-
sprechende Diskussionen und durch vielfaltiges Problematisieren kultiviert
wird. Doch wir kommen nicht an einigen niichternen Feststellungen vorbei.
Eine Seelsorge, die trotz redlichen Einsatzes eine negative Bilanz aufweist,
ist auf die Dauer von keinem zu verkraften. Ratlosigkeit und eine geheime
Resignation sind nicht zu vermeiden. Die Frage nach den Strukturen un-
serer traditionellen Seelsorge dringt sich mit Macht auf, sofern man nicht
bereits kapituliert hat oder in ein betdubendes Managertum geflichtet ist.
Besondere Schwierigkeiten bereitet auch das Verhéltnis zur kirchlichen
Obrigkeit. Das Problem ist nicht neu, aber in unseren Tagen ist die Emp-
findlichkeit gegeniiber Vorgesetzten, die unbeweglich, wenig zugénglich,
nicht kollegial genug scheinen, gréfler als friher. Dazu kommen die Ver-
festigungen kanonistischer Art, die die missionarische Anpassung unserer
Arbeit an die Erfordernisse ,,an der Front* verhindern. Unsere Pastoral-
zeitschriften liefern dem Priester in der Pfarrseelsorge Monat fiir Monat
neue Gesichtspunkte und vielfache Anstofle, aber sie haben recht wenig
Ermutigung fiir ithn bereit. Was Wunder, wenn bei Zusammenkiinften
unter Priestern keine sonderlich grofle Begeisterung an der priesterlichen,
pfarrlichen Aufgabe, sondern eher eine gewisse Verstimmtheit aufscheint!

Wir gingen in unseren Ausfihrungen von der Diskussion um den Prie-
ster aus, insofern sic Gefahr lduft, die Existenz des einzelnen Priesters
anzugreifen. Doch weshalb besteht die Gefahr? Weil etwa alles proble-
matisch geworden ist? Oder zeigt sich der Priester anfillig aus Griinden,
die nicht in der von der Diskussion betroffenen Institution, sondern in
seiner eigenen menschlichen und geistlichen Lebenshaltung zu suchen sind?
Es diirfte wohl angebracht sein, einmal nicht den rundum diskutierten,
sondern den in uns selbst verborgenen Griinden nachzuspiiren, um aufzu-
decken, wieweit moglicherweise unsere eigene Befindlichkeit das Unbe-
hagen erzeugt.

a) Lebensprobleme. Es gibt gewif ,berufstypische Lebensprobleme, die
dem zum Priester geweihten Mann, hitte er einen anderen Lebensweg
gewihlt, nicht entstinden. Wer in seiner Titigkeit immer auch seinen
eigenen Glauben einbringen und Zeugnis geben muf}, wer tagtaglich mit
dem Mysterium des neuen Lebens, des gottlichen Erbarmens und der
Hoffnung auf die gnadenhafte Vollendung, also mit Dingen, welche un-
erhort wertvoll und zugleich unweltlich sind, zu tun hat, wer in einem
Dienstverhiltnis steht, das nicht auf beamtenartige Anstellung, sondern



Die gegenwirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 35

auf geistliche Beauftragung hinauslduft, wessen Leben des Berufes wegen
in die Ehelosigkeit eingetreten ist, die selbst wieder nicht allein aus den
Merkmalen der Tétigkeit zu begriinden ist, der erfahrt naturgemafl viele
~ Fragen des eigenen Lebens intensiver und ist ithrer Problematik stirker
ausgesetzt. Eben dies kann bekanntlich Grund dafiir sein, dafl gelegentlich
einem jungen Mann, weil er zu leicht von personalen Problemen mitge-
nommen wird, zu raten ist, von der Wahl des Priesterberufes zugunsten
eines sachbezogenen Berufes abzusehen.

Aber hier ist weder die berufsbedingte noch die durch unkontrollier-
bares Gefiihlsleben verursachte Anfélligkeit fir Eigenproblematik ge-
meint. Es ist im Gegenteil wichtig, dafl wir dies alles nicht mit dem
verwechseln, was dem Priester einfach deswegen begegnet, weil er Mensch
ist wie jeder andere. Wie leicht sind wir geneigt, dem Priesterberuf, der
kirchlichen Autoritit, der Gemeinde, dem Pfarrhaus, den Mitbridern oder
der Kirche als ganzer die Schuld fir Beschwernisse zuzuschieben, die
schlicht ihren Grund in unserem Charakter, unseren natiirlichen Mangeln
und nicht angenommenen Grenzen haben! Brachte uns ein anderer Beruf
diese Beschwernisse nicht? Vielleicht wiirden wir sie auch dort der Insti-
tution, dem Chef, dem Staat, der auferlegten Arbeitsweise zur Last legen,
was bis zu einem gewissen Grade immer auch zutrife, weil nicht alle
Welt ein Maflanzug fiir unser eigenes Leben ist. Es gibt kein Leben, das
sich nicht in duflere Gegebenheiten schicken und sich einordnen miifite.
Das wird selbst der Tippelbruder akzeptieren, wenigstens fiir die Nacht
im Obdachlosenasyl. Diirfen wir uns der Meinung hingeben, als Priester
werde uns grundsatzlich mehr abgefordert, weil die priesterliche Existenz
falsch konzipiert oder das ,System“ verformt sei? Der unter keinem Pfar-
rer ,lebensfihige“ Kaplan ist erfahrungsgemaf spiter selber der Schrek-
ken seiner Kapldane. Und vor wem sich jede Verfiigung oder jeder Ein-
spruch eines Vorgesetzten zur Gehorsamsnot auftiirmt, dem dirfte mehr
rechthaberisches Beharren und Mangel an Einsicht eigen sein, als seinen
Mitchristen in der Gemeinde zu ertragen zuzumuten ist.

Man konnte den Katalog der problemschaffenden Eigenheiten fort-
setzen und von den Konflikten zwischen den Generationen, von der fast
eine Infektionskrankheit unter den Priestern zu nennenden Resignation,
von der mangelnden Bereitschaft, zu lernen und auch noch nach der
Lebensmitte lang und bewdhrt Getanes loszulassen, und von vielem an-
deren reden. Nicht weniger fallt vermifite Lebenserfullung ins Gewicht.
Sie ist ein berufstypisches Problem, insofern der Priester begreifen muf:
,Ohne mich konnt ihr nichts tun® (Jo 15, 5), und sie ist es auch wegen der
Lebensschmalerung durch die Ehelosigkeit. Aber sie ist ebenso ein allge-
mein menschliches Problem. So muf} selbst der Talentierteste eines Tages



Paul Picard 36

einsehen, dafl seinen Plinen Grenzen gezogen sind. Und auch wer zu einer
gliicklichen Fhe fand - was nicht selbstverstiandlich ist —, kommt seinerseits
an mancher realistischen Bescheidung in seinem Leben nicht vorbei. Wahr-
scheinlich gibt es in unserm priesterlichen Leben unvergleichlich weniger
eigentliche Konflikte mit dem Priestersein als solche mit dem eigenen
Menschsein. Nur werden letztere, so scheint es, lieber nach aufen auf die
Verhaltnisse projiziert als personlich aufgearbeitet. Man kénnte sich den-
ken, dafl eine Didzese einen ,Betriebspsychologen® einstellte, der dem
einzelnen zu helfen hitte, seine Konflikte aufzuarbeiten. Aber gibt es nicht
einen einfacheren Weg, der mithsame individuelle Analysen iberfliissig
macht? Vielleicht fehlt uns, sei es im Gesprach, in der geistlichen Beratung
oder in der Lektiire, fur heute das, was einst die alten Aszetikbiicher her-
gaben, indem sie — was uns meist zu schablonisiert und kasuistisch scheinen
will — systematisch die Tugenden durchbehandelten und zur Selbsterzie-
hung anleiteten. Nicht alles 14t sich aufarbeiten und beiseiteschaffen.
Manche Konflikte bleiben, wir miissen mit ihnen leben. Doch hier konnte
man fragen: Halten wir uns und die anderen mannhaft aus? Haben wir
Humor, den heilenden Humor des reifen Menschen und des Heiligen?
Arbeiten wir an unseren Eigenheiten und bringen wir sie geniigend in An-
satz, wenn wir die Bilanz unserer Enttduschungen tiberschlagen?

b) Halber Glaube. Ein Leben mit Kompromissen ist nur in einer Hin-
sicht bequem, in anderer ist es hochst aufreibend wie immer, wenn man
mehreren Herren gleichzeitig dienen will. Dafl wir im Bereich des Glau-
bens zu Kompromissen neigen, ist nicht verwunderlich, doch oft genug ge-
stehen wir es uns nicht ein. Das bedeutsame Wort vom angefochtenen
Glauben, welches gerade das wahrhaft glaubende und liebende Sich-Ein-
lassen des je einzelnen auf das Wort Christi betonen will, kann man vol-
lig mifibrauchen, indem man es zum Deckmantel fir die eigenen Kompro-
misse macht. Bislang mochte es wichtig gewesen sein, die mehr auf tber-
kommene Geisteshaltung denn auf personliches Wagnis gestiitzte Glau-
benssicherheit aufzubrechen. Heute, da vor allem die jiingere Priester-
generation jenen fraglosen Glaubensbesitz nicht mehr kennt, diirfie es auf
die Einsicht ankommen, dafl wir mehr Sicherheit im Glauben brauchen,
jene namlich, die allein durch den Grundakt der wagemutigen Ausliefe-
rung an den verborgenen Gott und seinen Christus erlangt wird. Aus
seelsorglichen Einzelgespriachen mit glaubensunfihigen Menschen weifd
der Priester nur zu gut, dafl das Zum-Glauben-Kommen nicht von der
Umorientierung des Lebens zu trennen ist. Dieses Gesetz gilt nicht nur fiir
den Anfang des Glaubens, es begleitet den Glaubensweg das ganze Le-
ben hindurch. Was inhaltlich damit gemeint ist, 14t sich nur schwer be-
schreiben. An einem wohl kaum auf jeden zugeschnittenen Beispiel sei es



Die gegenwirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 37

versucht: Das Gefiihl fiir die personliche Siinde befindet sich in einem
Wandel. Es 16st sich von Formeln. Die soziale Dimension unseres sitt-
lichen Handelns wird uns schiarfer bewuflt. Die Beichthiufigkeit vermin-
dert sich. So weit, so gut. Als Gefahr zeichnet sich ab, daf uns die Siinde
moglicherweise nur mehr als ein zwischenmenschliches, innerweltliches
Versagen erscheint. Der Glaube an den Menschen, der uns zu verzeihen
hat, ersetzt den Glauben an den liebenden Vater-Gott. Allein, nur dieser
Glaube erl6st. Das stellt uns die Frage, ob wir, eines verkehrten Handelns
inne geworden, es mit der Korrektur der mitmenschlichen Beziige genug
sein lassen oder bewuft und ausdriicklich als Siinder uns Gott unterstellen.
Lassen wir uns von Gott, weil er ein personaler Gott, nicht Idee oder Po-
stulat ist, anschauen in der Gewissenserforschung und im sakramentalen
Buflakt? Es gibt viele Weisen der Siindenvergebung in Christus, aber nur
wenn wir sie uns transparent werden lassen fiir den Anspruch und das
gniddige Handeln des heiligen und erbarmungsmachtigen Gottes, erschlie-
Ben wir uns seinem personalen Du. Und eben nur darin éiberwinden wir
das Halbe in unserem Glauben (fides qua).

Unsere Aufmerksamkeit mufl weiterhin dem ungeschmilerten Glau-
bensinhalt gelten (fides quae), denn auch da belasten Kompromisse unsere
priesterliche Existenz. Einerseits miissen wir aufgeschlossen fiir neue
Fragestellungen und Denkansétze sein, miissen mitsuchen, die Geheim-
nisse unseres Glaubens neu ins Wort zu bringen, in jenes Wort, das dem
heutigen Selbst- und Daseinsverstindnis angemessen ist. Wir miissen die
Glaubensnot unserer Tage teilen, diirfen aber nirgendwo unter dem Ein-
druck von ,Neuinterpretationen® den katholischen kirchlichen Glauben
verkiirzen. Unser Glaube bleibt, wie Karl Rahner betont, kirchlicher
Glaube, und die Kirche hat ihren bleibenden Glauben auch in der Zeit, in
der sich Akzente verlagern und eine neue Sprache notwendig wird. In
seinem hilfreichen Aufsatz ,Der Glaube des Priesters heute* hat Rahner
nachdriicklich darauf hingewiesen, dafl wir es in erhdhtem Mafle nétig
haben, Beter zu sein, damit wir Glaubende sein konnen®®.

c) Krise im geistlichen Leben. Schon vor fiinfzehn Jahren konnten sich,
als man in einem damals spontan sich bildenden Priesterkreis auf die
»Betrachtung® zu sprechen kam, zwei Generationen nicht mehr verstehen.
Man sprach von ,Mefibetrachtung“ und meinte bei den einen Betrach-
tungsstoff aus der Liturgie und bei den anderen die meditativ gestaltete
Eucharistiefeier. Inzwischen hat sich das personliche Frommigkeitsleben
vieler jiingerer Priester noch mehr von den herkoémmlichen Formen der
geistlichen Ubungen entfernt, nicht nur aus Bequemlichkeit und Mini-
malismus, sondern weit mehr aus der grundsitzlichen Verlagerung der

18 Karl Rahner, Der Glaube des Priesters heute, in: Geist und Leben 40 (1967) 269-285.



Paul Picard 38

Schwerpunkte im geistlichen Leben iiberhaupt von den mehr additiven
geistlichen Ubungen auf die ,formlosen® Vollziige des Geistlichen in
Reflexionen, Gesprachen und kurzen Orientierungen. Leider sind diese
Dinge noch nicht geniigend in den Griff genommen. Das notwendige
Schweigen, die Stille, droht zu verschwinden. Dann wird auch die an sich
verdichtete Eucharistiefeier geistlich ausgehohlt und das Wort der Schrift
seines Lebens beraubt.

Erst wenn die ,,Zeit des Hérens“ ihren unaufgebbaren Ort im priester-
lichen Tag erhalt, braucht es uns nicht zu kiimmern, wenn das Gebetswort
duflerlich reduziert erscheint, wenn das Du-Sagen zu Gott weniger rasch
und selbstverstindlich, dafiir aber die Ahnung fir das Wirken des Gei-
stes Gottes in unserem Bedenken und Bereden stédrker ist. Noch hat es den
Anschein, daf} allein die Verminderung das Feld beherrscht. Ist es glaub-
wiirdig, wenn im offenen Brief eines Theologen'” von der Liebe zu Gottes
Wort die Rede ist, aus dessen Lektiire man intensiv geistlich lebe, wenn
es zuvor heifit: ,Du hast Dich auch tiber unsere Spiritualitat oder (wie Du
sagst) das Frommigkeitsleben der jungen Theologen und Seminaristen
entsetzt. Gewiff, und ich gebe mit ehrlichem und gutem Gewissen zu: Wir
beten keine Rosenkranze (mehr); wir gewinnen keine Ablésse; wir legen
uns keine zusitzlichen ,frommen‘ Ubungen auf (das Leben ist ja schon
selbst schwer genug!?); wir lesen das Brevier nicht mehr (einige lesen wohl
noch Teile davon); wir beichten selten, und es ergeht uns auf diesem Gebiet
genauso wie unseren Gldubigen; wir betrachten nicht so, wie man uns im
Seminar gelehrt hat. Wir sind ja keine unbeschubten Karmeliter, und
schon gar nicht spekulierende Wiistenmonche!“? Warum er nicht hinzu-
fugt: ,Wir feiern nicht mehr taglich Eucharistie, weil man solches Mahl
nur einmal in der Woche richtig vollziehen kann®, ist unerfindlich, denn
es lage in der gleichen Richtung. Stutzig machen nicht die angefithrten
Daten, verbliiffend ist die Sicherheit und Uberheblichheit, die aus diesen
Zeilen spricht. Mit solcher Haltung gibt es schwerlich ein Weiterkommen.

d) Diskutierter Zélibat. Was diskutiert wird, neigt auch immer dazu,
relativiert zu werden. Und wer gedanklich dieser Relativierung Raum
gibt, braucht sich iiber den Schwund seiner einstigen, nach Weiterreife
verlangenden Motive nicht zu wundern. Es miissen nicht sogleich reale
Schwierigkeiten erwachsen, aber die Kraftquelle, die in diesem fortwah-
renden Stachel in unserem Leben ruht, versiegt, und der Antrieb artet zum
Gegenteil aus. Karl Rahner trifft den Nagel auf den Kopf, wenn er in
seinem offenen Brief'® zur Zolibatsdiskussion bemerkt: , Wir sollten, das
ist meine Uberzeugung, bei dieser Frage nicht im Abstrakten bleiben,

17 Was wollen die ,modernen“ Theologen? in: Orientierung 31 {1967), 246-247; spricht
hier ein Student oder ein Priester?



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 39

sondern — jeder fiir sich — nach dem eigenen Zélibat fragen, den ,je ich’
schon iibernommen habe“. Mag dieser Brief, wie zu vernehmen ist, nicht
imstande gewesen sein, Priestern, die bereits tief in einer Zélibatskrise
steckten, zu helfen, so mindert das nicht seine grofie Bedeutung fiir uns,
weil er uns auf eben dies bezwingend hinlenkt: Es geht um meinen Zalibat,
um meine immer neue Motivation aus dem Glauben, um meine eigene
Absage an irgendwelche Spielerei mit theoretischen oder realen Méglich-
keiten, deren ich mich einst frei und wissend ,,um des Himmelreiches wil-
len“ begeben habe. An keinem anderen Punkt als an diesem mufl die Be-
wiltigung einsetzen, wenn es der diskutierte Zolibat ist, welcher Unbe-
hagen in unsere priesterliche Existenz hineintragt. Statt sich mit der Uber-
legung herumzuschlagen, ob man sich ehedem unter dem Zielbild des
Priestertums die Berufung zum Zélibat mehr oder weniger nur eingeredet
habe, wie es in einer Entgegnung auf Rahners offenen Brief heifit*?, sollten
wir aus einer gelegentlichen Krise oder aus einem lange dauernden
Ringen zur Reife emporwachsen. Geht es etwa bei anderen Gaben und
Berufungen anders? Kann man von einem Charisma nur reden, wenn es
einen Menschen spontan mitreif$t?

e) Flucht in die Betriebsamkeit. Die Warnung Pius* XII. vor der Hare-
sie der Aktion behalt ihre Giiltigkeit. Sie bezieht sich vor allem auf die
Zuriicksetzung des innerlichen Lebens zugunsten der dufleren Aktivitat.
Man muf wohl einen weiteren Gesichtspunkt hinzufiigen. Eine Unrast, die
nicht einmal in pausenlosem dufleren Einsatz besteht, sondern eher als eine
Art unproduktiver Nervositit zu bezeichnen ist, scheint auf weite Strecken
das priesterliche Tagewerk zu bestimmen.

Die aufs Ganze gesehene fehlende Konzeption der Seelsorge hat in den
letzten Jahren den Katalog der Dinge, die alle in der Seelsorge zusatzlich
zum Hergebrachten getan werden miufiten, ungeheuer aufgebldht. In um-
gekehrtem Verhiltnis zu dem, was angeregt, vorgeschlagen und gefordert
wird, steht offensichtlich der Erfolg der einzelnen Mafinahmen. Der Seel-
sorger lauft gewissermaflen atemlos hinterher und mufl stindig feststellen,
dafl ihm der Griff ins Zentrum nicht gelingt. Von den Pfarrern sagt man,
dafl viele die Flucht ins Bauen, zumindest ins Umbauen, antreten. Es
kommt dann wenigstens etwas Greifbares heraus, das sogar im Nekrolog
einmal Erwahnung finden wird. An der Einsicht, daf die Seelsorge grund-
satzlich wie ein Fafl ohne Boden ist und die Friichte priesterlichen Schaf-
fens letztlich nur dem bekannt sind, ,der ins Verborgene sieht”, kommt

18 Karl Rahner, Der Zilibat des Weltpriesters im gegenwirtigen Gespradh, in: Geist und
Leben 40 (1967) 124-138; das folgende Zitat 129.

19 Paul WeB, ,Zélibat des Weltpriesters im heutigen Gesprich”™, in: Der Seelsorger 37
(1967) 5, 852-354.



Paul Picard 40

kein Priester vorbei. Um so mehr sind wir genétigt, unsere Arbeit wesent-
lich zu machen. Was es heifit, sie aus der Mitte heraus zu gestalten, 158t
sich, will man nicht sogleich wieder Patentrezepte ausgeben, die keine sind
und morgen schon an den Realitéten scheitern, nicht mit wenigen Strichen
skizzieren. Wichtiger als neue Vorschlige sind Hinweise auf die notwen-
dige Haltung. Nicht mit ,ganz neuen Methoden“ oder mit einer maglichst
tiber Nacht herbeigefiihrten totalen Anderung der Seelsorgestruktur wer-
den die Schwierigkeiten der Unrast und Nervositit behoben. In uns selbst
miissen wir zuerst und trotz allem den Ansatz dafiir suchen, zentriert und
ohne fruchtlosen Verschleifl zu arbeiten. Wirkliche Gelassenheit ist weit
entfernt von Trigheit, von Mangel an Ideen und Initiative. Sie ist letzt-
lich ein Moment unseres Glaubens. Der Priester in der Seelsorge braucht
den Mut, Dinge sein zu lassen, die er ,eigentlich“ auch noch tun miifite.
Aus bedachtem, verantwortlichem Verzichten-Kénnen muf er in Kauf
nehmen, dafl ihm Gruppeninteressenten, vielleicht mit dem Hinweis auf
andere Priester, bei denen man ibersieht, dafl auch sie nur mit Wasser
kochen oder doch nur Betrieb machen, Fehlendes vorhalten. Die ~Rang-
folge in der priesterlichen Titigkeit“2® ehrlich und mutig zu durchdenken,
ist nicht nur eine pastorale, sondern ebenso eine geistliche Notwendigkeit.

Die Redlichkeit verlangt es, auch die andere Seite der Hektik beim
Namen zu nennen. Diese findet sich bekanntlich nicht nur im seelsorglichen
Dienst, sondern ebenso in unserem privaten Leben. Man priife nur, wie
sich oft genug ein Tag gestaltet, an dem der pflichtgemifie Religionsunter-
richt entfillt oder der Abend gliicklicherweise frei ist! Er fiillt sich er-
schreckend rasch mit anderem, das bei ehrlicher Priifung als Leerlauf gel-
ten muf}, gerade weil es in einer uneingestandenen Angst, etwas zu ver-
saumen, geschieht.

Erst wenn wir wahrhaftig aufzuspiiren beginnen, was unserer person-
lichen Arbeits- und Lebenshaltung an Schuld fiir die priesterliche
Existenzkrise zuzuschreiben ist, sind wir berechtigt, mit Nachdruck auf
jene Unzutraglichkeiten hinzuweisen, deren Ursache in der Institution,
seien es Seelsorgekrise, Priestermangel, Obrigkeits- und Dienstkomplika-
tionen oder allgemeine kirchliche Unsicherheit, zu suchen sind.

3. Perspektiven

Es soll hier nicht zum Schluf doch noch ein neuer Entwurf fiir priester-
liches Arbeiten und Leben versucht werden. Unsere tiagliche Wirklichkeit
zieht uns enge Grenzen fiir solche Entwiirfe. Darum lassen wir an dieser
Stelle auch nicht den bekannten Katalog der Beschwernisse, die sich an die

20 Vgl. die Forumsbeitréige in Diakonia 2 (1967) 6, 362—371 (H. Fleckenstein, F. Fromm,
M. Krinkels, H. Miinzel, W. Thiising, R. ZerfaR).



Die gegenwdrtige Diskussion um die priesterliche Existenz 41

Adresse der papstlichen oder diézesanen Kurie, an die theologischen
Fakultiten oder an den unmittelbaren Vorgesetzten oder Mitarbeiter
richten, zu Wort kommen. Bewegen sich gegenwirtig die Reflexionen des
einzelnen Priesters wie auch die Gespriache des Konveniats nicht viel zu
ausgedehnt in diesem Raum? Der Priester selbst, der sich auf diese Weise
um fruchtbare Anregungen bringt, ist der Leidtragende. Realismus tut
not, aber wenn er ein ehrlicher ist, starrt er nicht nur auf irgendwelche
Unzulanglichkeiten. Bedenken wir deshalb, ohne im geringsten auf Voll-
standigkeit auszugehen, noch einige Haltungen, die wesentlich dazu bei-
tragen konnen, die verschiedenen praktischen Belange unseres Lebens und
Arbeitens richtig anzugehen!

a) Zuversicht. Ganz schlicht ist hierbei zunichst an eine menschliche
Haltung gedacht, weil wir nicht vorschnell letzte theologische und geist-
liche Motive in Anspruch nehmen diirfen, wo uns zunéchst natiirliche
Moglichkeiten an die Hand gegeben sind. Zuversicht in diesem Sinn ist
nicht ausschlieflich an objektive gute Aussichten gebunden. Sie ist min-
destens ebensosehr eine Charakterfrage. Wir kénnen unseren Blick, unser
Ohr und unser Reden sehr wohl filtern. Ohne einen Deut an der Wirklich-
keit zu verfilschen, erleben wir dann die Welt und unsere eigene Existenz
anders. Dies in unser mitbriiderliches Gesprich einbringen, heifit eine neue
Moglichkeit erkennen. Es soll uns nicht verwehrt sein, bei unseren Mit-
briidern los zu werden, was sich angestaut hat. Aber darin diirfen sich
unsere Begegnungen, fiir die wir mehr Sinn haben und deren wir mehr
bediirfen als frithere Generationen, nicht erschépfen. Das Sachgesprach,
das theologische und das geistliche, mufl den Vorrang haben. Ist es wirk-
lich ein solches, so miindet es nicht in ein bedriickendes Problematisieren
ein. Von selbst tritt das oft engmaschige Klagen zuriick, dem bisweilen
gleichlautende Resignation oder aber naiver Optimismus gegeniiberstehen,
die beide auf den Gesprachspartner niederschmetternd wirken. Das Bemii-
hen um das Sachgesprach verhindert auch, dafl die Zusammenkiinfte der
Priester, sei es in einer Art Schutzmafinahme oder aus Mangel an Geistig-
keit, keinen anderen Inhalt als eine aufwendige Gemiitlichkeit haben, mit
der sich gerade der wache junge Priester nicht zufrieden geben kann. Es
dirfte aufler Zweifel stehen, dafl unser mitbriderliches Gesprach, dessen
wesentliche Funktion in der sogenannten Priesterseelsorge erst langsam
begriffen wird, noch einer betrichtlichen Kultivierung bedarf. Gelingt sie
uns, so schafft sie unmittelbar den Raum, in dem wir uns briiderlich die
Zuversicht aus dem Glauben bezeugen. Dieses fundamentale christliche
Geschehen ist im eigentlichen Sinn ein priesterlicher Dienst, griindend im
gemeinsamen Priestertum aller, um so mehr den geweihten Priestern auf-
getragen — auch fiir einander.



Paul Picard 42

b) Weite. Manche verantwortlichen Minner der Kirche erschrecken,
wenn fiur die weitherzige Haltung des Priesters eine Lanze gebrochen
wird. Sie denken sogleich an Willkiir, Unzuverlassigkeit, Storung der
acies bene ordinata und an den ,vorauseilenden Gehorsam”. Gewif§ kom-
men Fehleinstellungen vor, die mit miflbrauchlicher Berufung auf die
Weite des eigenverantwortlichen Gewissens gerechtfertigt werden. Weite
des Geistes, der Gesinnung und des Gewissens steht jedoch nicht im Ge-
gensatz zur Treue und Festigkeit, zur Einordnung und zum mindigen Ge-
horsam, sondern im Gegensatz zur Enge, zum Rigorismus und Legalismus
und zur festgefahrenen Sicherheit. Natiirlich konnen die Meinungen tiber
das, was lax oder ungehorsam, und das, was weit- und grof8herzig ist, stark
auseinandergehen. Letztlich entscheiden Liebe, Demut und Wahrhaftig-
keit dartiber, ob ein Christ ,freier Gottesknecht* (J. M. Reufl) in der
Kirche oder Gefangener seines Eigenwillens ist.

Wir diirfen in unserem Zusammenhang darauf verzichten, pastoral-
theologische Probleme im Hinblick auf die Spannung von Autoritit und
Freiheit, Gesetzestreue und Eigenverantwortung zu untersuchen. Unser
Blick richtet sich auf die priesterliche Lebensfithrung. Perioden des Uber-
gangs sind dadurch gekennzeichnet, dafl herkémmliche Formen noch im-
mer Giltigkeit beanspruchen, zugleich aber als nicht mehr angepafit und
als driickend empfunden werden. Im Lebensstil des Priesters, der prin-
zipiell von seiner Berufung und amtlichen Sendung bestimmt wird und
somit hinsichtlich etwa des bewufit iibernommenen Zgslibates oder der
Pflichterfiillung an der zugewiesenen Stelle keine Inkonsequenzen zulafit,
gibt es Bereiche, die man durchaus als Konventionen im Ubergang bezeich-
nen kann. Sie entstammen der Zeit, in der der Neunzehnjihrige mit Ein-
tritt ins Seminar bereits dem gesellschaftlichen Stand des Klerus zu-
gerechnet wurde. Noch vor wenigen Jahrzehnten fuhr der Seminarist in
Soutanelle in die Ferien. Wir diirfen keineswegs unterschitzen, welche
Hilfe far die Verwirklichung der priesterlichen Existenz die Zuordnung
zu einem gesellschaftlichen Stand einst brachte. Heute wird man aber
sagen miissen, dafl nicht mehr der Stand und seine Insignien den Priester
tragen, sondern allein seine priesterliche Gesinnung. Sie schafft auch die
rechten Formen fir den Lebensstil, unabhingig davon, ob sie im her-
kémmlichen Sinne standesgemifl oder aus der Situation erspiirt sind. Um
letzteres geht es, wenn in diesem Zusammenhang von Weite die Rede ist.
Das wird im folgenden von einer weiteren Sicht beleuchtet.

c) Offenheit fiir die kiinflige Entwicklung. Wir haben uns eingangs dar-
auf beschrinkt, ohne eigene Stellungnahme die Diskussion um die kiinftige
Gestalt des Amtes wiederzugeben. Die Diskussion, die naturgemifl Un-
sicherheiten schafft und relativierend wirkt, soll uns nicht mitreiflen. Nach-



Die gegenwiirtige Diskussion um die priesterliche Existenz 43

dem wir entschieden darauf ausgingen, als Priester bestehen zu kénnen in
der Zeit der Diskussion um den Priester, ist ein Ausblick auf die sich ab-
zeichnende Entwicklung gewif} niitzlich. Wir haben realistisch damit zu
rechnen, daf die Zahl der Priesterberufe noch weiter zuriickgeht, sowohl
relativ als auch absolut. Hand in Hand damit wird sich auch die Krise der
Seelsorge und ihrer Struktur verschirfen. Wir wissen auch, dafl die Mog-
lichkeiten des einzelnen Priesters, diese Entwicklung aufzufangen, recht
begrenzt sind. In der gleichen Situation befanden sich auch die Mitbriider
in fritheren Ubergangsperioden, ohne deren Einsatz und Durchhalten der
Eintritt der Kirche in eine neue Zeit nicht moglich gewesen ware. Resi-
gnation ist also unangebracht. Wenn wir dagegen nicht recht wissen, wie
es da und dort weiterzugehen hat, so sollten wir damit rechnen, daf dies
heilsgeschichtlich notwendig ist. Wir wiren sonst wahrscheinlich zu sicher
und ohne die Offenheit, auf die der Geist Gottes rechnet, wenn er Neues
mit uns machen will. Mutet uns riickblickend die Kirche der Zeit vor dem
Konzil bis tief in die Mitte des letzten Jahrhunderts hinein nicht zu
wissend an? Offenbar braudhte sie in jener Epoche solche Sicherheit, so dafl
wir ihre Festungsmentalitit zu Unrecht beméngeln. Wir jedenfalls missen
Kirche-auf-dem-Wege sein. Richtunggebende Zeichen werden wir von
Fall zu Fall entdecken, und nicht immer wird Einhelligkeit dariiber beste-
hen, wie sie zu deuten sind. Bei all dem ist groflartig, wie sehr es in
unseren Tagen wieder einmal hervortritt, dafl nicht nur Papst und
Bischéfe, Kurialtheologen und andere Spezialisten das Ohr der Kirche
fiir die Stimme des Heiligen Geistes bilden. Wann wurde von der suchen-
den Wanderung so wie gegenwirtig die ganze Breite der Jiingergemeinde
erfafit? So wird auch vom einzelnen Priester mehr denn je die Entwick-
lung mitgestaltet. Der Vorwurf sollte uns nie treffen, dafl wir nicht mutig
genug im Geiste des Evangeliums vorangeschritten sind. Das bezieht sich
auch auf die weitere Entwicklung der priesterlichen Existenz. Vermutlich
wird sich die amtliche Sendung — mit und ohne Weihe —, die trotz Kate-
cheten, Seelsorgehelferinnen und Laientheologen noch immer auf den
Priester, wie wir ihn heute haben, konzentriert ist, auffachern und dem
Priester einen weiteren Zug seiner Einmaligkeit als Trager des Dienst-
amtes nehmen. Die Pluriformitdt des Amtes wird aber gleichzeitig neue
Mbglichkeiten fiir uns und unsere Nachfolger, die wir das Priestertum zur
Lebensberufung erhalten haben, erdffnen. Die Uberlegungen zur Pluri-
formitit, die vielen noch unheimlich scheint, sind ja nicht die Erfindung
neuerungssiichtiger Spekulanten, obwohl es auch solche gibt, sondern
neben anderem eine Antwort auf das plurale Leben unserer Zeit und
Gesellschaft. Wie diese Auffacherung im einzelnen aussehen wird, wissen
wir noch nicht. IThren Anfang nimmt sie, wenn wir die ersten verheirateten



Mario Schoenenberger 44

Diakone unter uns haben. Fiir den Priester, der sich versteht wie wir,
konnte sie einen Gestaltwandel bringen, auf den hin unsere personliche
Berufung bereits angelegt ist. Johannes Bours? hat diesen Gedanken (lei-
der noch unverdffentlicht) weiter verfolgt, angeregt durch ein Wort Ernst
Kasemanns auf dem Evangelischen Kirchentag im Juni 1967 in Han-
nover??: ,Wir haben zu viele Manager und zu wenig Partisanen, aber wir
werden nur kraft eines christlichen Partisanentums aus dem religiésen
Getto wieder ins freie Feld brechen.” Der Priester als christlicher Partisan?
Das Wort mit seinem militdrischen Beigeschmack 143t uns zun4chst z6gern,
bis wir es seiner kriegerischen Einfarbung entledigt und nach seinen ge-
sellschaftlichen Dimensionen hin untersucht haben. Dann eroffnet es uns
den Blick auf ein priesterliches Leben und Wirken, das nicht einer aus-
klingenden Epoche angehért und das doch alles fortfithrt, was uns einst
veranlafite, Priester zu werden, und heute bestimmt, Priester zu sein.

Gemeinschaft aus dem gemeinsamen Leben

Eine Ansprache von Mario Schoenenberger SJ, Rom*

Aus der Messe fiir die Einheit der Kirche:

Briider! Ich bitte euch, wandelt wiirdig der Berufung, die euch
zuteil geworden, in aller Demut und Sanfimut.

Seid geduldig und ertraget einander in Liebe; und seid eifrig
bestrebt, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band des
Friedens: Ein Leib, ein Geist, wie thr ja auch in eurer Berufung zu
einer Hoffnung berufen seid — ein Herr, ein Glaube, eine Taufe,
ein Gott und Vater aller, der da ist iiber allen und durch alles und
tn uns allen. Eph 4, 1-6

In der Gegenwart Christi, des Erbauers der Gemeinschaft der Kirche, des
Griinders der Einheit, wollen wir uns auf uns selbst und auf unsere Ge-
meinschaft besinnen; gleichsam eine Gewissenserforschung vor Thm, dem
Herrn, dem Bruder, dem Freund, halten. Wir missen bekennen, daf} es
die Gemeinschaft, so wie sie die Texte der Votivmesse um die Einheit der

21 Spiritual am Coll. Borrom3um, Minster i. W.

22 Herder-Korrespondenz 21 (1967) 879.

* Im September 1967 waren an 150 Jesuiten der Westdeutschen Ordensprovinz in Frank-
furt am Main zusammengekommen, um im Hinblick auf die vom Konzil geforderte ,zeit-
gemife Erneueruug® der Orden miteinander iiber ihre Gemeinschaft und ihre Arbeiten zu





