Mario Schoenenberger 44

Diakone unter uns haben. Fiir den Priester, der sich versteht wie wir,
konnte sie einen Gestaltwandel bringen, auf den hin unsere personliche
Berufung bereits angelegt ist. Johannes Bours? hat diesen Gedanken (lei-
der noch unverdffentlicht) weiter verfolgt, angeregt durch ein Wort Ernst
Kasemanns auf dem Evangelischen Kirchentag im Juni 1967 in Han-
nover??: ,Wir haben zu viele Manager und zu wenig Partisanen, aber wir
werden nur kraft eines christlichen Partisanentums aus dem religiésen
Getto wieder ins freie Feld brechen.” Der Priester als christlicher Partisan?
Das Wort mit seinem militdrischen Beigeschmack 143t uns zun4chst z6gern,
bis wir es seiner kriegerischen Einfarbung entledigt und nach seinen ge-
sellschaftlichen Dimensionen hin untersucht haben. Dann eroffnet es uns
den Blick auf ein priesterliches Leben und Wirken, das nicht einer aus-
klingenden Epoche angehért und das doch alles fortfithrt, was uns einst
veranlafite, Priester zu werden, und heute bestimmt, Priester zu sein.

Gemeinschaft aus dem gemeinsamen Leben

Eine Ansprache von Mario Schoenenberger SJ, Rom*

Aus der Messe fiir die Einheit der Kirche:

Briider! Ich bitte euch, wandelt wiirdig der Berufung, die euch
zuteil geworden, in aller Demut und Sanfimut.

Seid geduldig und ertraget einander in Liebe; und seid eifrig
bestrebt, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band des
Friedens: Ein Leib, ein Geist, wie thr ja auch in eurer Berufung zu
einer Hoffnung berufen seid — ein Herr, ein Glaube, eine Taufe,
ein Gott und Vater aller, der da ist iiber allen und durch alles und
tn uns allen. Eph 4, 1-6

In der Gegenwart Christi, des Erbauers der Gemeinschaft der Kirche, des
Griinders der Einheit, wollen wir uns auf uns selbst und auf unsere Ge-
meinschaft besinnen; gleichsam eine Gewissenserforschung vor Thm, dem
Herrn, dem Bruder, dem Freund, halten. Wir missen bekennen, daf} es
die Gemeinschaft, so wie sie die Texte der Votivmesse um die Einheit der

21 Spiritual am Coll. Borrom3um, Minster i. W.

22 Herder-Korrespondenz 21 (1967) 879.

* Im September 1967 waren an 150 Jesuiten der Westdeutschen Ordensprovinz in Frank-
furt am Main zusammengekommen, um im Hinblick auf die vom Konzil geforderte ,zeit-
gemife Erneueruug® der Orden miteinander iiber ihre Gemeinschaft und ihre Arbeiten zu



Gemeinschafl aus dem gemeinsamen Leben 45

Kirche schildern, in dieser Form, in dieser Heiligkeit und Vollkommen-
heit nicht gibt. So ist uns Gemeinschaft nicht gegeben, sondern aufgegeben.
So mochten wir sein, so wollen wir sein, so hoffen wir zu sein. Dieses Be-
kenntnis schafft in uns nicht Bekiimmernis. Wenn wir daran denken, daf§
es die normale Situation jedes Menschen, jeder Gemeinschaft, auch der
heiligen Gemeinschaft der Ehe ist, nicht ein fir allemal gegeben, sondern
jeden Tag neu aufgegeben zu sein, wenn wir also schlicht bekennen, daf}
wir nicht so eins sind, wie wir eins sein sollen und wollen, dann bekennen
wir das in der Gemeinschaft mit allen Menschen, und mit allen Christen,
die sich auf Christi Namen hin besonnen haben. Und darum wissen wir
auch, daf das Entstehen und das Gelingen solcher Gemeinschaft von uns
eine Conversio fordert, eine Umbesinnung! Nicht eine Umbesinnung des
anderen, des Bruders, sondern meine Umbesinnung, meine Conversio.
Und wir wissen auch, dafl wir diese Conversio, diese tiefste innere Wand-
lung, die heute notwendig ist, nur im Hinblick auf Christus, nur im Ver-
trauen auf Thn und darum nur in der Kraft des Glaubens leisten konnen.
Wir miissen, jeder von uns, anders werden, damit die Gemeinschaft, so
wie wir sie hoffen und fiir die Zukunft unseres Ordens wiinschen, Wirk-
lichkeit wird! Wir missen uns auch gemeinschaftlich in diesen Tagen und
in den kommenden Zusammenkinften auf die Erstellung einiger unerlafi-
licher Bedingungen, die solche Gemeinschaft ermoglichen, besinnen.

Zu solchen Bedingungen gehort, dafl wir nicht nur, nicht einmal zuerst,
Gemeinschaft der Arbeit und des Apostolates sind, sondern Gemeinschatft
des Lebens. Wir miissen vor der Arbeit, vor dem Zeugnis schon Gemein-
schaft geworden sein, damit unser Zeugnis und unsere Arbeit glaubwiirdig
seien.

Damit zusammenhingend eine zweite Bedingung: Auch unser Mit-
bruder muf} uns nicht in erster Linie der Mitarbeiter im Apostolat und
nicht in erster Linie dieser oder jener Fachmann sein, sondern der Mit-
bruder, dieser konkrete, uns zugesellte und aufgegebene Mensch. Hier
wird das Gebot einer tiefen Conversio besonders eindringlich fithlbar.
Wissen wir eigentlich, wer unser Mitbruder ist? Kennen wir ihn? Wir
wissen, was er weifl, wir kennen seine Situationen, wir wissen viel vor
ihm, aber kennen wir das Eigentlichste von ihm? Haben wir tiberhaupt
die Kraft und die Bereitschaft, uns als Menschen im Tiefsten zu begegnen
und in diesem Tiefsten der Begegnung unser Anderssein anzunehmen?

Dafl du nicht ich, und ich nicht du bist, dafl du anders bist, anders denkst,

sprechen. Bei dieser Gelegenheit hielt u. a. Pater Mario Schoenenberger, Rom, Assistent
der deutschen (Jesuiten-)Assistenz am romischen Generalat, in einer Eucharistiefeier fol-
gende Ansprache und Pater Hermann-Josef Wallraff, Frankfurt am Main, Hochschule
St. Georgen, das anschlieBend wiedergegebene Schlufireferat, das auch fiir andere aposto-
lisch tdtige Orden in der gegenwirtigen Situation anfschlufl- und hilfreich sein diirfte.



Mario Schoenenberger 46

von anderswoher kommst, anderswohin gehst — wollen wir in diesem
Tiefsten das Anderssein wirklich annehmen und selbst in dieser Annahme
anders werden?

Eine dritte Bedingung der Conversio und damit des Gelingens der Ge-
meinschaft aus Christus liegt in dem oft erwdhnten Hinweis auf die Uber-
schaubarkeit unserer menschlichen Bezichungen zueinander. Sicherlich
nicht in dem Sinn, dafl wir kleine abgeschlossene Lebensgemeinschaften
schaffen, aber doch in dem Sinn, dafl wir uns bemtihen, unsere grofien Ge-
meinschaften innerlich aufzugliedern und menschliche Beziehungssysteme
darin zu erméglichen, in denen der einzelne den Mitbruder wahrhaft
finden kann. Denn zu diesem Finden gehort ein gewisses Verweilen. Wenn
die Gemeinschaft zu grofl und ungegliedert ist, wechselt der einzelne Mit-
bruder wie das Bild eines Films an der eigenen Seele vorbei. Eine schop-
ferische Bemithung von uns allen um solche iiberschaubare Beziehungs-
raume in unseren Gemeinschaften ist gefordert, damit das Eigentliche, das
Aufbauende der wirklichen Einheit gelingt.

Eine vierte Bedingung, um die wir uns ebenfalls gemeinschaftlich mii-
hen miissen, ist endlich diese: Wir miissen versuchen, daf} jeder von uns
und daf} unsere groflen wie kleinen Gemeinschaften in normalen Lebens-
situationen beheimatet sind. Dafl uns nicht zu viel von der Sorge und
Miihe des Alltags, wie sie jedem Christen und jedem Menschen widerfah-
ren, erspart bleibt.

Wenn wir in gemeinsamer Anstrengung und in dieser Anstrengung
anders werdend, uns um die Verwirklichung dieser Bedingungen bemiihen,
und wenn wir das alles aus dem Willen zu einer tiefen Conversio,
zum Anderswerden zu nahren suchen, dann wird uns die Gemeinschaft
von Christus geschenkt werden. Das ist nicht ein eitler Glaube, keine
Hypothese, sondern etwas, was tatsichlich geschieht, ein Geschenk, das
jeden Tag und heute auf uns zukommt, Wasser, das aus dem Fels unserer
geschlossenen Seelen ausstromt. Wo zwei oder drei in meinem Namen
versammelt sind, bin ich mitten unter ithnen. Wo zwei oder drei sich
wahrhaft als Menschen gefunden haben, ist Christus mit ihnen, beginnt
diese kleine Gemeinschaft. Dann werden schopferische Antworten auf die
Probleme unserer Zeit, auf die Probleme menschlicher Existenz, auch auf
die Probleme unseres Ordens gefunden. Dann wird sich auch aus der
kleinen Gemeinschaft von zweien oder dreien die groflere der Zwolf auf-
bauen, der siebzig, die noch grofiere des ersten Konzils zu Jerusalem und
endlich die erste zeugnisgebende Kirche. Dann wird das kleine Senfkorn
wieder zum groflen Baum werden, die kleine Gemeinschaft zur grofien
»Societas Jesu®, die sich selbst gefunden hat und in diesem Finden auch
wieder Licht und Warme in Kirche und Welt ausstrahlt.





