
Mario Schoenenberger 44 

Diakone unter uns haben. Für den Priester, der sich versteht wie wir, 
könnte sie einen Gestaltwandel bringen, auf den hin unsere persönliche 
Berufung bereits angelegt ist. Johannes Bours21 hat diesen Gedanken (lei- 
der noch unveröffentlicht) weiter verfolgt, angeregt durch ein Wort Ernst 
Käsemanns auf dem Evangelischen Kirchentag im Juni 1967 in Han- 
nover22: •Wir haben zu viele Manager und zu wenig Partisanen, aber wir 
werden nur kraft eines christlichen Partisanentums aus dem religiösen 
Getto wieder ins freie Feld brechen." Der Priester als christlicher Partisan? 
Das Wort mit seinem militärischen Beigeschmack läßt uns zunächst zögern, 
bis wir es seiner kriegerischen Einfärbung entledigt und nach seinen ge- 
sellschaftlichen Dimensionen hin untersucht haben. Dann eröffnet es uns 
den Blick auf ein priesterliches Leben und Wirken, das nicht einer aus- 
klingenden Epoche angehört und das doch alles fortführt, was uns einst 
veranlaßte, Priester zu werden, und heute bestimmt, Priester zu sein. 

Gemeinschaft aus dem gemeinsamen Leben 

Eine Ansprache von Mario Schoenenberger SJ, Rom* 

Aus der Messe für die Einheit der Kirche: 

Brüder! Ich bitte euch, wandelt würdig der Berufung, die euch 
zuteil geworden, in aller Demut und Sanftmut. 

Seid geduldig und ertraget einander in Liebe; und seid eifrig 
bestrebt, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band des 
Friedens: Ein Leib, ein Geist, wie ihr ja auch in eurer Berufung zu 
einer Hoffnung berufen seid - ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, 
ein Gott und Vater aller, der da ist über allen und durch alles und 
in uns allen. Eph 4,1-6 

In der Gegenwart Christi, des Erbauers der Gemeinschaft der Kirche, des 
Gründers der Einheit, wollen wir uns auf uns selbst und auf unsere Ge- 
meinschaft besinnen; gleichsam eine Gewissenserforschung vor Ihm, dem 
Herrn, dem Bruder, dem Freund, halten. Wir müssen bekennen, daß es 
die Gemeinschaft, so wie sie die Texte der Votivmesse um die Einheit der 

21 Spiritual am Coll. Borromäum, Münster i. W. 
22 Herder-Korrespondenz 21 (1967) 379. 
* Im September 1967 waren an 150 Jesuiten der Westdeutschen Ordensprovinz in Frank- 
furt am Main zusammengekommen, um im Hinblick auf die vom Konzil geforderte •zeit- 
gemäße Erneuerung" der Orden miteinander über ihre Gemeinschaft und ihre Arbeiten zu 



Gemeinschaft aus dem gemeinsamen Leben 45 

Kirche schildern, in dieser Form, in dieser Heiligkeit und Vollkommen- 
heit nicht gibt. So ist uns Gemeinschaft nicht gegeben, sondern aufgegeben. 
So möchten wir sein, so wollen wir sein, so hoffen wir zu sein. Dieses Be- 
kenntnis schafft in uns nicht Bekümmernis. Wenn wir daran denken, daß 
es die normale Situation jedes Menschen, jeder Gemeinschaft, auch der 
heiligen Gemeinschaft der Ehe ist, nicht ein für allemal gegeben, sondern 
jeden Tag neu aufgegeben zu sein, wenn wir also schlicht bekennen, daß 
wir nicht so eins sind, wie wir eins sein sollen und wollen, dann bekennen 
wir das in der Gemeinschaft mit allen Menschen, und mit allen Christen, 
die sich auf Christi Namen hin besonnen haben. Und darum wissen wir 
auch, daß das Entstehen und das Gelingen solcher Gemeinschaft von uns 
eine Conversio fordert, eine Umbesinnung! Nicht eine Umbesinnung des 
anderen, des Bruders, sondern meine Umbesinnung, meine Conversio. 
Und wir wissen auch, daß wir diese Conversio, diese tiefste innere Wand- 
lung, die heute notwendig ist, nur im Hinblick auf Christus, nur im Ver- 
trauen auf Ihn und darum nur in der Kraft des Glaubens leisten können. 
Wir müssen, jeder von uns, anders werden, damit die Gemeinschaft, so 
wie wir sie hoffen und für die Zukunft unseres Ordens wünschen, Wirk- 
lichkeit wird! Wir müssen uns auch gemeinschaftlich in diesen Tagen und 
in den kommenden Zusammenkünften auf die Erstellung einiger unerläß- 
licher Bedingungen, die solche Gemeinschaft ermöglichen, besinnen. 

Zu solchen Bedingungen gehört, daß wir nicht nur, nicht einmal zuerst, 
Gemeinschaft der Arbeit und des Apostolates sind, sondern Gemeinschaft 
des Lebens. Wir müssen vor der Arbeit, vor dem Zeugnis schon Gemein- 
schaft geworden sein, damit unser Zeugnis und unsere Arbeit glaubwürdig 
seien. 

Damit zusammenhängend eine zweite Bedingung: Auch unser Mit- 
bruder muß uns nicht in erster Linie der Mitarbeiter im Apostolat und 
nicht in erster Linie dieser oder jener Fachmann sein, sondern der Mit- 
bruder, dieser konkrete, uns zugesellte und aufgegebene Mensch. Hier 
wird das Gebot einer tiefen Conversio besonders eindringlich fühlbar. 
Wissen wir eigentlich, wer unser Mitbruder ist? Kennen wir ihn? Wir 
wissen, was er weiß, wir kennen seine Situationen, wir wissen viel voi 
ihm, aber kennen wir das Eigentlichste von ihm? Haben wir überhaupt 
die Kraft und die Bereitschaft, uns als Menschen im Tiefsten zu begegnen 
und in diesem Tiefsten der Begegnung unser Anderssein anzunehmen? 
Daß du nicht ich, und ich nicht du bist, daß du anders bist, anders denkst, 

sprechen. Bei dieser Gelegenheit hielt u. a. Pater Mario Schoenenberger, Rom, Assistent 
der deutschen (Jesuiten-)Assistenz am römischen Generalat, in einer Eucharistiefeier fol- 
gende Ansprache und Pater Hermann-Josef Wallraff, Frankfurt am Main, Hochschule 
St. Georgen, das anschließend wiedergegebene Schlußreferat, das auch für andere aposto- 
lisch tätige Orden in der gegenwärtigen Situation aufschluß- und hilfreich sein dürfte. 



Mario Schoenenberger 46 

von anderswoher kommst, anderswohin gehst - wollen wir in diesem 
Tiefsten das Anderssein wirklich annehmen und selbst in dieser Annahme 
anders werden? 

Eine dritte Bedingung der Conversio und damit des Gelingens der Ge- 
meinschaft aus Christus liegt in dem oft erwähnten Hinweis auf die Uber- 
schaubarkeit unserer menschlichen Beziehungen zueinander. Sicherlich 
nicht in dem Sinn, daß wir kleine abgeschlossene Lebensgemeinschaften 
schaffen, aber doch in dem Sinn, daß wir uns bemühen, unsere großen Ge- 
meinschaften innerlich aufzugliedern und menschliche Beziehungssysteme 
darin zu ermöglichen, in denen der einzelne den Mitbruder wahrhaft 
finden kann. Denn zu diesem Finden gehört ein gewisses Verweilen. Wenn 
die Gemeinschaft zu groß und ungegliedert ist, wechselt der einzelne Mit- 
bruder wie das Bild eines Films an der eigenen Seele vorbei. Eine schöp- 
ferische Bemühung von uns allen um solche überschaubare Beziehungs- 
räume in unseren Gemeinschaften ist gefordert, damit das Eigentliche, das 
Aufbauende der wirklichen Einheit gelingt. 

Eine vierte Bedingung, um die wir uns ebenfalls gemeinschaftlich mü- 
hen müssen, ist endlich diese: Wir müssen versuchen, daß jeder von uns 
und daß unsere großen wie kleinen Gemeinschaften in normalen Lebens - 
Situationen beheimatet sind. Daß uns nicht zu viel von der Sorge und 
Mühe des Alltags, wie sie jedem Christen und jedem Menschen widerfah- 
ren, erspart bleibt. 

Wenn wir in gemeinsamer Anstrengung und in dieser Anstrengung 
anders werdend, uns um die Verwirklichung dieser Bedingungen bemühen, 
und wenn wir das alles aus dem Willen zu einer tiefen Conversio, 
zum Anderswerden zu nähren suchen, dann wird uns die Gemeinschaft 
von Christus geschenkt werden. Das ist nicht ein eitler Glaube, keine 
Hypothese, sondern etwas, was tatsächlich geschieht, ein Geschenk, das 
jeden Tag und heute auf uns zukommt, Wasser, das aus dem Fels unserer 
geschlossenen Seelen ausströmt. Wo zwei oder drei in meinem Namen 
versammelt sind, bin ich mitten unter ihnen. Wo zwei oder drei sich 
wahrhaft als Menschen gefunden haben, ist Christus mit ihnen, beginnt 
diese kleine Gemeinschaft. Dann werden schöpferische Antworten auf die 
Probleme unserer Zeit, auf die Probleme menschlicher Existenz, auch auf 
die Probleme unseres Ordens gefunden. Dann wird sich auch aus der 
kleinen Gemeinschaft von zweien oder dreien die größere der Zwölf auf- 
bauen, der siebzig, die noch größere des ersten Konzils zu Jerusalem und 
endlich die erste zeugnisgebende Kirche. Dann wird das kleine Senfkorn 
wieder zum großen Baum werden, die kleine Gemeinschaft zur großen 
•Societas Jesu", die sich selbst gefunden hat und in diesem Finden auch 
wieder Licht und Wärme in Kirche und Welt ausstrahlt. 




