Mitgliedschaft und Mitverantwortung
in den Orden heute

Aus der Sicht des Jesuitenordens

Hermann- Josef Wallraff S, Frankfurt/Main

Mitsehen, mithoren, mittragen, mitverantworten, diese Formel, offenbar
angelehnt an das Motto der CAJ, ,sehen, urteilen, handeln®, formte sich
in den letzten Tagen als Leitlinie unserer gemeinsamen Beratungen her-
aus. Ein zeitgemafies Motto fiir das Programm einer ,zeitgeméfien Erneue-
rung“! Allerdings, zeitgemall auch insofern, als bereits im Mitsehen die
Unterschiede hervortreten, der jeweils andere Blickwinkel. Eine Schau-
weise sei vorgefithrt. Sie besagt nicht alles.

I. Zustandsanalyse

Nachdem die deutschen Jesuiten aus der durch den Kulturkampf erzwun-
genen Emigration zuriickgekehrt waren, begann ein Prozef, der ihre
Arbeitsweise Schritt fiir Schritt betrdchtlich verdndert hat. Manche der
Modifikationen, die diesen Vorgang konstituieren, waren rein faktischer
Natur; sie brachten zum Ausdruck, wie die jeweils Handelnden sich und
den Orden geschen haben. Andere Verdnderungen der Arbeitsmethode
— und zwar die markanteren — sind offenbar funktional bedingt. Aller-
dings wandelte sich die Arbeitsstruktur der in Deutschland tétigen ,Socie-
tas Jesu“ keineswegs so generell, dafl derzeit nirgendwo mehr Leistungs-
stil und Lebensweise jener Patres zu beobachten wiren, die sich vor 60 Jah-
ren bemiuht haben, den Sinn des Ordens zu erfullen! Trotz ithrer beharren-
den Merkmale aber gingen die Jesuiten zu Arbeitsgebieten und zu einer
Arbeitstechnik tiber, die dem Ordensleben und dem Orden selbst eine
modifizierte Gestalt gegeben haben.

Nach wie vor tragt die Zugehorigkeit zum Orden die innerweltliche und
innerkirchliche Position des einzelnen Jesuiten. Der Respekt, der dem
Orden als Corpus gilt, 6ffnet Tiiren, die der private Namen nicht zu 6ffnen
vermochte. In diesem Respekt wird das Institutionelle des Ordens sichtbar,
wird deutlich, wie stark das Renommee des Verbandes den gesellschaft-
lichen Rang auch des stirksten Mitgliedes tiberragt. Also ist wie eh und
je der Orden als Orden am Werk, nicht eine Summe von Individuen, die
nur insofern eine Einheit sind, als sie eine parallele Ausbildung durchlau-



Hermann-Josef Wallraff 48

fen haben oder als sie durch den gleichen Vermégenskomplex unterstiitzt
und getragen werden.

Unbeschadet der ganz und gar nicht gebrochenen verbandlichen Bedeu-
tung des Ordens aber ist in vielen Landern eine Individualisierung seiner
Mitglieder und ihrer Arbeit bereits eingetreten oder noch im Gang, die zu
innerverbandlichen Anpassungen nétigt. Unterbleiben die filligen Adap-
tationen oder werden'sie nicht ins volle Bewufltsein gehoben, dann ent-
wickelt sich die Gefahr, dafl es innerhalb des Gebildes unvermittelt zu
starken Zerreiflproben kommt. Gewisse Symptome weisen bereits in die
Richtung dieser Gefahr.

Aller Aufmerksamkeit wert ist vor allem die Tatsache, dafl die Ordens-
obern — vornehmlich die héheren Positionen — in ein zunehmend kritisches
Licht geraten. Wahrscheinlich nicht lediglich deshalb, weil es den heutigen
Mitgliedern der Gesellschaft Jesu, im Vergleich zu ihren Altvitern, an
Tugend gebricht, mag der ewige laudator temporis acti das auch behaup-
ten. Bei nidherem Zusehen diirfte es sich um einen strukturell bedingten
Vorgang handeln. Nur sind die logischen Konsequenzen der Strukturver-
dnderungen nicht gezogen.

Aufgrund der sich wandelnden Konstellation der gesamtgesellschaft-
lichen Gegebenheiten, in die die Mitglieder des Ordens durch ihre Arbeit
verflochten sind, und kraft geistesgeschichtlicher Besonderheiten kommt
es eigengesetzlich zu einer Form der Emanzipation, die die einzelnen
stirker als Individuen exponiert. Nicht in erster Linie, weil sie von einem
Willen zu solcher Emanzipation beseelt wiren. Der geschichtliche Prozef}
emanzipiert sie, ob sie wollen oder nicht.

Ob das einzelne Mitglied des Ordens diesen oder jenen Grad an Aus-
bildung erreicht sowie die Energie, mit der es sich auf dem laufenden
hilt und fortbildet, also Merkmale des Jesuiten, die Jahrhunderte hin-
durch in ithrem Grundbestand durch die ratio studiorum, durch Quinquen-
nalexamen und konkrete Anweisungen von seiten der Obern sichergestellt
worden sind, haben sich weitestgehend in die Verantwortung des Beteilig-
ten verlagert. In die Verantwortung, nicht in das Belieben. Nun geht der
starkste Druck, sich fiir die Aufgaben fortzubilden, die man in Angriff
genommen hat, von der Konkurrenz profaner Kollegen und von seiten
einer kritischen Uffentlichkeit aus. Dafl sich der Jesuit dieser Konkurrenz
und Kritik in der Tat aussetzt, dafl er nicht in kleinbirgerliche Unauffal-
ligkeit ausweicht, dafiir haftet er auf die Dauer allein. Der Idee des Ordens
nach hat sich die Funktion des Obern in bezug auf diesen Zusammenhang
vollig gewandelt: Der Obere mufl die Werte-Wahl des einzelnen im Auge
behalten und vor allen Dingen zusehen, daf niemand unter Berufung auf
die Hausordnung, die Armut, die Hauslichkeit oder andere wohlklingende



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 49

Titel die unablassig notwendige Adaptation an das durchschnittliche Lei-
stungsniveau der profanen und kirchlichen Umwelt vernachlissigt. Wie in
der Anfangszeit des Ordens ist es die erste Funktion der Obern, den Riick-
zug ins ,Monastische“ zu versperren.

Mutatis mutandis gilt das, was hinsichtlich der Ausbildung und Fort-
bildung der Ordensangehdrigen gesagt wurde, auch in bezug auf deren
Arbeitsintensitit. Der Obere kann kaum noch dafiir haften, dafl die Inten-
sitdt, mit der ihm zugeordnete Mitglieder des Ordens arbeiten, eine hohe
bleibt. Zumal ihm eine geistgeschichtliche Komponente im Wege steht.
Strukturgeschichtlich scheint es so gewesen zu sein, dafl ein groRer Teil der
Orden und ein grofler Teil der Ordensleute nicht in erster Linie arbeitete,
um einen transitiven Effekt zu erzielen, vielmehr um der Werte willen,
die in der Arbeit selbst liegen. Sie beschéftigten sich, aber sie arbeiteten
nicht im strengen Sinn des Wortes. Zu untersuchen, wie weit das so war,
ist Sache der Historiker und jener Experten, die sich mit den verschiede-
nen Ordensregeln befassen. Immerhin gibt es zu bedenken, daf rheinische
Bauern und Handwerker nach wie vor Arbeitnehmer, die umstind-
liche Vorbereitungen treffen und trotz dieser nur lissig auf das Ziel zu-
steuern, mit dem entriisteten Ruf anzutreiben pflegen: , Tu keine Ménchs-
arbeit!“ Nicht der Obere, nur der einzelne selbst kann die Arbeit, die der
Orden leistet, bis zu der inhaltlichen Effizienz hochreifien, die heute in der
vergleichbaren profanen Umwelt erzielt wird.

Selbst so intensiv religiése Arbeiten wie Exerzitien und Predigtwochen
arrangiert, namentlich wenn sie speziellen Gruppen zugedacht sind, prak-
tisch kaum noch der Obere in seiner Eigenschaft als Oberer. Das Angebot
und die Nachfrage solcher Arbeiten wurde ausgesprochen personenbezo-
gen. Von Ausnahmen abgesehen, wird der einzelne Pater angeschrieben;
seine Eigenart gibt den Ausschlag, sein Sprachstil, seine Lebensart, seine
Intelligenz, seine Vorsicht oder sein Wagemut. Allein der Angesprochene
befindet dariiber, ob er die erwartete Leistung so oder anders kombiniert.
Schaltet sich einmal ein Oberer in die Details solcher Absprachen oder
Absichten ein, so resultieren meistens Spannungen, die fir beide Seiten
unerquicklich sind. Zudem geht das Maf} der Arbeiten, die der Orden
leistet, nach derartigen Versuchen sichtbar zuriick.

Nicht wenige Mitglieder des Ordens sind in ihrer Arbeit raumlich
isoliert. Niemand tastet den Grundsatz an, Universitit und Arbeitsort
seien so zu wihlen, dafl der Beteiligte in einem Haus des Ordens wohnen
konne. Der Grundsatz bleibt in Geltung; trotzdem mehren sich die Falle,
in denen er nicht befolgt werden kann. Im Ergebnis bilden sich die Bezie-
hungen zwischen dem einzelnen zu seinen Obern fiir eine kiirzere oder
eine langere Zeit auf relativ seltene Begegnungen und Besprechungen



Hermann-Josef Wallraff 50

zuriick. Seinen Alltag gestaltet er in eigener Verantwortung; er selbst ent-
wirft seine Tagesordnung; er selbst ist es, der die Zeiten des Schweigens
und der geistlichen Ubungen festsetzt.

Manche Arbeit nétigt den Pater, der sie ausiibt, sich in eine rechtliche
Stellung zu begeben, die seine Mitbriider nicht inne haben. Man denke an
die Seelsorge, die sich um die Strafgefangenen bemiiht, und zwar im
Hauptberuf. Selbst wenn der Ordensmann nicht Staatsheamter ist, unter-
stellt er sich einer Anstaltsordnung, auf die sein Oberer nicht den gering-
sten EinfluB hat. Er ist Weisungen unterworfen, die ihn weit iiber die
Dienststunden hinaus prigen, ausdriicklichen, persénlichen und mehr noch
solchen, die ihn, institutionell verfestigt, wie ein Netz umgeben.

Nicht nur der Beamte unter den Jesuiten und der dem Beamten dhnlich
gestellte Ordensmann hat im Alltag auf seine alleinige Verantwortung mit
profanen Autorititen zu tun. Der Direktor einer Schule beispielsweise
pflegt einen Schriftverkehr mit dem Kultusministerium, der intensiver ist
als die Beziehung zu seinem Provinzial. Hier und in analogen Féllen ist
das fiir den Orden Typische durch Mitglieder zur Geltung zu bringen, die
in der Regel nicht Obere im ordensrechtlichen Sinne sind. Was ihren
Arbeitsbereich betrifft, sind sie praktisch auch nicht von einem Obern ab-
hingig, so daf mittelbar doch dessen Entscheid die Verantwortung trige.
Selbst die alte und naheliegende Unterstellung, der einzelne Jesuit, dem
Aufgaben der geschilderten Art Gbertragen worden seien, handle in deren
Vollzug jeweils, wie sein Oberer hier und jetzt handeln wirde, wird
inhaltlich betrachtet nichtssagend. Denn der konkrete Obere kann meist
fiir den Zusammenhang gar keine Verantwortung ibernehmen, da dieser
ihm nicht im geringsten vertraut ist. Den Ausschlag gibt die Konzeption
des Ordens, die das Mitglied in sich selbst entwickelt hat und weiter ent-
wickelt. Der unmittelbar vor Ort tdtige Jesuit ist weder praktisch noch
theoretisch in der Lage, die Verantwortung fir seine Entscheidung und
damit die Kritik an diesen Entscheiden dem Obern oder dem Orden selbst
zuzuschieben.

Die oft zitierte Unterscheidung zwischen einer Arbeit, die in Eigenregie
und einer solchen, die in Fremdregie vorgenommen wird, bedarf dringend
weiterer Distinktionen. Es ist nicht alles Fremdregie, was der direkten
Regie des Obern entzogen ist. Auch wo seine Mitglieder tétig sind, ist der
Orden in einer eigenen Regie titig. Er handelt durch sich selbst und zwar
um so intensiver, je mehr das Mitglied, das hier und jetzt handelt, als
Jesuit gilt und nicht als irgendein privater Christ, und je starker der Ein-
flufl des Jesuiten — vollig abgesehen von dessen rechtlicher Stellung — ist.
Eine vertraglich vereinbarte Arbeit oder Position ist weder rechtlich noch
soziologisch gesehen in jedem Fall Fremdregie. Selbst rechtlich betrachtet



Mitgliedschafl und Mitverantwortung in den Orden heute 51

liegt eine gewisse Mitbestimmung vor. Realiter kann es sich um eine ziem-
liche Alleinbestimmung handeln. Das alles sagt nichts gegen die Zielset-
zung, die Arbeiten des Ordens betonter auf solche Gebiete zu verlagern, in
denen der Orden nur auf sich gestellt und vornehmlich durch seine Obern
zu operieren vermag. Die Frage ist nur, wie weit das Prinzip der Arbeits-
teiligkeit, auf dem ein hohes Mafl der erreichten Kultur und die Existenz
einer nicht geringen Quote der Menschheit beruht, auch die Jesuiten, ob
sie wollen oder nicht, zur Kooperation mit anderen Menschen und Gebil-
den nétigt.

Gewif} ist auch in den Jesuiten die Neigung lebendig, sich nicht zu ver-
fligbar zu halten. Rechtlich abgeschirmte Aufgaben kommen einer biirger-
lichen Sicherheit gleich; sie machen den, der sie libernimmt, unantastbar
wie einen Beamten. Einer staatlichen oder einer kirchlichen Autoritét
unterstellt, entzieht sich der Ordensmann der Gefahr, daff thn die Obern
bald um dieses, bald um jenes bitten, ihn bald in diesem, bald in jenem
Zusammenhang besdhiftigen. Er birgt sich in dem Establishment, dessen
Teil er geworden ist, anders als es sich die Griinder des Ordens gedacht
hatten. Ohne Zweifel ist derartiges an der zur Zeit beobachteten und beob-
achtbaren Individualisierung beteiligt. Aber hier liegt nicht die tragende
Ursache des Vorgangs.

Jede wissenschaftliche Spezialisierung, die nicht lediglich erworben,
sondern auch ein Leben lang genutzt wird, macht den stindigen Kontakt
mit den Institutionen und Kollegen des Fachgebietes erforderlich. Konkret
heifit das: Mitglieder des Ordens, die in ihrer Disziplin ernst genommen
werden wollen, sehen sich sehr viel haufiger zu einer Reise, zu einem
Besuch, zu einer offentlichen Diskussion veranlafit, als der mit zeitlos giil-
tigen Antworten befafite Denker der vergangenen Jahrhundertwende. Sie
dben Kritik im Namen ihrer personlichen Einsichten und werden mit
einem geriittelten Mafl an Kritik bedacht. Thre Sprechweise ist durch den
Jargon gewandelt, in dem sich die Disziplin gefillt, der sie angehoren.
Ihre Verflechtung in die Umwelt ist dem Obern nur im groben bekannt.
Der Obere ist nicht in der Lage, fundiert dariiber zu entscheiden, inwie-
weit hier der einzelne Vorgang Gewicht hat.

Es sei darauf aufmerksam gemacht, dafl hier keine Verhaltensmaximen
verkiindet werden. Es wird nur auf Trends verwiesen und auf Folgerun-
gen, die diesen Trends mitgegeben sind, soweit die Logik den Ausschlag
gibt.

Im Vergleich zu der Idee, die sich in der alten Ordensregel zeigt, nur in
Begleitung eines Mitbruders 6ffentlich aufzutreten (regula socii), sind die
weitaus meisten Jesuiten in erschreckendem Maf} auf sich gestellt; anlafi-
lich der Tagungen, an denen sie teilnehmen, in den Beratungsgremien, am



Hermann-Josef Wallraff 52

Verhandlungstisch, auf Reisen, im Urlaub, in der Individualseelsorge;
Mitbriider und Obere sind weit weg. In dem Maf}, in dem die profane
Kleidung @blich wird, entféllt auch der stitzende Blick einer besorgten
oder kritischen Umwelt. Wird die Idee des Ordens nicht von dem, der
ihm zugehort, persénlich verantwortet, so kann auch der Obere sie nicht
durchsetzen.

Allmahlich werden selbst die klassischen Zentren des Ordenslebens, das
regelmiflige miindliche Gebet, die Meditation, die tdgliche Zelebration
zum personlichen Entscheid.

Das Amt eines Obern unterliegt einer deutlichen Reduktion. Mag es
friher einmal seine Aufgabe gewesen sein, die Arbeit der Ordensmitglie-
der sowohl anzusetzen wie im Vollzug zu steuern; das geht in bezug auf
wichtige Funktionen des Ordens nicht mehr. Der Obere kann sich berich-
ten lassen, nicht zu genau, sonst ertrinkt er sofort unter der Fille von
Zusammenhidngen, Begriffen und Namen, die er mit bestem Willen
nicht zu bewiltigen vermag. Oft genug kann er nicht einmal den Entscheid
treffen, diese Arbeit sei itbermorgen zu beenden. Nicht selten ist seine Ver-
antwortung auf die Rolle reduziert, bei groflen Pilichtwidrigkeiten zuzu-
greifen, und auf die Funktion, entsprechende Nachwuchskrifte freizuge-
ben oder nicht.

Eine geistesgeschichtliche Strémung unterstiitzt den partiellen Struktur-
wandel, den die Arbeit des Jesuitenordens infolge der Entwicklung er-
fahrt, in der die profane Gesellschaft begriffen ist. Auch diese Stromung
verlagert die Haftung stirker auf die Mitglieder des Ordens, macht zuerst
diese Mitglieder zum Adressaten der Kritik, die am Orden und die im
Orden geiibt wird.

Der Grundgedanke des Ordens ist rechtlich gefafit worden. Man hat
versucht, ihn durch generelle Normen auszudriicken, auf der einen Seite
durch negative, verbietende, auf der anderen durch positive, weisende; da
und dort durch prinzipienhaft strenge, meist aber durch elastisch offene.
Nun aber erweist sich, dafl die generellen Klauseln, sieht man von den
wenigen harten Prinzipien ab, in Anbetracht der vielschichtigen Wert-
Nuancen, die in den Entscheidungssituationen des heutigen Alltags zur
Debatte stehen, kaum eine Handreiche bieten. Sie lassen jeweils mehrere
Werte-Kombinationen zu, die sich nur durch Nuancen unterscheiden,
jedoch gerade durch Nuancen, die umstritten sind. Die Alternativen haben
sich verfeinert, wobei die Feinheiten nicht jedem ungeschulten Auge sicht-
bar sind. Zustandig wird das Wertbewufitsein des Kundigen, nicht mehr
das Wertbewufitsein einer von anderswo begriindeten Autoritit, die nur
auf die Beachtung der generellen Normen zu achten hat. Was letztlich zu
beachten ist, ist den Autorititen dieser Art iberhaupt nicht erkennbar,



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 58

jedenfalls nicht in ihrer Eigenschaft als metafunktional begriindete
Autoritat.

Mit der Unbefangenheit vorskeptischer Kulturen hat man lange Zeit
generelle Gesetze konkreter gelesen, als es die Logik erlaubt. Weil es
iiblich war, sie so zu verstehen, weil alle Welt sie so verstand, weil nie-
mand auf den Gedanken kam, sie konnten auch eine andere Auslegung
zulassen. Oder aber es erschien eine Verhaltensnorm im Gewand des zeit-
los giiltigen Gesetzes, obgleich es sich bei ndherem Zusehen nur um eine
mittelfristige Consuetudo handelte. Gut beraten durch die Ideologiekritik
und durch die moderne Methodologie, ist die derzeitige Epoche bestens
darin gelibt, derartiges zu entlarven. Es entfallen zahlreiche konkrete
Weisungen, deren man noch vor wenigen Generationen sicher war. Das
Feld wird offener; die Autoritéten treten stirker in den Hintergrund. Zu-
stindig wird der Handelnde selbst, der einzelne und seine Deutung der
Idee, der einzelne und sein Wertbewufitsein. Jedenfalls weist der gesell-
schaftliche Trend in diese Richtung.

So dicht Systeme von Verhaltungsanweisungen wie Ordensregeln auch
formuliert sein mogen, in der laufenden Periode treten die Liicken der
Normen stirker ins Bewufitsein. Deutlicher als in anderen Phasen erkennt
alle Welt, wie oft der einzelne selbst einschldgige Werte gegeneinander
abzuwigen, miteinander zu kombinieren hat. Negativ ausgedriickt: Die
generellen Aussagen seiner Konstitutionen lassen den Ordensmann genau
so mit seinem Entscheid allein, wie dies die Obern mit ihrer Autoritit tun.
. Tatsdchlich liegt die Verantwortung in der Feinabstimmung, um die es
bei dem erreichten Entwicklungsstand meistens geht, nicht aber auf der
Ebene der Obern oder der generellen Norm. Vielleicht war das Ordens-
leben wirklich einmal in erster Linie eine Exekutive von Regel und Befehl.
Zur Zeit ist es das nicht. Zur Zeit ist der Alltag des Ordens und seiner Mit-
glieder eher eine durch den einzelnen verantwortete Exekutive der
Ordensidee. Ein Maf an Freiheit, das intensiver bildet als Gesetz und
Weisung.

Der durch die Praxis vollzogene und durch die derzeitige Interpretation
genereller Normen unterstiitzte Prozefl einer Reduktion der Zustindig-
keit des Obern kollidiert offenbar einigermaflen mit der Schauweise, in
der man die Ordenskonstitutionen seit der Zeit des Absolutismus und bis
hinein ins 20. Jahrhundert auszulegen pflegte. Niemand mehr hélt es fiir
einen Affront gegen die biblischen Biicher, durch genaueste Hermeneutik
festzustellen, was in ihnen zeitbedingte Einkleidung und was zeitlos giil-
tige Aussage und Weisung ist. Im Gegenteil! Um der Dignitit der Bibel
willen gilt jede vulgire Form des Verstindnisses als verpont. Auf die
Dauer kommt es auf den allein fruchtbaren Kern an. Deshalb befreit man



Hermann-Josef Wallraff 54

diesen Kern immer wieder aus geschichtlichen Uberlagerungen. Was in
bezug auf den Text aller Texte fruchtbar ist, ist hinsichtlich der Konstitu-
tionen nicht Blasphemie. Die groflere Ehrfurcht zeigt sich in der sauberen
Analyse, nicht in zeitbedingt vorschneller Deutung.

Mit welcher Akribie hat die Theologie den Begriff der Tradition als
einen dynamischen herausgearbeitet. Wenn man an die Entwicklungen
der Dogmen denkt, hat sich gerade das Dynamische als fruchtbar erwie-
sen. Tradition ist nicht ein fixierter Bestand, sondern ein lebendiges Prin-
zip, die Entfaltung des Vorgegebenen und nicht ein statisches Datum.
Wie anlédflich der geschriebenen Texte ist daran zu erinnern, daff auch
in bezug auf die Tradition die Kirche voranschreitet. Ist die dogmatische

Tradition eine dynamische, so ist dies im Prinzip auch die Tradition der
Orden.

Der Funktionsschwund der ordensrechtlichen Autoritaten kollidiert mit
dem Bewufltsein mancher seiner Mitglieder. Materialisiert zeigt sich diese
Tatsache, so dialektisch es klingen mag, zuerst in der permanenten und
heftigen Kritik, mit der gerade diese Ordensmitglieder die Obern beden-
ken. Weil sie ein stark idealisiertes Bild des Obern in die Konstitutionen
hineinlesen, zersetzen sie im Ergebnis die zwar wesentlich geringere, aber
praktisch unverzichtbare Autoritit der geschichtlich-tatsdchlichen Tréiger
der ordensrechtlichen Gewalt. Anders, als es aus fritheren Perioden berich-
tet wird, geht die Intensitit der Kritik, der die hoheren Obern unterwor-
fen sind, bei einem Wechsel der Personen im Amt nur in den ersten
Wochen zuriick. Grund dieses Phianomens kann nur die habituelle Uber-
forderung des Ordensobern sein, es sei denn, wider alle Wahrscheinlich-
keit wiirde der Jesuitenorden Jahrzehnte hindurch einen schlechten Griff
in der Auswahl der rechtlich Verantwortlichen gehabt haben. Im Riick-
blick ist das Gegenteil beweisbar. Und trotzdem die nicht abreiffende zer-
setzende Kritik an den hoheren Obern.

Es diirfte nicht Zufall sein, dafl es dem Orden immer schwerer fallt, die
Posten der hoheren Obern zu besetzen, jemanden zu finden, der fir ihre
Ubernahme bereit ist. Das Amt wird zum Ballast. Auf der einen Seite
unterliegt es einem deutlichen Funktionsschwund, auf der anderen Seite
wird es iiberfordert. Beweis fiir den Funktionsschwund ist neben Wichti-
gerem auch die Tatsache, dal sich die Triger der Ordensgewalt weit-
gehend auf eine buchhalterliche Tatigkeit, einen buchungstechnischen
Schriftverkehr untereinander und Akte der Vermégensverwaltung abge-
dringt sehen. Das ist eine nicht gerade begeisternde Arbeit, wenigstens
nicht fiir den, der fiir eine andere Aufgabe ausgebildet worden ist.

Ob durch eine Form der Buchhaltung vollbeschiftigt oder nur mit einer
Regierung zur linken Hand befafit, in beiden Féllen ist der Obere weit



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 55

davon entfernt, die Kritik jener Mitglieder zu vermeiden, die Anspruch
auf eine gestraffte Fithrungskonzeption, auf eine inhaltlich gefiillte und
nicht nur rechtlich konzipierte Monarchie erheben. In auffallender Weise
iiberdauert der nach oben gerichtete Vorwurf den Wechsel in den Fiih-
rungsgremien, es wiiliten diese nicht, was sie wollten, sie taten nicht, was
sie sollten. Eine derartig stetige Kritik diirfte weniger auf personelle als
auf strukturelle Mingel aufmerksam machen. Fiir jeden Soziologen ist das
sclbstverstandlich. Offenbar ist das Amt, so wie es von den Kritisierenden
gedacht wird, iiberhaupt nicht erfullbar. Strukturelle Zerrungen dieser
Art konnen das Gebilde auf die Dauer vollig zersetzen. Das gruppen-
spezifische Selbstbewufltsein sinkt; der Wille zu Zugehdrigkeit und Lei-
stung 4Rt nach. Landauf, landab sucht man nach dem starken Mann. Ver-
gebens! Denn dieser Ausweg ist verbaut. Es kommt kein Engel, um die
Aufgaben zu erfiillen, die kein Sterblicher erfiillen kann.

II. Forderungen und Aufgaben

Alle Erwartungen, denen der Orden geniigen soll, seien sie von aufien her
an ihn gerichtet oder in seinem eigenen Bereich lebendig, fordern in erster
Linie die Mitglieder des Verbandes heraus.

Die Mitglieder sind es, die dafiir haften, dal das Prestige des Ordens
gewahrt bleibt. Sie, nicht die Obern sind der Orden, wie die Christen es
sind, die die Kirche bilden und nicht die Bischofe. Es handelt sich um eine
ausgesprochene Parallele zur Fortentwicklung des Kirchenbewufltseins.
Anders als die juristisch zustéindige liegt die praktisch tatsichliche Repré-
sentanz des Ordens nicht bei den Inhabern der Ordensgewalt. Das geht
schon daraus hervor, daf die Offentlichkeit die Namen der Obern zumeist
nur kennt, wenn die Namen vor der Ubernahme des Amtes bekannt
waren.

Die iiberhitzte Kritik an den Obern, die sich zu einer quasi institutiona-
lisierten Permanenz verdichtet hat, und die den Verband auf die Dauer
funktionsunfihig zu machen droht, geht voraussichtlich erst wieder auf
das allenthalben unter den Menschen iibliche Mafl zuriick, wenn die Mit-
glieder in dem Bewufitsein leben und handeln, dafl sie den Orden aktuie-
ren und jede Kritik im Orden und am Orden auffangen miissen. Gewif}
diirfte ein Teil der Kritik, die an den Obern geiibt wird, langst eine Form
der unbewuflten Selbstkritik der Mitglieder sein. Bewufit vollzogen aber
fallt die Selbstkritik normalerweise sehr viel ruhiger und toleranter aus.
Ruhiger und richtig adressiert leistet die Selbstkritik einen notwendigen
Beitrag zum Gemeinwesen, wirkt sie nicht zersetzend wie in der Form der
standigen Uberforderung anderer Personen.



Hermann-Josef Wallraff 56

Keineswegs macht das sich wandelnde Selbstverstindnis des Ordens es
notwendig, die monarchische Struktur des Gebildes anzutasten. Im Gegen-
teil! Das ewige Wihlen beunruhigt die demokratisch gefiigten Orden nicht
wenig. Sie verschwenden ein gertitteltes Mafl an Energie auf ziemlich
belanglose Unterschiede. Unbeschadet der monarchischen Ordnung aber
ist in erster Linie das Bewufltsein des Ordens stirker auf die Vollhaf-
tung jedes einzelnen Mitgliedes und der Gruppen der Mitglieder abzustel-
len. Er, der Jesuit, isthaftbar fiir die Idee desOrdens, nicht so sehr der Obere.

Aufgabe der Autorititen scheint es zu sein, die typisch institutionellen
Entscheidungen zu treffen. Daran andert der zitierte Funktionsschwund
nichts. Die Obern haben die institutionellen Vorbedingungen zu den Lei-
stungen zu sichern: Grund und Boden zu kaufen, die erforderlichen Ge-
baude zu errichten und sie stindig zu entfalten, Teilgebilde ins Werk zu
setzen oder zu schlieflen, bei staatlichen und kirchlichen Behdrden um
Rechte bemiiht zu sein, die die Wirkkraft des Ordens erhohen, die jungen
sowie die freiwerdenden Mitglieder Aufgaben zuzufithren, die nach dem
Selbstverstdndnis des Ordens zuerst ihn herausfordern. Sie haben die Aus-
bildung des Ordensnachwuchses so zu steuern, dafl sie bestens auf die dem-
néchst zu erbringenden Leistungen vorbereitet. Kurz: die nichtgeschwun-
dene Funktion der Obern ist der Zubringerdienst. Der Ausdruck ist nicht
in einem despektierlichen Sinn verstanden.

Selbst diesbeziiglich aber ist auch der beste Obere kaum noch zum
Alleinentscheid befahigt. Bei der ausgedehnten Spezialisierung der Arbei-
ten und der Arbeitsbereiche ist der Tréiger der Autoritit nicht in der Lage,
allein auf sich und seine persénlichen Einsichten verwiesen, sachverstin-
dig dariiber zu befinden, ob er zugunsten dieser oder jener Titigkeit des
Ordens bauen, ausbauen oder destinieren soll. In jedem Falle ist eine
Vielzahl von Gesichtspunkten einschligig.

Fundamentale Vorbedingung und logische Vorbedingung einer auch
formal gefafiten Mitverantwortung ist die stindige, dichte Information
aller Beteiligten. Erneut sind zeitbedingte Uberlagerungen abzutragen.
Die Kabinettspolitik in Staat nnd Kirche, die einige Jahrhunderte lang die
Patina des Selbstverstindlichen trug, spiegelte sich als Stilform auch in der
Fiihrungstechnik des Jesuitenordens. Wie im Staat und wie in der Kirche
war dieses Stilelement habituell durch Griinde des Gemeinwohls ver-
brimt. Wie in der Kirche und namentlich in den wirtschaftlichen Unter-
nehmungen 16st das Programm méglichster Transparenz aller Vorginge
einen Schock bei jenen aus, die sich daran gewdhnt haben, daf sie von
Einzelheiten wissen, die anderen verborgen sind. Ohne jeden Zweifel gibt
es die Grenze des Diskreten, nicht aber in Gestalt eines weit hinaus gescho-
benen Schutzwalles, der das Regieren leichter macht, als es notig ist.



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 57

Auch der am meisten Progressive der Ordensangehorigen wird die
Selbstverantwortung nicht bis zu einem ausgesprochenen Gewissenssolipsis-
mus fortentwickelt wissen wollen. Gerade weil und soweit es im wachsen-
den Maf auf die Reprisentanz des Ordens durch jedes einzelne Mitglied
ankommt, weil die Erwartungen, die sich auf die héheren Obern richten,
wesentlich zu dimpfen sind, miissen zur Abwehr eines exzessiven Indivi-
dualismus namentlich mit dem Ziel, jeden den Verband sprengenden Sub-
jektivismus zu vermeiden, bewufiter als bisher Verfahren gepflegt wer-
den, die einen Mindestgrad an Objektivitit und Allgemeingiiltigkeit des
Verhaltens gewihrleisten. Eine logische Notwendigkeit! Wie man weiter
konkretisiert, 148t sich nur in Uberlegungen miteinander bestimmen.

Die Tatsache, dafl sich das II. Vaticanum so lebhaft mit dem Gedanken
der Kollegialitit befafit hat, ist offenbar nicht Zufall gewesen. Geistes-
geschichtlich war diese Antithese fallig. Sie ist es gleichfalls unter den
Jesuiten. Wieder ist bei dieser Aussage nicht an eine Auflockerung der
monarchischen Zustindigkeiten im Orden gedacht, also nicht an ein Kolle-
gium von Mitgliedern, das an die Stelle des Generals oder des Provinzials
treten sollte. Fallig ist eine betontere Kollegialitit im Horizontalen, die
mit der Bereitschaft aller Vollmitglieder identisch ist, die notwendigen
Verhaltensmuster durch eine untereinander getroffene Konvention fort-
zuentwickeln. )

Mehrfach war vom Sinn des Ordens, von der Idee des Ordens, von des-
sen Grundgedanken und dessen Idealen die Rede. Mit einer Mischung
aus Behagen und Unbehagen stofit jede moderne Diskussion sofort in diese
schillernden Bezugspunkte hinein. Nur macht man sich den Angriff zu
leicht, wenn man die Unbestimmtheit in der Vorstellung begriindet sieht,
daf} es nun der einzelne sei, der sich der Leitidee des Ordens vergewissern
miisse. Im Prinzip ist diese Idee zur Zeit nicht so bestimmt, wie es die Alt-
viter meinten. Auch fir die Obern nicht. Ja, nur auf sich gestellt, sind sie
besonders im Stich gelassen. Denn jeden dritten Tag diirfte es so sein, dafl
sie einen strukturbedeutsamen Entscheid zu treffen haben, ohne dafl die
Konstitutionen, ohne dafl Anweisungen der Zentrale ihnen eine genaue
Handreiche bieten. Gemeinsam nur kann man die Idee des Ordens in tag-
taglicher Selbstverantwortung fortentwidkeln, in kleinen Schritten. Indem
man partnerschaftlich die Haftung miteinander teilt, indem man einander
den Ricken deckt, in christlicher Epikie.

Ob rein tatsdchlich geworden oder geschichtlich féllig, die extensive
Haftung des einzelnen Mitgliedes fiir die Sinnerfiilllung des Ordens wirft
die Frage nach dem Stellenwert des Gehorsams auf. Wird der Gehorsam
nicht aus dem Alltag des Ordenslebens verdringt? Kaum mehr, als er es
praktisch bereits ist. Sicherlich ist der Gehorsam neu zu formulieren, mit



Hermann-Josef Wallraff 58

sehr viel Vorsicht und Takt. Nicht so sehr deshalb, weil sich die moderne
Menschheit unter seinem Zeichen grofite Verbrechen erlaubt hat, Gesetzes-
notstand, Befehlsnotstand nannte man ihn hier. Eher schon aus dem rein
funktionalen Erfordernis einheitlicher Willensbildung, wobei das Funk-
tionale nicht wie so oft mit ,zweckhaft, ,materialistisch“, ,weltimma-
nent”, ,ideenarm” oder anderen despektierlich untermalten Merkmalen
gleichgesetzt werden darf. Neuerdings ringen die Theologen um die heils-
geschichtliche Bedeutung funktional richtiger Bemiihungen.

J. Sudbrack machte kiirzlich darauf aufmerksam (,Geist und Leben®, 40
(1967] 246 f.), daf der Gehorsam nur dem ,, Wortlaut des Geliibdes® nach
dem Obern, ,tiefer gesehen aber dem Orden und dem Ordensziel, fiir
das der Obere nur Ausfithrungsorgan ist“, gilt. ,Wenn wir nicht das
Zufillige — den Gehorsam gegeniiber einer bestimmten Person — fiir
das eigentlich Bestimmende — das von der Kirche authentisch bestitigte
Ordensziel — eintauschen wollen, miissen wir auch von diesem Ziel her
die Struktur des Gehorsams zu verstehen suchen“ (263). Gehorsam ist
Dienst am Ziel. J. Sudbrack zitiert seinerseits Hausherr: ,Dafl aber fiir
den Menschen, der sich dem Charisma einer religiosen Gemeinschaft ver-
pflichtet hat, sich nun innerhalb der Gemeinschaft ein ,geistlicher Vater* fin-
det, der ihm seinen Weg weist, ist ein Geschenk Gottes, hat aber . .. mit
dem Ordensgehorsam kaum etwas zu tun (264)“. Noch einmal J. Sudbrack
selbst: ,Die ,Institution’, der der Gehorsam letztlich gilt, ist die Kirche
Jesu Christi, und von ihr her wird der funktionelle Gehorsam tberklei-
det mit der religiésen Bedeutsamkeit . .. Dienst in der Kirche macht den
funktionellen Gehorsam zum religiésen Gehorsam® (265). In solchen Tex-
ten kommt das Instrumentale und Funktionale des Gehorsams so zum
Ausdruck, daf} nicht gleichzeitig eine Abwertung vorgenommen ist.

Soziologisch gesehen ist die vita communis nach wie vor der sichtbarste
Ausdruck gemeinsamer Bestrebungen, auch wenn sie im negativen Grenz-
fall zu rein raumlicher Koexistenz zusammenschrumpfen kann. Sie bedarf
einer intensiveren Pflege als in den Perioden, da die Arbeit und damit die
Selbstverantwortung der Mitglieder weniger stark voneinander abwich.
Diese Aussage ist wieder nicht Appell, sondern empirischer Befund. Eine
vita communis von Ordensleuten, die als einzelne, jeder fir sich, in ihrer
Arbeit einer Art Diaspora ausgesetzt sind, wird der Beobachtung nach
nicht gefordert, wenn es unter den an sich Gleichgesinnten zufolge der
Kritik, die hier getibt wird, weniger hauslich zugeht, als in der Welt der
Andersdenkenden draufien. Die Pflicht zur vita communis darf nicht zum
Vorwurf werden, psychologisch wird sie sonst zum Widerspruch in sich.
Erneut liegt die groflere Verantwortung bei den Mitgliedern, die gerin-
gere bei den Obern.



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 59

Unverindert sind die gemeinsamen Arbeiten typisch fiir den Orden und
seine Provinzen. Nur hat sich ihre Eigenlogik verschoben. Solange der
Obere die gemeinsame Arbeit verkorperte, die Mitglieder eher Vollzugs-
krifte waren, bestimmte er die Intensitit, mit der sich der einzelne am
gemeinsamen Werk zu beteiligen hat. Meistens war es stilkonform, daf er
verlangte, jeder solle sich ohne Ablenkung dem gemeinsamen Bemithen
widmen. So liikenlos und ohne jeden Bezug nach auflen ist die gemein-
same Arbeit in der Regel nicht mehr. Das Ziel ist mehrschichtig und 1afit
meistens verschiedene Verhaltensweisen zu. Wenn es in der Substanz ga-
rantiert ist — diesbeziiglich bedarf es kaum besonderer Aufmerksamkeit —,
kann es entweder in diesem oder in jenem Teilwert verfolgt werden, und
zwar in Teilwerten, die sich jedem Beteiligten anders zeigen. Soll das
Wertbewufitsein der Mitglieder nicht als belanglos gelten, dann ist die-
sem Wertbewuftsein logisch notwendig Raum zu lassen. Die gemeinsame
Arbeit ist dann nicht vordefiniert, sondern Ergebnis gemeinsamen Bemii-
hens. Eine Integration von Grundzielen und personlich betonten Wert-
beziehungen entspricht dem derzeitigen Menschenbild besser als die lik-
kenlose Bindung an das Generelle oder die Konkretisierung, die ein ein-
ziger gewahlt hat.

Gemessen an der Form der Verantwortung, die in der veranderten
Situation den Autorititen obliegt, war deren vormalige Zustdndigkeit eher
eine schablonenhafte. Sie wurde entschieden differenzierter, eben weil das
normative Bild des Menschen differenzierter wurde.

Das Ordnungsmoment der Autoritdt ist auf Grund der sinkenden
Funktionen, die dem Triger der Gewalt zukommen, nicht belangloser,
sondern wichtiger geworden. Es bedarf groferer Sorgfalt, die genau ein-
gepafte Autoritit zu respektieren, als der exzessiven Autoritdt der Vorzeit
gegeniiber aufzubringen war. Autoritit ist Last. Je mehr sich das nach
unten durchspricht, desto ertriiglicher wird sie. Denn so gesehen, 1af3t sich
auch im Blick auf sie das Bibelwort (Gal 6, 2) anfithren, nach dem einer
des anderen Last mittragen solle.





