
Mitgliedschaft und Mitverantwortung 
in den Orden heute 

Aus der Sicht des Jesuitenordens 

Hermann-Josef Wallraff SJ, Frankfurt/Main 

Mitsehen, mithören, mittragen, mitverantworten, diese Formel, offenbar 
angelehnt an das Motto der CAJ, •sehen, urteilen, handeln", formte sich 
in den letzten Tagen als Leitlinie unserer gemeinsamen Beratungen her- 
aus. Ein zeitgemäßes Motto für das Programm einer •zeitgemäßen Erneue- 
rung"! Allerdings, zeitgemäß auch insofern, als bereits im Mitsehen die 
Unterschiede hervortreten, der jeweils andere Blickwinkel. Eine Schau- 
weise sei vorgeführt. Sie besagt nicht alles. 

I. Zustandsanalyse 

Nachdem die deutschen Jesuiten aus der durch den Kulturkampf erzwun- 
genen Emigration zurückgekehrt waren, begann ein Prozeß, der ihre 
Arbeitsweise Schritt für Schritt beträchtlich verändert hat. Manche der 
Modifikationen, die diesen Vorgang konstituieren, waren rein faktischer 
Natur; sie brachten zum Ausdruck, wie die jeweils Handelnden sich und 
den Orden gesehen haben. Andere Veränderungen der Arbeitsmethode 
• und zwar die markanteren • sind offenbar funktional bedingt. Aller- 
dings wandelte sich die Arbeitsstruktur der in Deutschland tätigen •Socie- 
tas Jesu" keineswegs so generell, daß derzeit nirgendwo mehr Leistungs- 
stil und Lebensweise j ener Patres zu beobachten wären, die sich vor 60 Jah- 
ren bemüht haben, den Sinn des Ordens zu erfüllen! Trotz ihrer beharren- 
den Merkmale aber gingen die Jesuiten zu Arbeitsgebieten und zu einer 
Arbeitstechnik über, die dem Ordensleben und dem Orden selbst eine 
modifizierte Gestalt gegeben haben. 

Nach wie vor trägt die Zugehörigkeit zum Orden die innerweltliche und 
innerkirchliche Position des einzelnen Jesuiten. Der Respekt, der dem 
Orden als Corpus gilt, öffnet Türen, die der private Namen nicht zu öffnen 
vermöchte. In diesem Respekt wird das Institutionelle des Ordens sichtbar, 
wird deutlich, wie stark das Renommee des Verbandes den gesellschaft- 
lichen Rang auch des stärksten Mitgliedes überragt. Also ist wie eh und 
je der Orden als Orden am Werk, nicht eine Summe von Individuen, die 
nur insofern eine Einheit sind, als sie eine parallele Ausbildung durchlau- 



Hermann-Josef Wallraff 48 

fen haben oder als sie durch den gleichen Vermögenskomplex unterstützt 
und getragen werden. 

Unbeschadet der ganz und gar nicht gebrochenen verbandlichen Bedeu- 
tung des Ordens aber ist in vielen Ländern eine Individualisierung seiner 
Mitglieder und ihrer Arbeit bereits eingetreten oder noch im Gang, die zu 
innerverbandlichen Anpassungen nötigt. Unterbleiben die fälligen Adap- 
tationen oder werden sie nicht ins volle Bewußtsein gehoben, dann ent- 
wickelt sich die Gefahr, daß es innerhalb des Gebildes unvermittelt zu 
starken Zerreißproben kommt. Gewisse Symptome weisen bereits in die 
Richtung dieser Gefahr. 

Aller Aufmerksamkeit wert ist vor allem die Tatsache, daß die Ordens- 
obern - vornehmlich die höheren Positionen - in ein zunehmend kritisches 
Licht geraten. Wahrscheinlich nicht lediglich deshalb, weil es den heutigen 
Mitgliedern der Gesellschaft Jesu, im Vergleich zu ihren Altvätern, an 
Tugend gebricht, mag der ewige laudator temporis acti das auch behaup- 
ten. Bei näherem Zusehen dürfte es sich um einen strukturell bedingten 
Vorgang handeln. Nur sind die logischen Konsequenzen der Strukturver- 
änderungen nicht gezogen. 

Aufgrund der sich wandelnden Konstellation der gesamtgesellschaft- 
lichen Gegebenheiten, in die die Mitglieder des Ordens durch ihre Arbeit 
verflochten sind, und kraft geistesgeschichtlicher Besonderheiten kommt 
es eigengesetzlich zu einer Form der Emanzipation, die die einzelnen 
stärker als Individuen exponiert. Nicht in erster Linie, weil sie von einem 
Willen zu solcher Emanzipation beseelt wären. Der geschichtliche Prozeß 
emanzipiert sie, ob sie wollen oder nicht. 

Ob das einzelne Mitglied des Ordens diesen oder jenen Grad an Aus- 
bildung erreicht sowie die Energie, mit der es sich auf dem laufenden 
hält und fortbildet, also Merkmale des Jesuiten, die Jahrhunderte hin- 
durch in ihrem Grundbestand durch die ratio studiorum, durch Quinquen- 
nalexamen und konkrete Anweisungen von seiten der Obern sichergestellt 
worden sind, haben sich weitestgehend in die Verantwortung des Beteilig- 
ten verlagert. In die Verantwortung, nicht in das Belieben. Nun geht der 
stärkste Druck, sich für die Aufgaben fortzubilden, die man in Angriff 
genommen hat, von der Konkurrenz profaner Kollegen und von seiten 
einer kritischen Öffentlichkeit aus. Daß sich der Jesuit dieser Konkurrenz 
und Kritik in der Tat aussetzt, daß er nicht in kleinbürgerliche Unauffäl- 
ligkeit ausweicht, dafür haftet er auf die Dauer allein. Der Idee des Ordens 
nach hat sich die Funktion des Obern in bezug auf diesen Zusammenhang 
völlig gewandelt: Der Obere muß die Werte-Wahl des einzelnen im Auge 
behalten und vor allen Dingen zusehen, daß niemand unter Berufung auf 
die Hausordnung, die Armut, die Häuslichkeit oder andere wohlklingende 



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 49 

Titel die unablässig notwendige Adaptation an das durchschnittliche Lei- 
stungsniveau der profanen und kirchlichen Umwelt vernachlässigt. Wie in 
der Anfangszeit des Ordens ist es die erste Funktion der Obern, den Rück- 
zug ins •Monastische" zu versperren. 

Mutatis mutandis gilt das, was hinsichtlich der Ausbildung und Fort- 
bildung der Ordensangehörigen gesagt wurde, auch in bezug auf deren 
Arbeitsintensität. Der Obere kann kaum noch dafür haften, daß die Inten- 
sität, mit der ihm zugeordnete Mitglieder des Ordens arbeiten, eine hohe 
bleibt. Zumal ihm eine geistgeschichtliche Komponente im Wege steht. 
Strukturgeschichtlich scheint es so gewesen zu sein, daß ein großer Teil der 
Orden und ein großer Teil der Ordensleute nicht in erster Linie arbeitete, 
um einen transitiven Effekt zu erzielen, vielmehr um der Werte willen, 
die in der Arbeit selbst liegen. Sie beschäftigten sich, aber sie arbeiteten 
nicht im strengen Sinn des Wortes. Zu untersuchen, wie weit das so war, 
ist Sache der Historiker und jener Experten, die sich mit den verschiede- 
nen Ordensregeln befassen. Immerhin gibt es zu bedenken, daß rheinische 
Bauern und Handwerker nach wie vor Arbeitnehmer, die umständ- 
liche Vorbereitungen treffen und trotz dieser nur lässig auf das Ziel zu- 
steuern, mit dem entrüsteten Ruf anzutreiben pflegen: •Tu keine Mönchs- 
arbeit!" Nicht der Obere, nur der einzelne selbst kann die Arbeit, die der 
Orden leistet, bis zu der inhaltlichen Effizienz hochreißen, die heute in der 
vergleichbaren profanen Umwelt erzielt wird. 

Selbst so intensiv religiöse Arbeiten wie Exerzitien und Predigtwochen 
arrangiert, namentlich wenn sie speziellen Gruppen zugedacht sind, prak- 
tisch kaum noch der Obere in seiner Eigenschaft als Oberer. Das Angebot 
und die Nachfrage solcher Arbeiten wurde ausgesprochen personenbezo- 
gen. Von Ausnahmen abgesehen, wird der einzelne Pater angeschrieben; 
seine Eigenart gibt den Ausschlag, sein Sprachstil, seine Lebensart, seine 
Intelligenz, seine Vorsicht oder sein Wagemut. Allein der Angesprochene 
befindet darüber, ob er die erwartete Leistung so oder anders kombiniert. 
Schaltet sich einmal ein Oberer in die Details solcher Absprachen oder 
Absichten ein, so resultieren meistens Spannungen, die für beide Seiten 
unerquicklich sind. Zudem geht das Maß der Arbeiten, die der Orden 
leistet, nach derartigen Versuchen sichtbar zurück. 

Nicht wenige Mitglieder des Ordens sind in ihrer Arbeit räumlich 
isoliert. Niemand tastet den Grundsatz an, Universität und Arbeitsort 
seien so zu wählen, daß der Beteiligte in einem Haus des Ordens wohnen 
könne. Der Grundsatz bleibt in Geltung; trotzdem mehren sich die Fälle, 
in denen er nicht befolgt werden kann. Im Ergebnis bilden sich die Bezie- 
hungen zwischen dem einzelnen zu seinen Obern für eine kürzere oder 
eine längere Zeit auf relativ seltene Begegnungen und Besprechungen 



Hermann-Josef Wallraff 50 

zurück. Seinen Alltag gestaltet er in eigener Verantwortung; er selbst ent- 
wirft seine Tagesordnung; er selbst ist es, der die Zeiten des Schweigens 
und der geistlichen Übungen festsetzt. 

Manche Arbeit nötigt den Pater, der sie ausübt, sich in eine rechtliche 
Stellung zu begeben, die seine Mitbrüder nicht inne haben. Man denke an 
die Seelsorge, die sich um die Strafgefangenen bemüht, und zwar im 
Hauptberuf. Selbst wenn der Ordensmann nicht Staatsbeamter ist, unter- 
stellt er sich einer Anstaltsordnung, auf die sein Oberer nicht den gering- 
sten Einfluß hat. Er ist Weisungen unterworfen, die ihn weit über die 
Dienststunden hinaus prägen, ausdrücklichen, persönlichen und mehr noch 
solchen, die ihn, institutionell verfestigt, wie ein Netz umgeben. 

Nicht nur der Beamte unter den Jesuiten und der dem Beamten ähnlich 
gestellte Ordensmann hat im Alltag auf seine alleinige Verantwortung mit 
profanen Autoritäten zu tun. Der Direktor einer Schule beispielsweise 
pflegt einen Schriftverkehr mit dem Kultusministerium, der intensiver ist 
als die Beziehung zu seinem Provinzial. Hier und in analogen Fällen ist 
das für den Orden Typische durch Mitglieder zur Geltung zu bringen, die 
in der Regel nicht Obere im ordensrechtlichen Sinne sind. Was ihren 
Arbeitsbereich betrifft, sind sie praktisch auch nicht von einem Obern ab- 
hängig, so daß mittelbar doch dessen Entscheid die Verantwortung trüge. 
Selbst die alte und naheliegende Unterstellung, der einzelne Jesuit, dem 
Aufgaben der geschilderten Art übertragen worden seien, handle in deren 
Vollzug jeweils, wie sein Oberer hier und jetzt handeln würde, wird 
inhaltlich betrachtet nichtssagend. Denn der konkrete Obere kann meist 
für den Zusammenhang gar keine Verantwortung übernehmen, da dieser 
ihm nicht im geringsten vertraut ist. Den Ausschlag gibt die Konzeption 
des Ordens, die das Mitglied in sich selbst entwickelt hat und weiter ent- 
wickelt. Der unmittelbar vor Ort tätige Jesuit ist weder praktisch noch 
theoretisch in der Lage, die Verantwortung für seine Entscheidung und 
damit die Kritik an diesen Entscheiden dem Obern oder dem Orden selbst 
zuzuschieben. 

Die oft zitierte Unterscheidung zwischen einer Arbeit, die in Eigenregie 
und einer solchen, die in Fremdregie vorgenommen wird, bedarf dringend 
weiterer Distinktionen. Es ist nicht alles Fremdregie, was der direkten 
Regie des Obern entzogen ist. Auch wo seine Mitglieder tätig sind, ist der 
Orden in einer eigenen Regie tätig. Er handelt durch sich selbst und zwar 
um so intensiver, je mehr das Mitglied, das hier und jetzt handelt, als 
Jesuit gilt und nicht als irgendein privater Christ, und je stärker der Ein- 
fluß des Jesuiten - völlig abgesehen von dessen rechtlicher Stellung - ist. 
Eine vertraglich vereinbarte Arbeit oder Position ist weder rechtlich noch 
soziologisch gesehen in jedem Fall Fremdregie. Selbst rechtlich betrachtet 



Mitgliedschaß und Mitverantwortung in den Orden heute 51 

liegt eine gewisse Mitbestimmung vor. Realiter kann es sich um eine ziem- 
liche Alleinbestimmung handeln. Das alles sagt nichts gegen die Zielset- 
zung, die Arbeiten des Ordens betonter auf solche Gebiete zu verlagern, in 
denen der Orden nur auf sich gestellt und vornehmlich durch seine Obern 
zu operieren vermag. Die Frage ist nur, wie weit das Prinzip der Arbeits- 
teiligkeit, auf dem ein hohes Maß der erreichten Kultur und die Existenz 
einer nicht geringen Quote der Menschheit beruht, auch die Jesuiten, ob 
sie wollen oder nicht, zur Kooperation mit anderen Menschen und Gebil- 
den nötigt. 

Gewiß ist auch in den Jesuiten die Neigung lebendig, sich nicht zu ver- 
fügbar zu halten. Rechtlich abgeschirmte Aufgaben kommen einer bürger- 
lichen Sicherheit gleich; sie machen den, der sie übernimmt, unantastbar 
wie einen Beamten. Einer staatlichen oder einer kirchlichen Autorität 
unterstellt, entzieht sich der Ordensmann der Gefahr, daß ihn die Obern 
bald um dieses, bald um jenes bitten, ihn bald in diesem, bald in jenem 
Zusammenhang beschäftigen. Er birgt sich in dem Establishment, dessen 
Teil er geworden ist, anders als es sich die Gründer des Ordens gedacht 
hatten. Ohne Zweifel ist derartiges an der zur Zeit beobachteten und beob- 
achtbaren Individualisierung beteiligt. Aber hier liegt nicht die tragende 
Ursache des Vorgangs. 

Jede wissenschaftliche Spezialisierung, die nicht lediglich erworben, 
sondern auch ein Leben lang genutzt wird, macht den ständigen Kontakt 
mit den Institutionen und Kollegen des Fachgebietes erforderlich. Konkret 
heißt das: Mitglieder des Ordens, die in ihrer Disziplin ernst genommen 
werden wollen, sehen sich sehr viel häufiger zu einer Reise, zu einem 
Besuch, zu einer öffentlichen Diskussion veranlaßt, als der mit zeitlos gül- 
tigen Antworten befaßte Denker der vergangenen Jahrhundertwende. Sie 
üben Kritik im Namen ihrer persönlichen Einsichten und werden mit 
einem gerüttelten Maß an Kritik bedacht. Ihre Sprechweise ist durch den 
Jargon gewandelt, in dem sich die Disziplin gefällt, der sie angehören. 
Ihre Verflechtung in die Umwelt ist dem Obern nur im groben bekannt. 
Der Obere ist nicht in der Lage, fundiert darüber zu entscheiden, inwie- 
weit hier der einzelne Vorgang Gewicht hat. 

Es sei darauf aufmerksam gemacht, daß hier keine Verhaltensmaximen 
verkündet werden. Es wird nur auf Trends verwiesen und auf Folgerun- 
gen, die diesen Trends mitgegeben sind, soweit die Logik den Ausschlag 
gibt. 

Im Vergleich zu der Idee, die sich in der alten Ordensregel zeigt, nur in 
Begleitung eines Mitbruders öffentlich aufzutreten (regula socii), sind die 
weitaus meisten Jesuiten in erschreckendem Maß auf sich gestellt; anläß- 
lich der Tagungen, an denen sie teilnehmen, in den Beratungsgremien, am 



Hermann-Josef Wallraff 52 

Verhandlungstisch, auf Reisen, im Urlaub, in der Individualseelsorge; 
Mitbrüder und Obere sind weit weg. In dem Maß, in dem die profane 
Kleidung üblich wird, entfällt auch der stützende Blick einer besorgten 
oder kritischen Umwelt. Wird die Idee des Ordens nicht von dem, der 
ihm zugehört, persönlich verantwortet, so kann auch der Obere sie nicht 
durchsetzen. 

Allmählich werden selbst die klassischen Zentren des Ordenslebens, das 
regelmäßige mündliche Gebet, die Meditation, die tägliche Zelebration 
zum persönlichen Entscheid. 

Das Amt eines Obern unterliegt einer deutlichen Reduktion. Mag es 
früher einmal seine Aufgabe gewesen sein, die Arbeit der Ordensmitglie- 
der sowohl anzusetzen wie im Vollzug zu steuern; das geht in bezug auf 
wichtige Funktionen des Ordens nicht mehr. Der Obere kann sich berich- 
ten lassen, nicht zu genau, sonst ertrinkt er sofort unter der Fülle von 
Zusammenhängen, Begriffen und Namen, die er mit bestem Willen 
nicht zu bewältigen vermag. Oft genug kann er nicht einmal den Entscheid 
treffen, diese Arbeit sei übermorgen zu beenden. Nicht selten ist seine Ver- 
antwortung auf die Rolle reduziert, bei großen Pflichtwidrigkeiten zuzu- 
greifen, und auf die Funktion, entsprechende Nachwuchskräfte freizuge- 
ben oder nicht. 

Eine geistesgeschichtliche Strömung unterstützt den partiellen Struktur- 
wandel, den die Arbeit des Jesuitenordens infolge der Entwicklung er- 
fährt, in der die profane Gesellschaft begriffen ist. Auch diese Strömung 
verlagert die Haftung stärker auf die Mitglieder des Ordens, macht zuerst 
diese Mitglieder zum Adressaten der Kritik, die am Orden und die im 
Orden geübt wird. 

Der Grundgedanke des Ordens ist rechtlich gefaßt worden. Man hat 
versucht, ihn durch generelle Normen auszudrücken, auf der einen Seite 
durch negative, verbietende, auf der anderen durch positive, weisende; da 
und dort durch prinzipienhaft strenge, meist aber durch elastisch offene. 
Nun aber erweist sich, daß die generellen Klauseln, sieht man von den 
wenigen harten Prinzipien ab, in Anbetracht der vielschichtigen Wert- 
Nuancen, die in den Entscheidungssituationen des heutigen Alltags zur 
Debatte stehen, kaum eine Handreiche bieten. Sie lassen jeweils mehrere 
Werte-Kombinationen zu, die sich nur durch Nuancen unterscheiden, 
jedoch gerade durch Nuancen, die umstritten sind. Die Alternativen haben 
sich verfeinert, wobei die Feinheiten nicht jedem ungeschulten Auge sicht- 
bar sind. Zuständig wird das Wertbewußtsein des Kundigen, nicht mehr 
das Wertbewußtsein einer von anderswo begründeten Autorität, die nur 
auf die Beachtung der generellen Normen zu achten hat. Was letztlich zu 
beachten ist, ist den Autoritäten dieser Art überhaupt nicht erkennbar, 



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 53 

jedenfalls   nicht   in   ihrer  Eigenschaft   als   metafunktional   begründete 
Autorität. 

Mit der Unbefangenheit vorskeptischer Kulturen hat man lange Zeit 
generelle Gesetze konkreter gelesen, als es die Logik erlaubt. Weil es 
üblich war, sie so zu verstehen, weil alle Welt sie so verstand, weil nie- 
mand auf den Gedanken kam, sie könnten auch eine andere Auslegung 
zulassen. Oder aber es erschien eine Verhaltensnorm im Gewand des zeit- 
los gültigen Gesetzes, obgleich es sich bei näherem Zusehen nur um eine 
mittelfristige Consuetudo handelte. Gut beraten durch die Ideologiekritik 
und durch die moderne Methodologie, ist die derzeitige Epoche bestens 
darin geübt, derartiges zu entlarven. Es entfallen zahlreiche konkrete 
Weisungen, deren man noch vor wenigen Generationen sicher war. Das 
Feld wird offener; die Autoritäten treten stärker in den Hintergrund. Zu- 
ständig wird der Handelnde selbst, der einzelne und seine Deutung der 
Idee, der einzelne und sein Wertbewußtsein. Jedenfalls weist der gesell- 
schaftliche Trend in diese Richtung. 

So dicht Systeme von Verhaltungsanweisungen wie Ordensregeln auch 
formuliert sein mögen, in der laufenden Periode treten die Lücken der 
Normen stärker ins Bewußtsein. Deutlicher als in anderen Phasen erkennt 
alle Welt, wie oft der einzelne selbst einschlägige Werte gegeneinander 
abzuwägen, miteinander zu kombinieren hat. Negativ ausgedrückt: Die 
generellen Aussagen seiner Konstitutionen lassen den Ordensmann genau 
so mit seinem Entscheid allein, wie dies die Obern mit ihrer Autorität tun. 
Tatsächlich liegt die Verantwortung in der Feinabstimmung, um die es 
bei dem erreichten Entwicklungsstand meistens geht, nicht aber auf der 
Ebene der Obern oder der generellen Norm. Vielleicht war das Ordens- 
leben wirklich einmal in erster Linie eine Exekutive von Regel und Befehl. 
Zur Zeit ist es das nicht. Zur Zeit ist der Alltag des Ordens und seiner Mit- 
glieder eher eine durch den einzelnen verantwortete Exekutive der 
Ordensidee. Ein Maß an Freiheit, das intensiver bildet als Gesetz und 
Weisung. 

Der durch die Praxis vollzogene und durch die derzeitige Interpretation 
genereller Normen unterstützte Prozeß einer Reduktion der Zuständig- 
keit des Obern kollidiert offenbar einigermaßen mit der Schauweise, in 
der man die Ordenskonstitutionen seit der Zeit des Absolutismus und bis 
hinein ins 20. Jahrhundert auszulegen pflegte. Niemand mehr hält es für 
einen Affront gegen die biblischen Bücher, durch genaueste Hermeneutik 
festzustellen, was in ihnen zeitbedingte Einkleidung und was zeitlos gül- 
tige Aussage und Weisung ist. Im Gegenteil! Um der Dignität der Bibel 
willen gilt jede vulgäre Form des Verständnisses als verpönt. Auf die 
Dauer kommt es auf den allein fruchtbaren Kern an. Deshalb befreit man 



Hermann-Josef Wallraff 54 

diesen Kern immer wieder aus geschichtlichen Überlagerungen. Was in 
bezug auf den Text aller Texte fruchtbar ist, ist hinsichtlich der Konstitu- 
tionen nicht Blasphemie. Die größere Ehrfurcht zeigt sich in der sauberen 
Analyse, nicht in zeitbedingt vorschneller Deutung. 

Mit welcher Akribie hat die Theologie den Begriff der Tradition als 
einen dynamischen herausgearbeitet. Wenn man an die Entwicklungen 
der Dogmen denkt, hat sich gerade das Dynamische als fruchtbar erwie- 
sen. Tradition ist nicht ein fixierter Bestand, sondern ein lebendiges Prin- 
zip, die Entfaltung des Vorgegebenen und nicht ein statisches Datum. 
Wie anläßlich der geschriebenen Texte ist daran zu erinnern, daß auch 
in bezug auf die Tradition die Kirche voranschreitet. Ist die dogmatische 
Tradition eine dynamische, so ist dies im Prinzip auch die Tradition der 
Orden. 

Der Funktionsschwund der ordensrechtlichen Autoritäten kollidiert mit 
dem Bewußtsein mancher seiner Mitglieder. Materialisiert zeigt sich diese 
Tatsache, so dialektisch es klingen mag, zuerst in der permanenten und 
heftigen Kritik, mit der gerade diese Ordensmitglieder die Obern beden- 
ken. Weil sie ein stark idealisiertes Bild des Obern in die Konstitutionen 
hineinlesen, zersetzen sie im Ergebnis die zwar wesentlich geringere, aber 
praktisch unverzichtbare Autorität der geschichtlich-tatsächlichen Träger 
der ordensrechtlichen Gewalt. Anders, als es aus früheren Perioden berich- 
tet wird, geht die Intensität der Kritik, der die höheren Obern unterwor- 
fen sind, bei einem Wechsel der Personen im Amt nur in den ersten 
Wochen zurück. Grund dieses Phänomens kann nur die habituelle Über- 
forderung des Ordensobern sein, es sei denn, wider alle Wahrscheinlich- 
keit würde der Jesuitenorden Jahrzehnte hindurch einen schlechten Griff 
in der Auswahl der rechtlich Verantwortlichen gehabt haben. Im Rück- 
blick ist das Gegenteil beweisbar. Und trotzdem die nicht abreißende zer- 
setzende Kritik an den höheren Obern. 

Es dürfte nicht Zufall sein, daß es dem Orden immer schwerer fällt, die 
Posten der höheren Obern zu besetzen, jemanden zu finden, der für ihre 
Übernahme bereit ist. Das Amt wird zum Ballast. Auf der einen Seite 
unterliegt es einem deutlichen Funktionsschwund, auf der anderen Seite 
wird es überfordert. Beweis für den Funktionsschwund ist neben Wichti- 
gerem auch die Tatsache, daß sich die Träger der Ordensgewalt weit- 
gehend auf eine buchhalterliche Tätigkeit, einen buchungstechnischen 
Schriftverkehr untereinander und Akte der Vermögensverwaltung abge- 
drängt sehen. Das ist eine nicht gerade begeisternde Arbeit, wenigstens 
nicht für den, der für eine andere Aufgabe ausgebildet worden ist. 

Ob durch eine Form der Buchhaltung vollbeschäftigt oder nur mit einer 
Regierung zur linken Hand befaßt, in beiden Fällen ist der Obere weit 



Mitgliedschaft und Mitverantwortung in den Orden heute 55 

davon entfernt, die Kritik jener Mitglieder zu vermeiden, die Anspruch 
auf eine gestraffte Führungskonzeption, auf eine inhaltlich gefüllte und 
nicht nur rechtlich konzipierte Monarchie erheben. In auffallender Weise 
überdauert der nach oben gerichtete Vorwurf den Wechsel in den Füh- 
rungsgremien, es wüßten diese nicht, was sie wollten, sie täten nicht, was 
sie sollten. Eine derartig stetige Kritik dürfte weniger auf personelle als 
auf strukturelle Mängel aufmerksam machen. Für jeden Soziologen ist das 
selbstverständlich. Offenbar ist das Amt, so wie es von den Kritisierenden 
gedacht wird, überhaupt nicht erfüllbar. Strukturelle Zerrungen dieser 
Art können das Gebilde auf die Dauer völlig zersetzen. Das gruppen- 
spezifische Selbstbewußtsein sinkt; der Wille zu Zugehörigkeit und Lei- 
stung läßt nach. Landauf, landab sucht man nach dem starken Mann. Ver- 
gebens! Denn dieser Ausweg ist verbaut. Es kommt kein Engel, um die 
Aufgaben zu erfüllen, die kein Sterblicher erfüllen kann. 

II. Forderungen und Aufgaben 

Alle Erwartungen, denen der Orden genügen soll, seien sie von außen her 
an ihn gerichtet oder in seinem eigenen Bereich lebendig, fordern in erster 
Linie die Mitglieder des Verbandes heraus. 

Die Mitglieder sind es, die dafür haften, daß das Prestige des Ordens 
gewahrt bleibt. Sie, nicht die Obern sind der Orden, wie die Christen es 
sind, die die Kirche bilden und nicht die Bischöfe. Es handelt sich um eine 
ausgesprochene Parallele zur Fortentwicklung des Kirchenbewußtseins. 
Anders als die juristisch zuständige liegt die praktisch tatsächliche Reprä- 
sentanz des Ordens nicht bei den Inhabern der Ordensgewalt. Das geht 
schon daraus hervor, daß die Öffentlichkeit die Namen der Obern zumeist 
nur kennt, wenn die Namen vor der Übernahme des Amtes bekannt 
waren. 

Die überhitzte Kritik an den Obern, die sich zu einer quasi institutiona- 
lisierten Permanenz verdichtet hat, und die den Verband auf die Dauer 
funktionsunfähig zu machen droht, geht voraussichtlich erst wieder auf 
das allenthalben unter den Menschen übliche Maß zurück, wenn die Mit- 
glieder in dem Bewußtsein leben und handeln, daß sie den Orden aktuie- 
ren und jede Kritik im Orden und am Orden auffangen müssen. Gewiß 
dürfte ein Teil der Kritik, die an den Obern geübt wird, längst eine Form 
der unbewußten Selbstkritik der Mitglieder sein. Bewußt vollzogen aber 
fällt die Selbstkritik normalerweise sehr viel ruhiger und toleranter aus. 
Ruhiger und richtig adressiert leistet die Selbstkritik einen notwendigen 
Beitrag zum Gemeinwesen, wirkt sie nicht zersetzend wie in der Form der 
ständigen Überforderung anderer Personen. 



Hermann-Josef W'allraff 56 

Keineswegs macht das sich wandelnde Selbstverständnis des Ordens es 
notwendig, die monarchische Struktur des Gebildes anzutasten. Im Gegen- 
teil! Das ewige Wählen beunruhigt die demokratisch gefügten Orden nicht 
wenig. Sie verschwenden ein gerütteltes Maß an Energie auf ziemlich 
belanglose Unterschiede. Unbeschadet der monarchischen Ordnung aber 
ist in erster Linie das Bewußtsein des Ordens stärker auf die Vollhaf- 
tung jedes einzelnen Mitgliedes und der Gruppen der Mitglieder abzustel- 
len. Er, der Jesuit, ist haftbar für die Idee des Ordens, nicht so sehr der Obere. 

Aufgabe der Autoritäten scheint es zu sein, die typisch institutionellen 
Entscheidungen zu treffen. Daran ändert der zitierte Funktionsschwund 
nichts. Die Obern haben die institutionellen Vorbedingungen zu den Lei- 
stungen zu sichern: Grund und Boden zu kaufen, die erforderlichen Ge- 
bäude zu errichten und sie ständig zu entfalten, Teilgebilde ins Werk zu 
setzen oder zu schließen, bei staatlichen und kirchlichen Behörden um 
Rechte bemüht zu sein, die die Wirkkraft des Ordens erhöhen, die jungen 
sowie die freiwerdenden Mitglieder Aufgaben zuzuführen, die nach dem 
Selbstverständnis des Ordens zuerst ihn herausfordern. Sie haben die Aus- 
bildung des Ordensnachwuchses so zu steuern, daß sie bestens auf die dem- 
nächst zu erbringenden Leistungen vorbereitet. Kurz: die nichtgeschwun- 
dene Funktion der Obern ist der Zubringerdienst. Der Ausdruck ist nicht 
in einem despektierlichen Sinn verstanden. 

Selbst diesbezüglich aber ist auch der beste Obere kaum noch zum 
Alleinentscheid befähigt. Bei der ausgedehnten Spezialisierung der Arbei- 
ten und der Arbeitsbereiche ist der Träger der Autorität nicht in der Lage, 
allein auf sich und seine persönlichen Einsichten verwiesen, sachverstän- 
dig darüber zu befinden, ob er zugunsten dieser oder jener Tätigkeit des 
Ordens bauen, ausbauen oder destinieren soll. In jedem Falle ist eine 
Vielzahl von Gesichtspunkten einschlägig. 

Fundamentale Vorbedingung und logische Vorbedingung einer auch 
formal gefaßten Mitverantwortung ist die ständige, dichte Information 
aller Beteiligten. Erneut sind zeitbedingte Überlagerungen abzutragen. 
Die Kabinettspolitik in Staat und Kirche, die einige Jahrhunderte lang die 
Patina des Selbstverständlichen trug, spiegelte sich als Stilform auch in der 
Führungstechnik des Jesuitenordens. Wie im Staat und wie in der Kirche 
war dieses Stilelement habituell durch Gründe des Gemeinwohls ver- 
brämt. Wie in der Kirche und namentlich in den wirtschaftlichen Unter- 
nehmungen löst das Programm möglichster Transparenz aller Vorgänge 
einen Schock bei jenen aus, die sich daran gewöhnt haben, daß sie von 
Einzelheiten wissen, die anderen verborgen sind. Ohne jeden Zweifel gibt 
es die Grenze des Diskreten, nicht aber in Gestalt eines weit hinaus gescho- 
benen Schutzwalles, der das Regieren leichter macht, als es nötig ist. 



Mitgliedschafl und Mitverantwortung in den Orden heute 57 

Auch der am meisten Progressive der Ordensangehörigen wird die 
Selbstverantwortung nicht bis zu einem ausgesprochenen Gewissenssolipsis- 
mus fortentwickelt wissen wollen. Gerade weil und soweit es im wachsen- 
den Maß auf die Repräsentanz des Ordens durch jedes einzelne Mitglied 
ankommt, weil die Erwartungen, die sich auf die höheren Obern richten, 
wesentlich zu dämpfen sind, müssen zur Abwehr eines exzessiven Indivi- 
dualismus namentlich mit dem Ziel, jeden den Verband sprengenden Sub- 
jektivismus zu vermeiden, bewußter als bisher Verfahren gepflegt wer- 
den, die einen Mindestgrad an Objektivität und Allgemeingültigkeit des 
Verhaltens gewährleisten. Eine logische Notwendigkeit! Wie man weiter 
konkretisiert, läßt sich nur in Überlegungen miteinander bestimmen. 

Die Tatsache, daß sich das II. Vaticanum so lebhaft mit dem Gedanken 
der Kollegialität befaßt hat, ist offenbar nicht Zufall gewesen. Geistes- 
geschichtlich war diese Antithese fällig. Sie ist es gleichfalls unter den 
Jesuiten. Wieder ist bei dieser Aussage nicht an eine Auflockerung der 
monarchischen Zuständigkeiten im Orden gedacht, also nicht an ein Kolle- 
gium von Mitgliedern, das an die Stelle des Generals oder des Provinzials 
treten sollte. Fällig ist eine betontere Kollegialität im Horizontalen, die 
mit der Bereitschaft aller Vollmitglieder identisch ist, die notwendigen 
Verhaltensmuster durch eine untereinander getroffene Konvention fort- 
zuentwickeln. 

Mehrfach war vom Sinn des Ordens, von der Idee des Ordens, von des- 
sen Grundgedanken und dessen Idealen die Rede. Mit einer Mischung 
aus Behagen und Unbehagen stößt jede moderne Diskussion sofort in diese 
schillernden Bezugspunkte hinein. Nur macht man sich den Angriff zu 
leicht, wenn man die Unbestimmtheit in der Vorstellung begründet sieht, 
daß es nun der einzelne sei, der sich der Leitidee des Ordens vergewissern 
müsse. Im Prinzip ist diese Idee zur Zeit nicht so bestimmt, wie es die Alt- 
väter meinten. Auch für die Obern nicht. Ja, nur auf sich gestellt, sind sie 
besonders im Stich gelassen. Denn jeden dritten Tag dürfte es so sein, daß 
sie einen strukturbedeutsamen Entscheid zu treffen haben, ohne daß die 
Konstitutionen, ohne daß Anweisungen der Zentrale ihnen eine genaue 
Handreiche bieten. Gemeinsam nur kann man die Idee des Ordens in tag- 
täglicher Selbstverantwortung fortentwickeln, in kleinen Schritten. Indem 
man partnerschaftlich die Haftung miteinander teilt, indem man einander 
den Rücken deckt, in christlicher Epikie. 

Ob rein tatsächlich geworden oder geschichtlich fällig, die extensive 
Haftung des einzelnen Mitgliedes für die Sinnerfüllung des Ordens wirft 
die Frage nach dem Stellenwert des Gehorsams auf. Wird der Gehorsam 
nicht aus dem Alltag des Ordenslebens verdrängt? Kaum mehr, als er es 
praktisch bereits ist. Sicherlich ist der Gehorsam neu zu formulieren, mit 



Hermann-Josef Wallraff 58 

sehr viel Vorsicht und Takt. Nicht so sehr deshalb, weil sich die moderne 
Menschheit unter seinem Zeichen größte Verbrechen erlaubt hat, Gesetzes- 
notstand, Befehlsnotstand nannte man ihn hier. Eher schon aus dem rein 
funktionalen Erfordernis einheitlicher Willensbildung, wobei das Funk- 
tionale nicht wie so oft mit •zweckhaft", •materialistisch", •weltimma- 
nent", •ideenarm" oder anderen despektierlich untermalten Merkmalen 
gleichgesetzt werden darf. Neuerdings ringen die Theologen um die heils- 
geschichtliche Bedeutung funktional richtiger Bemühungen. 

J. Sudbrack machte kürzlich darauf aufmerksam (•Geist und Leben", 40 
[1967] 246 ff.), daß der Gehorsam nur dem •Wortlaut des Gelübdes" nach 
dem Obern, •tiefer gesehen aber dem Orden und dem Ordensziel, für 
das der Obere nur Ausführungsorgan ist", gilt. •Wenn wir nicht das 
Zufällige - den Gehorsam gegenüber einer bestimmten Person - für 
das eigentlich Bestimmende - das von der Kirche authentisch bestätigte 
Ordensziel - eintauschen wollen, müssen wir auch von diesem Ziel her 
die Struktur des Gehorsams zu verstehen suchen" (263). Gehorsam ist 
Dienst am Ziel. J. Sudbrack zitiert seinerseits Hausherr: •Daß aber für 
den Menschen, der sich dem Charisma einer religiösen Gemeinschaft ver- 
pflichtet hat, sich nun innerhalb der Gemeinschaft ein geistlicher Vater' fin- 
det, der ihm seinen Weg weist, ist ein Geschenk Gottes, hat aber . . . mit 
dem Ordensgehorsam kaum etwas zu tun (264)". Noch einmal J. Sudbrack 
selbst: •Die ,Institution', der der Gehorsam letztlich gilt, ist die Kirche 
Jesu Christi, und von ihr her wird der funktioneile Gehorsam überklei- 
det mit der religiösen Bedeutsamkeit . .. Dienst in der Kirche macht den 
funktionellen Gehorsam zum religiösen Gehorsam" (265). In solchen Tex- 
ten kommt das Instrumentale und Funktionale des Gehorsams so zum 
Ausdruck, daß nicht gleichzeitig eine Abwertung vorgenommen ist. 

Soziologisch gesehen ist die vita communis nach wie vor der sichtbarste 
Ausdruck gemeinsamer Bestrebungen, auch wenn sie im negativen Grenz- 
fall zu rein räumlicher Koexistenz zusammenschrumpfen kann. Sie bedarf 
einer intensiveren Pflege als in den Perioden, da die Arbeit und damit die 
Selbstverantwortung der Mitglieder weniger stark voneinander abwich. 
Diese Aussage ist wieder nicht Appell, sondern empirischer Befund. Eine 
vita communis von Ordensleuten, die als einzelne, jeder für sich, in ihrer 
Arbeit einer Art Diaspora ausgesetzt sind, wird der Beobachtung nach 
nicht gefördert, wenn es unter den an sich Gleichgesinnten zufolge der 
Kritik, die hier geübt wird, weniger häuslich zugeht, als in der Welt der 
Andersdenkenden draußen. Die Pflicht zur vita communis darf nicht zum 
Vorwurf werden, psychologisch wird sie sonst zum Widerspruch in sich. 
Erneut liegt die größere Verantwortung bei den Mitgliedern, die gerin- 
gere bei den Obern. 



Mitgliedsckaß und Mitverantwortung in den Orden heute 59 

Unverändert sind die gemeinsamen Arbeiten typisch für den Orden und 
seine Provinzen. Nur hat sich ihre Eigenlogik verschoben. Solange der 
Obere die gemeinsame Arbeit verkörperte, die Mitglieder eher Vollzugs- 
kräfte waren, bestimmte er die Intensität, mit der sich der einzelne am 
gemeinsamen Werk zu beteiligen hat. Meistens war es stilkonform, daß er 
verlangte, jeder solle sich ohne Ablenkung dem gemeinsamen Bemühen 
widmen. So lückenlos und ohne jeden Bezug nach außen ist die gemein- 
same Arbeit in der Regel nicht mehr. Das Ziel ist mehrschichtig und läßt 
meistens verschiedene Verhaltensweisen zu. Wenn es in der Substanz ga- 
rantiert ist - diesbezüglich bedarf es kaum besonderer Aufmerksamkeit -, 
kann es entweder in diesem oder in jenem Teilwert verfolgt werden, und 
zwar in Teilwerten, die sich jedem Beteiligten anders zeigen. Soll das 
Wertbewußtsein der Mitglieder nicht als belanglos gelten, dann ist die- 
sem Wertbewußtsein logisch notwendig Raum zu lassen. Die gemeinsame 
Arbeit ist dann nicht vordefiniert, sondern Ergebnis gemeinsamen Bemü- 
hens. Eine Integration von Grundzielen und persönlich betonten Wert- 
beziehungen entspricht dem derzeitigen Menschenbild besser als die lük- 
kenlose Bindung an das Generelle oder die Konkretisierung, die ein ein- 

ziger gewählt hat. 
Gemessen an der Form der Verantwortung, die in der veränderten 

Situation den Autoritäten obliegt, war deren vormalige Zuständigkeit eher 
eine schablonenhafte. Sie wurde entschieden differenzierter, eben weil das 
normative Bild des Menschen differenzierter wurde. 

Das Ordnungsmoment der Autorität ist auf Grund der sinkenden 
Funktionen, die dem Träger der Gewalt zukommen, nicht belangloser, 
sondern wichtiger geworden. Es bedarf größerer Sorgfalt, die genau ein- 
gepaßte Autorität zu respektieren, als der exzessiven Autorität der Vorzeit 
gegenüber aufzubringen war. Autorität ist Last. Je mehr sich das nach 
unten durchspricht, desto erträglicher wird sie. Denn so gesehen, läßt sich 
auch im Blick auf sie das Bibelwort (Gal 6, 2) anführen, nach dem einer 
des anderen Last mittragen solle. 




