
Fragen um die kontemplative Berufung 

zur •zeitgemäßen Erneuerung" der kontemplativen Orden 

Die große Unruhe, die in wachsendem Maß die Orden erfaßt hat und die in 
ihrem augenblicklichen Stadium das Überkommene immer mehr der Kritik unter- 
wirft, macht auch vor den kontemplativen Konventen nicht halt. Im Gegenteil! 
Hier bricht sie oft, wenn auch nicht immer nach außen dringend, weil zunächst 
nur bei einzelnen oder in kleinen Gruppen vorhanden, mit einer Radikalität und 
in einer Tiefe auf, die zeigen, worum es im derzeitigen Wandlungsprozeß der 
Orden eigentlich geht, nämlich nicht nur um diese oder jene Einzelstrukturen - ob 
und wieweit sie den heutigen Erfordernissen noch entsprechen -, sondern um die 
Struktur und damit die Sinngebung des Ordenslebens, wie es sich nach unwandel- 
baren, seit Jahrhunderten überlieferten Normen konkret in der Kirche vorfindet, 
überhaupt. Die kontemplativen Orden sind damit zum Modellfall geworden. Ihr 
Ideal der vollkommenen Beschauung, des •unice quaerere Deum" (einzig Gott 
suchen), des •soli Deo vacare" (Gott allein leben), •soli Deo servire" (Gott allein 
dienen), steht im Grunde in allen Orden zur Debatte. Alle sind ja von ihm ent- 
scheidend mitgeprägt worden. Vom altkirchlichen Mönchtum ausgehend, hat es 
seine reinste Form, seine schärfste Institutionalisierung in den streng beschau- 
lichen Orden des Mittelalters gefunden, deren Lebensweise sich bis heute mehr 
oder weniger unverändert durchgehalten hat, ja durch Anhäufung von Einzel- 
vorschriften und -gebrauchen noch stärker verfestigt worden ist. Kann und darf 
man, so wird gefragt, so radikal, wie es dieses Ideal verlangt, aus der Welt her- 
ausgehen, das dem Menschen wesentliche welthafte Dasein, wie es sich vor allem 
in der Arbeit, im Handeln und in der mitmenschlichen Begegnung äußert, auf 
ein Minimum beschränken, um so für den ausschließlichen Gottes-Dienst, für 
eine reinere, durch weltliche Interessen und Sorgen nicht getrübte Gotteserfah- 
rung, wie man glaubt, frei zu sein? Heißt das nicht den Gott der Offenbarung 
verkennen, der, wie die Heilsgeschichte zeigt, mitten in der Welt, als Handelnder 
und die Geschicke seines Volkes Lenkender, begegnet? Heißt das insbesondere 
nicht das Geheimnis der Menschwerdung, konkret also Christus verkennen, in 
dem uns Gottes Antlitz am vollkommensten aufleuchtet, dem wir aber nur in der 
Gemeinschaft der Brüder, zumal in den Armen, Geringen und Notleidenden 
begegnen? Man kann darum die Frage hören: Verfallen wir Kontemplativen 
mit der einseitigen Kultivierung unseres Ideals nicht einer Ideologie und damit 
einer Täuschung? Das wäre um so folgenschwerer, als die ganze Lebensweise der 
kontemplativen Orden, bis in äußere Dinge hinein, wie strenge Klausur, Gitter in 
Kirche und Sprechzimmer usw., von dieser Ideologie gefordert wird und sie stüt- 
zen soll. Und da diese Lebensweise mit ihren Einrichtungen, Übungen und Verhal- 
tensmustern als durch eine ehrwürdige Überlieferung geheiligt gilt, liegt die 
Gefahr nahe, schon in ihrer vollkommenen Beobachtung ein wesentliches Stück 
der Vollkommenheit selbst zu sehen. Damit wäre man aber in tragischer Weise 
dem •Unwesen der Religion" erlegen, das in einem Übergewicht des Rituellen 



Im Spiegel der Zeit 64 

besteht, durch dessen Beobachtung man sich des Heils vergewissern zu können 
glaubt. Es kennzeichnet das konventionelle Christentum seit eh und je. Sollte es 
am Ende auch in die Orden und sogar in die kontemplativen Orden eingedrungen 
sein?1 

Welche Antworten werden auf diese Fragen, die aus der Unsicherheit und dem 
Zweifel kommen, von den kontemplativen Orden selbst, von ihren Offiziellen 
und ihren Theologen gegeben? Für die meisten stellt sich das Problem noch gar 
nicht in ernsthafter Weise. Das überkommene Ideal gilt in seinem Wert als un- 
umstritten. Darüber wird nicht diskutiert. Daß man in der völligen Trennung 
von der normalen Welt, in der Einsamkeit und •Wüste", zu einer tieferen Got- 
teserfahrung komme, war jenen Mönchen, die im vergangenen Herbst (1967) 
einen Brief an die in Rom tagende Bischofssynode schrieben, um vor der Kirche 
von ihrer kontemplativen Berufung Zeugnis abzulegen, selbstverständlich2. Was 
die vom Konzil geforderte •zeitgemäße Anpassung" des Ordenslebens betrifft, 
so kann es sich bei den beschaulichen Konventen, so meint man, allenfalls darum 
handeln, hinsichtlich des Brauchtums dem Empfinden sowie den physischen Vor- 
aussetzung des heutigen Menschen in dem einen oder anderen Punkt entgegen- 
zukommen. Hier werden u. a. Fragen der Klausur erörtert, aus welchen Gründen 
etwa eine Nonne die Klausur verlassen dürfe, ob man am doppelten Gitter fest- 
halten oder sich mit einem einfachen begnügen solle usw. Aber am System als 
solchem wird nicht gerüttelt; hier gibt es keine Kompromisse; sie würden das 
Ganze gefährden. 

Man weiß nicht genau, ob daraus eine noch ungebrochene Sicherheit spricht, 
oder ob man mehr die heraufziehenden Gefahren energisch abwehren will. Denn 
die Unruhe ist da; sie ist den Verantwortlichen bekannt. Tieferblickende haben 
schon früher, nicht erst seit dem Konzil, über die Sinnhaftigkeit ihres kontempla- 
tiven Lebens, wie es sich ihnen konkret darstellt, nachgedacht. Es gab ihnen aus 
der täglichen Erfahrung manche Fragen auf. Man lese nur einmal nach, was einer 
der bekanntesten Kontemplativen unserer Tage, Thomas Merton, über die kon- 
templative Berufung schreibt: Es ist •sehr wichtig, sich immer wieder daran zu 
erinnern, daß der Mönch, der Einsiedler, sich dem anderen Teil der Menschheit 
gegenüber nicht offenbaren kann, und sollte er es versuchen, wäre es unsinnig. 
Ja, es wäre geradezu tragisch für einen Mönch, wenn er davon überzeugt wäre, 
er könne für sein monastisches Dasein anderen eine eindeutige, endgültige und 
leicht verständliche Erklärung geben für dieses sein in Gott verborgenes Leben: 
damit beginge er den Fehler, von sich selbst anzunehmen, daß er das Geheimnis 
seiner Berufung verstünde. Wenn er sie wirklich begreifen sollte, dann wäre sie 

1 Ganz abwegig scheint der Gedanke nicht zu sein, wenn man liest, was Bernhard Weite in 
seiner kundigen Abhandlung •Vom Wesen und Unwesen der Religion" schreibt: •Die 
wesenlose Religion isoliert sich... auf eine eigentümliche und kennzeichnende Weise 
gegen die welthaften Bereiche der Wirklichkeit... Religion wird dann, unter dieser Hin- 
sicht betrachtet, zu einem System von Gedanken, von Praktiken, von Vorstellungen und 
Empfindungen, welches so in sich selber steht, daß es mit der übrigen Welt nichts zu tun 
hat" (in: Auf der Spur des Ewigen, Freiburg 1965, S. 292). 
2 Siehe •Geist und Leben", 6. Heft (Dezember) 1967, S. 459 ff. 



Im Spiegel der Zeit 65 

kein Geheimnis mehr"3. Daraus spricht eine gewisse Not, der Merton durch die 
Überzeugung zu begegnen sucht, der Mönch müsse in die äußerste Form des Todes 
eingehen, in ein Nicht-mehr-Wissen, in dem alles schweigt, um sich so von Gott, 
im Vertrauen auf seine Liebe, gänzlich verfügen zu lassen. So bewundernswert 
eine solche Berufung auch sein mag - •wer es fassen mag, der fasse es", wird 
man auch hier sagen müssen! -, läßt sie sich institutionalisieren? Setzt sie nicht ein 
außergewöhnliches Charisma voraus, dazu aber noch ein gutes Stück gelebten 
Lebens, in dem einer in den verschiedenen Dimensionen des Daseins sich erprobt 
hat, wissend um das, was Menschsein heißt, was es an Möglichkeiten in sich birgt, 
an Höhen und Abgründen, an Seligkeit und Verzweiflung? Wäre sonst - ohne 
echte Lebenserfahrung - das Hineinsterben in das Schweigen Gottes überhaupt 
real? 

Ganz gleich, ob man die Deutung des beschaulichen Lebens, die Merton gibt, 
annimmt oder nicht4, sie macht auf etwas Entscheidendes aufmerksam, das es bei 
dem gegenwärtigen Bemühen um die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens 
für die kontemplativen Orden zu bedenken gilt. Die großen Kontemplativen der 
Kirche waren alles Menschen, die mitten im Leben gestanden sind, die die Welt, 
so wie sie ist, kannten, sei es, daß sie schon einen normalen oder auch abenteuer- 
lichen Weg hinter sich hatten, ehe Gottes Ruf in die Einsamkeit sie traf - es 
waren eigentlich die meisten -, sei es, daß sie gerade als Kontemplative in die 
Welt hineinwirkten und einen erstaunlichen Einfluß auf ihre Zeitgenossen aus- 
übten, wie Bernhard von Glairvaux oder Teresa von Avila. So oder so standen sie 
in den einsamen Stunden des Gebetes vor Gott mit dem Gewicht oder der Last 
jener Erfahrungen, die sie im lebendigen Kontakt mit der Welt und den Men- 
schen gemacht hatten. Auch in der letzten Abgeschiedenheit begegneten sie Gott 
darum immer •mitten in der Welt". Wenn sie auch bisweilen das Empfinden hat- 
ten, von Gott aus dieser Welt herausgerufen zu werden, ihren Mitmenschen gleich- 
sam schon in die Ewigkeit vorauszueilen, so fühlten sie sich dennoch immer wieder 
angetrieben, den Menschen mitzuteilen, was sie selbst erfahren hatten: daß Gott 
da sei und alle liebend zu umfangen wünsche, daß man ihn darum suchen und 
nach ihm ein Verlangen haben müsse. Gerade die Kontemplativen waren die geist- 
lichen Lehrer ihrer Zeit. Sind sie es heute noch? Sie hätten es nicht sein können, 
wenn sie mit ihren Zeitgenossen nicht Gemeinschaft gehabt hätten. Die Lebens- 
ordnung der zahlreichen Kartäuserkonvente des Mittelalters mit ihrem Apostolat 
der Feder war, wie wir sicher wissen, offener, als die der heutigen beschaulichen 
Klöster. Von daher kann man tatsächlich auf den Gedanken kommen, daß die 
strenge Abgeschlossenheit, insbesondere in den kontemplativen Frauenorden, die 
ursprünglich sehr einleuchtende Gründe hatte, mit ihren vielen, oft absonderlichen 
Bestimmungen und Einrichtungen, immer mehr zu einer Ideologie geworden ist. 

3 Schweigen im Himmel. Ein Buch über das Leben der Mönche. (Übers, aus dem Französ.) 
Wiesbaden 1957, S. 21 f.; vgl. auch S. 27 f. 
4 Daß sie nicht alles besagt, zeigt schon die Tatsache, daß Merton selbst durch seine im 
apostolischen Sinn gezielte Schriftstellerei aus dem absoluten Schweigen herausgetreten 
und in die Welt •zurückgekehrt" ist. Darüber weiter unten. 



Einübung und Weisung 66 

Gegenüber dem heutigen Trend zur Verabsolutierung des mitmenschlichen 
Dialogs und des Weltapostolats als einzigen Weisen realer Gottesbegegnung ist 
ganz gewiß daran festzuhalten, daß es eine kontemplative Berufung gibt, daß das 
kontemplative Leben darum einen hohen Sinn hat. Wenn Gott den Menschen 
ruft und zieht, kann und darf der Mensch nicht widerstehen; er muß alles lassen. 
In solchem Ruf der Gnade begegnet er dem lebendigen Gott. Aber diese Begeg- 
nung ist auf die Dauer nur in dem Maß wirklich, als der Gerufene in dieser Welt 
steht, die Lebensbedingungen der Menschen seiner Zeit, vor allem hinsichtlich der 
Arbeit, teilt, sich mit ihnen solidarisch weiß und für sie da ist. Das alles aber muß 
für ihn sichtbar und greifbar werden. Andernfalls bliebe sein Gebet fromme 
Täuschung, die Projektion eines introvertierten Herzens, da er in der künstlichen 
Abgeschlossenheit seines klösterlichen Daseins kaum zu menschlicher Reifung 
gelangte und sich nicht in echter Weise zum Du, zu Gott und den Mitmenschen 
hin zu überschreiten vermöchte. Neue Formen und Möglichkeiten realer Welt- 
und Menschenbegegnung zu finden, ist darum ein Kernproblem, das sich in den 
kontemplativen Orden heute stellt. Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

• Ich sehne mich nach euch allen in der herzlichen Liebe 

Christi Jesu" (Phil 1,8) 

Vom Verhältnis des Priesters zu seinen Gläubigen nach Phil 1, 3-11 

Die vom Konzil geforderte Öffnung der Kirche zur Welt hin, die Bereitschaft, mit 
jedem Gesprächswilligen, sei er Christ oder nicht, gläubig oder ungläubig, in 
einen partnerschaftlichen Dialog einzutreten, mußte zwangsläufig auch zu einer 
innerkirchlichen Diskussion um die Fundamente dieser Haltung führen: Wie 
sollte man es in Zukunft halten mit der •Unterscheidung des Christlichen", mit 
Christi Mahnung, zwar in der Welt, aber nicht von der Welt zu sein (vgl. Jo 17, 
14-16)? Das Wort gilt in erster Linie den Hirten. So nimmt es nicht wunder, daß 
heute gerade unter ihnen, den Priestern, eine tiefe Krise um das Selbstverständnis 
ihres Berufes spürbar wird. Diese Krise wiegt bedeutend schwerer als das Unbe- 
hagen einzelner unter den Gläubigen über diese oder jene Reform, da sie die 
Schwierigkeiten einer zeitgemäßen Verkündigung um die innere Unsicherheit 
vermehrt. In solcher Situation ist nichts so dringend geworden als ein Rückgang 
auf die Ursprünge apostolischer Berufung, auf das Verhältnis des Herrn zu seinen 




