Fragen um die kontemplative Berufung

zur ,zeitgemifen Erneuerung” der kontemplativen Orden

Die grofle Unruhe, die in wachsendem Mafl die Orden erfafit hat und die in
ihrem augenblicklichen Stadium das Uberkommene immer mehr der Kritik unter-
wirft, macht auch vor den kontemplativen Konventen nicht halt. Im Gegenteil!
Hier bricht sie oft, wenn auch nicht immer nach auflen dringend, weil zunichst
nur bei einzelnen oder in kleiner Gruppen vorhanden, mit einer Radikalitdt und
in einer Tiefe auf, die zeigen, worum es im derzeitigen Wandlungsprozefl der
Orden eigentlich geht, niimlich nicht nur um diese oder jene Einzelstrukturen — ob
und wieweit sie den heutigen Erfordernissen noch entsprechen —, sondern um die
Struktur und damit die Sinngebung des Ordenslebens, wie es sich nach unwandel-
baren, seit Jahrhunderten iiberlieferten Normen konkret in der Kirche vorfindet,
iiberhaupt. Die kontemplativen Orden sind damit zum Modellfall geworden. Ihr
Ideal der vollkommenen Beschauung, des ,unice quaerere Deum® (einzig Gott
suchen), des ,soli Deo vacare® (Gott allein leben), ,soli Deo servire® (Gott allein
dienen), steht im Grunde in allen Orden zur Debatte. Alle sind ja von ihm ent-
scheidend mitgeprigt worden. Vom altkirchlichen Ménchtum ausgehend, hat es
seine reinste Form, seine schirfste Institutionalisierung in den streng beschau-
lichen Orden des Mittelalters gefunden, deren Lebensweise sich bis heute mehr
oder weniger unverindert durchgehalten hat, ja durch Anhdufung von Einzel-
vorschriften und -gebriuchen noch stirker verfestigt worden ist. Kann und darf
man, so wird gefragt, so radikal, wie es dieses Ideal verlangt, aus der Welt her-
ausgehen, das dem Menschen wesentliche welthafte Dasein, wie es sich vor allem
in der Arbeit, im Handeln und in der mitmenschlichen Begegnung duflert, auf
ein Minimum beschrinken, um so fiir den ausschliefflichen Gottes-Dienst, fir
eine reinere, durch weltliche Interessen und Sorgen nicht getriibte Gotteserfah-
rung, wie man glaubt, frei zu sein? Heifit das nicht den Gott der Offenbarung
verkennen, der, wie die Heilsgeschichte zeigt, mitten in der Welt, als Handelnder
und die Geschicke seines Volkes Lenkender, begegnet? Heiflt das insbesondere
nicht das Geheimnis der Menschwerdung, konkret also Christus verkennen, in
dem uns Gottes Antlitz am vollkommensten aufleuchtet, dem wir aber nur in der
Gemeinschaft der Briider, zumal in den Armen, Geringen und Notleidenden
begegnen? Man kann darum die Frage héren: Verfallen wir Kontemplativen
mit der einseitigen Kultivierung unseres Ideals nicht einer Ideologie und damit
einer Tiuschung? Das wire um so folgenschwerer, als die ganze Lebensweise der
kontemplativen Orden, bis in dufiere Dinge hinein, wie strenge Klausur, Gitter in
Kirche und Sprechzimmer usw., von dieser Ideologie gefordert wird und sie stiit-
zen soll. Und da diese Lebensweise mit ihren Einrichtungen, Ubungen und Verhal-
tensmustern als durch eine chrwiirdige Uberlieferung geheiligt gilt, liegt die
Gefahr nahe, schon in ihrer vollkommenen Beobachtung ein wesentliches Stiick
der Vollkommenheit selbst zu sehen. Damit wire man aber in tragischer Weise
dem ,Unwesen der Religion® erlegen, das in einem Ubergewicht des Rituellen



Im Spiegel der Zeit 64

besteht, durch dessen Beobachtung man sich des Heils vergewissern zu konnen
glaubt. Es kennzeichnet das konventionelle Christentum seit eh und je. Sollte es
am Ende auch in die Orden und sogar in die kontemplativen Orden eingedrungen
sein?!

Welche Antworten werden auf diese Fragen, die aus der Unsicherheit und dem
Zweifel kommen, von den kontemplativen Orden selbst, von ihren Offiziellen
und ihren Theologen gegeben? Fiir die meisten stellt sich das Problem noch gar
nicht in ernsthafter Weise. Das Gberkommene Ideal gilt in seinem Wert als un-
umstritten. Dariiber wird nicht diskutiert. Dafl man in der vélligen Trennung
von der normalen Welt, in der Einsamkeit und ,Wiste®, zu einer tieferen Got-
teserfahrung komme, war jenen Ménchen, die im vergangenen Herbst (1967)
einen Brief an die in Rom tagende Bischofssynode schrieben, um vor der Kirche
von ihrer kontemplativen Berufung Zeugnis abzulegen, selbstverstandlich?. Was
die vom Konzil geforderte ,zeitgemidfe Anpassung® des Ordenslebens betrifft,
so kann es sich bei den beschaulichen Konventen, so meint man, allenfalls darum
handeln, hinsichtlich des Brauchtums dem Empfinden sowie den physischen Vor-
aussetzung des heutigen Menschen in dem einen oder anderen Punkt entgegen-
zukommen. Hier werden u. a. Fragen der Klausur erértert, aus welchen Griinden
etwa eine Nonne die Klausur verlassen diirfe, ob man am doppelten Gitter fest-
halten oder sich mit einem einfachen begniigen solle usw. Aber am System als
solchem wird nicht gerittelt; hier gibt es keine Kompromisse; sie wiirden das
Ganze gefahrden.

Man weifl nicht genau, ob daraus eine noch ungebrochene Sicherheit spricht,
oder ob man mehr die heraufziehenden Gefahren energisch abwehren will. Denn
die Unruhe ist da; sie ist den Verantwortlichen bekannt. Tieferblickende haben
schon frither, nicht erst seit dem Konzil, iber die Sinnhaftigkeit ihres kontempla-
tiven Lebens, wie es sich ihnen konkret darstellt, nachgedacht. Es gab ihnen aus
der taglichen Erfahrung manche Fragen auf. Man lese nur einmal nach, was einer
der bekanntesten Kontemplativen unserer Tage, Thomas Merton, iiber die kon-
templative Berufung schreibt: Es ist ,sehr wichtig, sich immer wieder daran zu
erinnern, dafl der Monch, der Einsiedler, sich dem anderen Teil der Menschheit
gegeniiber nicht offenbaren kann, und sollte er es versuchen, ware es unsinnig.
Ja, es wire geradezu tragisch fur einen Monch, wenn er davon iiberzeugt wire,
er konne fiir sein monastisches Dasein anderen eine eindeutige, endgiltige und
leicht verstindliche Erklirung geben fiir dieses sein in Gott verborgenes Leben:
damit beginge er den Fehler, von sich selbst anzunehmen, dafl er das Geheimnis
seiner Berufung verstiinde. Wenn er sie wirklich begreifen sollte, dann wiére sie

! Ganz abwegig scheint der Gedanke nicht zu sein, wenn man liest, was Bernhard Welte in
seiner kundigen Abhandlung ,Vom Wesen und Unwesen der Religion“ schreibt: ,Die
wesenlose Religion isoliert sich... auf eine eigentiimliche und kennzeichnende Weise
gegen die welthaften Bereiche der Wirklichkeit . . . Religion wird dann, unter dieser Hin-
sicht betrachtet, zu einem System von Gedanken, von Praktiken, von Vorstellungen und
Empfindungen, welches so in sich selber steht, daf es mit der dbrigen Welt nichts zu tun
hat” (in: Auf der Spur des Ewigen, Freiburg 1965, S. 292).

2 Siehe ,Geist und Leben®, 6. Heft (Dezember) 1967, S. 459 ff.



Im Spiegel der Zeit 65

kein Geheimnis mehr“3. Daraus spricht eine gewisse Not, der Merton durch die
Uberzeugung zu begegnen sucht, der Ménch misse in die duflerste Form des Todes
eingehen, in ein Nicht-mehr-Wissen, in dem alles schweigt, um sich so von Gott,
im Vertrauen auf seine Liebe, ganzlich verfiigen zu lassen. So bewundernswert
eine solche Berufung auch sein mag — ,wer es fassen mag, der fasse es“, wird
man auch hier sagen missen! —, [aft sie sich institutionalisieren? Setzt sie nicht ein
auflergewGhnliches Charisma voraus, dazu aber noch ein gutes Stiick gelebten
Lebens, in dem einer in den verschiedenen Dimensionen des Daseins sich erprobt
hat, wissend um das, was Menschsein heifit, was es an Méglichkeiten in sich birgt,
an Hohen und Abgriinden, an Seligkeit und Verzweiflung? Ware sonst — ohne
echte Lebenserfahrung — das Hineinsterben in das Schweigen Gottes iiberhaupt
real?

Ganz gleich, ob man die Deutung des beschaulichen Lebens, die Merton gibt,
annimmt oder nicht4, sie macht auf etwas Entscheidendes aufmerksam, das es bei
dem gegenwirtigen Bemithen um die zeitgemifle Erneuerung des Ordenslebens
fiir die kontemplativen Orden zu bedenken gilt. Die groflen Kontemplativen der
Kirche waren alles Menschen, die mitten im Leben gestanden sind, die die Welt,
so wie sie ist, kannten, sei es, daf sie schon einen normalen oder auch abenteuer-
lichen Weg hinter sich hatten, ehe Gottes Ruf in die Einsamkeit sie traf — es
waren eigentlich die meisten —, sei es, daf} sie gerade als Kontemplative in die
Welt hineinwirkten und einen erstaunlichen Einflu auf ihre Zeitgenossen aus-
{ibten, wie Bernhard von Clairvaux oder Teresa von Avila. So oder so standen sie
in den einsamen Stunden des Gebetes vor Gott mit dem Gewicht oder der Last
jener Erfahrungen, die sie im lebendigen Kontakt mit der Welt und den Men-
schen gemacht hatten. Auch in der letzten Abgeschiedenheit begegneten sie Gott
darum immer ,mitten in der Welt“. Wenn sie auch bisweilen das Empfinden hat-
ten, von Gott aus dieser Welt herausgerufen zu werden, ihren Mitmenschen gleich-
sam schon in die Ewigkeit vorauszueilen, so fiihlten sie sich dennoch immer wieder
angetrieben, den Menschen mitzuteilen, was sie selbst erfahren hatten: dafl Gott
da sei und alle liebend zu umfangen wiinsche, dafl man ihn darum suchen und
nach ihm ein Verlangen haben miisse. Gerade dic Kontemplativen waren die geist-
lichen Lehrer ihrer Zeit. Sind sie es heute noch? Sie hitten es nicht sein kdnnen,
wenn sie mit ihren Zeitgenossen nicht Gemeinschaft gehabt hitten. Die Lebens-
ordnung der zahlreichen Kartiduserkonvente des Mittelalters mit ihrem Apostolat
der Feder war, wie wir sicher wissen, offener, als die der heutigen beschaulichen
Kl6ster. Von daher kann man tatsichlich auf den Gedanken kommen, daf} die
strenge Abgeschlossenheit, insbesondere in den kontemplativen Frauenorden, die
urspriinglich sehr einleuchtende Griinde hatte, mit ihren vielen, oft absonderlichen
Bestimmungen und Einrichtungen, immer mehr zu ciner Ideologie geworden ist.

3 Schweigen im Himmel. Ein Buch iiber das Leben der Monche. (Ubers. aus dem Franzds.)
Wiesbaden 1957, S. 21 £.; vgl. auch S. 27 {.

4 Dafl sie nicht alles besagt, zeigt schon die Tatsache, daf Merton selbst durch seine im
apostolischen Sinn gezielte Schriftstellerei aus dem absoluten Schweigen herausgetreten
und in dic Welt ,zuriickgckehrt® ist. Dariiber weiter unten.



Einiibung und Weisung 66

Gegentuiber dem heutigen Trend zur Verabsolutierung des mitmenschlichen
Dialogs und des Weltapostolats als einzigen Weisen realer Gottesbegegnung ist
ganz gewif} daran festzouhalten, dafl es eine kontemplative Berufung gibt, dafl das
kontemplative Leben darum einen hohen Sinn hat. Wenn Gott den Menschen
ruft und zieht, kann und darf der Mensch nicht widerstehen; er muf alles lassen.
In solchem Ruf der Gnade begegnet er dem lebendigen Gott. Aber diese Begeg-
nung ist auf die Dauer nur in dem Maf wirklich, als der Gerufene in dieser Welt
steht, die Lebensbedingungen der Menschen seiner Zeit, vor allem hinsichtlich der
Arbeit, teilt, sich mit ihnen solidarisch weif} und fiir sie da ist. Das alles aber muf}
fiir ihn sichtbar und greifbar werden. Andernfalls blicbe sein Gebet fromme
Tauschung, die Projektion eines introvertierten Herzens, da er in der kiinstlichen
Abgeschlossenheit seines klosterlichen Daseins kaum zu menschlicher Reifung
gelangte und sich nicht in echter Weise zum Du, zu Gott und den Mitmenschen
hin zu iberschreiten verméchte. Nene Formen und Moglichkeiten realer Welt-
und Menschenbegegnung zu finden, ist darum ein Kernproblem, das sich in den
kontemplativen Orden heute stellt. Friedrich Wulf §]

EINUBUNG UND WEISUNG

., Ich sehne mich nach euch allen in der herzlichen Liebe
Christi Jesu® (Phil 1,8)

Vom Verhiltnis des Priesters zu seinen Glaubigen nach Phil 1, 8-11

Die vom Konzil geforderte Offnung der Kirche zur Welt hin, die Bereitschaft, mit
jedem Gesprichswilligen, set er Christ oder nicht, gliubig oder ungldubig, in
einen partnerschaftlichen Dialog einzutreten, mufite zwangsliufig auch zu einer
innerkirchlichen Diskussion um die Fundamente dieser Haltung fihren: Wie
sollte man es in Zukunft halten mit der ,Unterscheidung des Christlichen®, mit
Christi Mahnung, zwar in der Welt, aber nicht von der Welt zu sein (vgl. Jo 17,
14-16)? Das Wort gilt in erster Linie den Hirten. So nimmt es nicht wunder, daff
heute gerade unter ihnen, den Priestern, eine tiefe Krise um das Selbstverstandnis
ihres Berufes spiirbar wird. Diese Krise wiegt bedeutend schwerer als das Unbe-
hagen einzelner unter den Glaubigen iber diese oder jene Reform, da sie die
Schwierigkeiten einer zeitgemiflen Verkiindigung um die innere Unsicherheit
vermehrt. In solcher Situation ist nichts so dringend geworden als ein Riickgang
auf die Urspriinge apostolischer Berufung, auf das Verhiltnis des Herrn zu seinen





