
Einübung und Weisung 66 

Gegenüber dem heutigen Trend zur Verabsolutierung des mitmenschlichen 
Dialogs und des Weltapostolats als einzigen Weisen realer Gottesbegegnung ist 
ganz gewiß daran festzuhalten, daß es eine kontemplative Berufung gibt, daß das 
kontemplative Leben darum einen hohen Sinn hat. Wenn Gott den Menschen 
ruft und zieht, kann und darf der Mensch nicht widerstehen; er muß alles lassen. 
In solchem Ruf der Gnade begegnet er dem lebendigen Gott. Aber diese Begeg- 
nung ist auf die Dauer nur in dem Maß wirklich, als der Gerufene in dieser Welt 
steht, die Lebensbedingungen der Menschen seiner Zeit, vor allem hinsichtlich der 
Arbeit, teilt, sich mit ihnen solidarisch weiß und für sie da ist. Das alles aber muß 
für ihn sichtbar und greifbar werden. Andernfalls bliebe sein Gebet fromme 
Täuschung, die Projektion eines introvertierten Herzens, da er in der künstlichen 
Abgeschlossenheit seines klösterlichen Daseins kaum zu menschlicher Reifung 
gelangte und sich nicht in echter Weise zum Du, zu Gott und den Mitmenschen 
hin zu überschreiten vermöchte. Neue Formen und Möglichkeiten realer Welt- 
und Menschenbegegnung zu finden, ist darum ein Kernproblem, das sich in den 
kontemplativen Orden heute stellt. Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

• Ich sehne mich nach euch allen in der herzlichen Liebe 

Christi Jesu" (Phil 1,8) 

Vom Verhältnis des Priesters zu seinen Gläubigen nach Phil 1, 3-11 

Die vom Konzil geforderte Öffnung der Kirche zur Welt hin, die Bereitschaft, mit 
jedem Gesprächswilligen, sei er Christ oder nicht, gläubig oder ungläubig, in 
einen partnerschaftlichen Dialog einzutreten, mußte zwangsläufig auch zu einer 
innerkirchlichen Diskussion um die Fundamente dieser Haltung führen: Wie 
sollte man es in Zukunft halten mit der •Unterscheidung des Christlichen", mit 
Christi Mahnung, zwar in der Welt, aber nicht von der Welt zu sein (vgl. Jo 17, 
14-16)? Das Wort gilt in erster Linie den Hirten. So nimmt es nicht wunder, daß 
heute gerade unter ihnen, den Priestern, eine tiefe Krise um das Selbstverständnis 
ihres Berufes spürbar wird. Diese Krise wiegt bedeutend schwerer als das Unbe- 
hagen einzelner unter den Gläubigen über diese oder jene Reform, da sie die 
Schwierigkeiten einer zeitgemäßen Verkündigung um die innere Unsicherheit 
vermehrt. In solcher Situation ist nichts so dringend geworden als ein Rückgang 
auf die Ursprünge apostolischer Berufung, auf das Verhältnis des Herrn zu seinen 



Einübung und Weisung 67 

Jüngern, der Apostel zu ihren Gemeinden. Diesem Rückgang soll die folgende 
Schriftmeditation dienen. 

Wir wählen einen Text aus dem Philipperbrief. Sein Eingang ist besonders 
geeignet, eine spezifische Erfahrung des Seelsorgspriesters herauszustellen: seine 
Einsamkeit, zugleich aber auch eine Hilfe für ihre Bewältigung zu geben. Was 
Paulus hier schreibt, ist keine theoretische Erörterung, sondern der Niederschlag 
selbstdurchlebter Erfahrung. 

Auf den offiziellen Briefeingang (1, 1-2) folgt sogleich ein sehr persönlich 
gehaltener Abschnitt. Es ist nicht verwunderlich, daß Paulus - als Gefangener 
irgendwo im Römischen Reich, vielleicht in Ephesus, von seinen Gemeinden 
getrennt - gerade den Philippern sein Herz ausschüttet. Nur von ihnen hatte er 
eine Spende für sich selbst angenommen (4, 15 ff.; 2 Kor 11, 7-9), was sonst nicht 
seine Art war (1 Kor 4, 12; 9, 15; 1 Thess 2, 9); mit ihnen verband ihn menschlich 
eine besondere Herzlichkeit (vgl. 4, 1 sowie im Unterschied zu unserer Perikope 
das bedeutend •objektivere" Proömion Rom 1, 8-15). Damit wäre aber dieser 
Abschnitt im Grunde nur von begrenztem, eben historischem Interesse. Und doch 
überschreitet Paulus gerade hier den •privaten" Rahmen, nicht nur durch den 
wiederholten Bezug auf Christus, sondern schon durch die Struktur seiner Aus- 
sage. Dadurch werden die wenigen Sätze zu einer allgemeingültigen und aktuel- 
len Unterweisung. 

I. 

Der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umspannende Dreiklang: Dank 
(•Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke": V. 3), Gebet (•indem ich alle- 
zeit . .. für euch alle . . . das Gebet verrichte": V. 4) und Vertrauen (•ich vertraue 
dabei darauf, daß der, welcher in euch ein so gutes Werk angefangen hat, es voll- 
enden wird . . .": V. 6), stellt gleich zu Anfang in sich steigernder Abfolge das 
Verhältnis des Apostels zu seiner Gemeinde in seiner doppelten Dimension klar: 
Der Gemeinde zu gedenken heißt für Paulus immer sofort auch Gott danken, und 
zwar für die Kraft seines Evangeliums in ihr. Daraus wiederum erwächst ihm das 
Vertrauen, daß das begonnene Werk am Tage Christi zur Vollendung kommen 
werde. Es heißt nun weder - wie so oft - •ich vertraue auf Gott", noch auch •auf 
euch"; wenn man schon etwas ergänzen wollte, so müßte man sagen •auf euch in 
Gott". Da aber dieses Beziehungswort fehlt, bleibt das Verhältnis zwischen 
menschlichem Zugetansein und Gottvertrauen hier - stärker noch als in den vor- 
angegangenen Versen - in einer merkwürdigen Schwebe: verkettet und zugleich 
von einer unterströmigen Spannung bestimmt. Eins wird schon aus dieser Eröff- 
nungsdisposition deutlich: Paulus versucht keinen Augenblick, das, was an 
menschlicher Belastung auf dem Apostelamt liegt, zu verdrängen oder abzukürzen. 

Der aufgezeigte Zwiespalt setzt sich auch in den folgenden Versen fort. An- 
scheinend bezieht sich Paulus in V. 7 (wie in V. 6) nur auf die Gemeinde: •Es ist 
recht für mich, so von euch zu denken, weil ich euch im Herzen trage." Doch das 
Bewußtsein menschlicher Freundschaft und geistlicher Vaterschaft wird sogleich 
wieder aus der Sphäre bloß-menschlicher Verbundenheit herausgelöst und in den 



Einübung und Weisung 68 

Bereich des objektiven Zusammenwirkens im Dienst der Heilsbotschaft eingeord- 
net: Die Festigung des Evangeliums erscheint zum zweiten Mal als allein aus- 
schlaggebendes Motiv im Handeln des Apostels. V. 8-11 legen dann mit letzter 
Schärfe den Zwiespalt bloß zwischen dem Anspruch geistlicher Vaterschaft auf 
die Gläubigen und ihrer notwendigen Loslösung vom Apostel mit dem Ziel der 
wachsenden Bindung an Christus selbst. •Gott ist mein Zeuge" (V. 8) - als ob 
Paulus ahnte, daß man an seinem Wunsch nach Wiedersehen und Gemeinschaft 
zweifeln könnte, gebraucht er den Schwur, wie so oft, wenn er die Wahrheit sei- 
nes Vorhabens beteuern will (Rom 1, 9; 2 Kor 1, 23 u. a.), •wie ich mich sehne 
nach euch allen in herzlicher Liebe Jesu Christi". Wahre Liebe braucht und ver- 
langt Gemeinschaft, und Pauli Worte über seine Zuneigung zu den Philippern 
wären - trotz allem - unglaubwürdig, stünden nicht diese mit restloser Offenheit 
geschriebenen Worte im Höhepunkt der hier abbrechenden Steigerung. Und 
doch - auch dieses Verlangen ist nicht Ausdruck einer Sympathie von Mensch zu 
Mensch, sondern des •Ergriffenseins von der Liebe Christi". Paulus möchte dem 
Herrn in der Liebe zu den Seinen ähnlich werden und darum auch den leisesten 
Schatten von Eigensucht ausschließen. •Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir" 
(Gal 2, 20). 

Damit aber ist der Wunsch nach Wiedervereinigung auf Erden logischerweise 
schon zweitrangig geworden, und so kann Paulus mit einem verbindenden •und" 
weiterfahren (V. 9): •und darum bete ich, daß eure Liebe immer mehr zunehme 
in Erkenntnis und jedem Verständnis, damit ihr zu prüfen vermögt, worauf es 
ankommt". Die Liebe, die die Philipper mit Paulus verbindet, soll eine diskrete 
Liebe sein: Paulus ist es nicht darum zu tun, die Gemeinde in irgendeiner Abhän- 
gigkeit oder Unterwürfigkeit zu sich zu halten, nein, sie sollen selbst in die 
Lage versetzt werden, aus eigenem Erkennen und Verstehen ihr Leben zu mei- 
stern. Die Liebe Christi möge soweit in ihrem Herzen wachsen, daß sie ihn, ihren 
Vater, eigentlich nicht mehr brauchen, sondern aus eigener Mündigkeit die ent- 
scheidenden Fragen ihres Lebens selbst beurteilen können. Vielleicht schlägt sich 
darin etwas von der sicheren Todesahnung Pauli nieder: das kann jedoch durch- 
aus offenbleiben; entscheidend ist allein, daß Paulus trotz seines brennenden 
Wunsches nach Nähe und inniger Gemeinschaft mit seinen Gläubigen gleichzeitig 
bereit ist zur notwendigen Distanz um Christi willen. Damit aber ist der Satz in 
eine zeitlose Gültigkeit erhoben: Auch wenn Paulus (bzw. der Priester schlecht- 
hin) nicht seiner äußeren Freiheit beraubt wäre, so wäre er doch immer der 
Gefangene Jesu Christi, dessen •Gerechtigkeit" (V. 11) er sich und die Seinen 
allein anvertraut. 

II. 

Es liegt auf der Hand, welche Antwort dieser Text bereithält für die heute so 
eindringlich geführte Diskussion um Möglichkeit und Sinn der priesterlichen 
Einsamkeit um Christi willen. 

Zunächst einmal wird klar, um welche •Einsamkeit" es dabei geht. Sie kann 
niemals als Gleichgültigkeit, Unzugänglichkeit, Uninteressiertheit, Kontaktarmut 



Einübung und Weisung 69 

oder Resignation aufgefaßt werden, sondern fordert - wo immer sie als echt gel- 
ten will - Nähe, Einfühlung, Anteilnahme, Hilfsbereitschaft gegenüber den 
anvertrauten Menschen, aber zugleich die demütige Bereitschaft, sich helfen zu 
lassen. Priesterliche Einsamkeit ist also nicht die heroische Einsamkeit des •Pro- 
pheten", der die Botschaft verkündet, dann aber die Hörer ihrem Schicksal über- 
läßt. Noch weniger freilich ist sie zu vereinen mit dem Ehrgeiz des •General- 
bevollmächtigten", dem es notfalls nichts ausmacht, den Chef zu übergehen und 
zu verdrängen, wenn ihm nur die Gewogenheit der Kundschaft erhalten bleibt. 
Für den Priester gilt immer das Wort des Johannes: •Er muß wachsen, ich muß 
abnehmen" (Jo 3, 30). Abnehmen bedeutet dann also nicht langsames Verküm- 
mernlassen der eigenen Person, weil ja der volle persönliche Einsatz immer vor- 
ausgesetzt bleibt, und weil in diesem Abnehmen ein tieferes und vollkommeneres 
Einswerden mit dem Auftrag Christi, d. h. aber mit ihm selbst, gegeben ist. Vom 
Priester sind darum stets gleichzeitig Nähe und Distanz zu seinen Gläubigen 
verlangt, die beide ihre Mitte in Christus haben. Man kann priesterliche Einsam- 
keit weder menschlich begreifen noch leben, wenn sie nicht als notwendiger Aus- 
druck der Gemeinschaft mit Christus verstanden wird. 

Daß solches möglich und sinnvoll ist - übrigens nicht nur für den Priester, son- 
dern für jeden, der sich dem Auftrag Christi in besonderer Weise verbunden 
fühlt -, zeigt uns Paulus in dieser spontan geäußerten Reflexion über sein eigenes 
Leben. Die Schwierigkeit seines Gedankenganges liegt einzig darin, daß sich 
seine Wahrheit nur dem enthüllt, der sie zu leben versucht. Daß sie also nie zu 
einer gemeisterten, angeeigneten Theorie werden kann, sondern jeweils neu im 
Glauben erkämpft - die Spuren des inneren Kampfes sind auch bei Paulus ables- 
bar, wie wir sahen - und behauptet werden muß. 

Wie das immer wieder möglich ist, dazu können uns die beiden letzten Verse 
(10 f.) einen Hinweis geben. Paulus geht davon aus, daß Christus die ganze 
Kirche, die Gemeinde und ihre Hirten, an seinem Tage Gott, dem Vater, vor- 
stellt, und er hofft, daß wir dann dem Vater zur Ehre und zum Lobe gereichen. 
Dabei wird zwischen den Zeilen die bange Erwartung Christi - ohne daß er als 
Handelnder eintritt - greifbar: einmal die frohe Erwartung, in der er uns als 
Bruder entgegensieht, dann aber auch die Erwartung in •Furcht und Zittern" 
(vgl. Phil 2, 12), daß wir im Gericht der vollkommenen Gemeinschaft mit 
ihm für würdig befunden werden möchten. Das Bewußtsein also, in banger 
Liebe erwartet zu werden, nicht von einem blinden Schicksal, sondern von einem 
bis zum Äußersten gespannten und uns liebenden Menschen, dem Sohn Gottes, 
dieses Bewußtsein allein kann Kraft und Zuversicht geben, priesterliche Einsam- 
keit immer wieder anzunehmen, aber zugleich auch zur Gemeinschaft mit Chri- 
stus durchzustoßen. Denn die Spannung zwischen Distanz und Nähe ist uns nur 
für eine Weile auferlegt, sie wird ihre unverlierbare Vollendung in der bleiben- 
den Nähe finden. 

Oft werden uns theologische Zusammenhänge unmittelbarer und bewegender 
bewußt, wenn wir innerweltliche Analogien mit ihnen in Beziehung setzen. Als 
vergleichbares Motiv könnte man hier die ungeheure Stärke anführen, die den 



Buchbesprechungen 70 

Soldaten und Kriegsgefangenen aller Zeiten aus dem Gedanken des Erwartet- 
werdens erwuchs. Als ein Beispiel für viele sei hier das einfache, aber bis heute 
in Rußland beliebte Gedicht eines Soldaten an seine Frau zitiert: 

WARTEN 
Warte auf mich - und ich werde zurückkehren. 
Nur warte sehr! ... 
Warte, wenn man auf andere nicht mehr wartet ... 
Warte auf mich, und ich werde zurückkehren, allen Toten zum Trotz! 
Wer nicht auf mich gewartet hat, der wird vielleicht sagen: 
•Er hat Glück gehabt!" 
Die nicht gewartet haben, werden nicht verstehen, 
wie Du inmitten des Feuers 
durch Dein Warten 
mich gerettet hast. 
Wie ich am Leben blieb, werden wissen nur Du und ich - 
Du verstandest einfach zu warten, wie kein anderer. 
(Konstantin Simonov [geb. 1915], 1942) 

G. Podskalsky SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Spiritualität 

Cognet, Louis: Introduction ä la vie 
chretienne. I. Les problemes de la spi- 
ritualite. 192 S. II. L'ascese chretienne. 
184 S. III. La priere du chretien. 192 S. 
(Lumiere de la foi, 29-31). Paris, Ed. 
du Cerf 1967, je Bd. NF 12,-. 

Zuerst sei ohne Bedenken gesagt: Ich ken- 
ne in der deutschen spirituellen Literatur 
keine Einführung in das geistliche Leben, 
die man diesen, aus Vorlesungen am Insti- 
tut Catholique zu Paris entstandenen drei 
Bändchen zur Seite stellen könnte. Die 
Grundkonzeption Cognets ist durchaus tra- 
ditionell; aber sie wird mit einer solchen 
Reife und Weite entfaltet, daß sie auch 
dem Anspruchsvollsten der Modernen eine 
echte Hilfe bieten wird. Was vor allem be- 
eindruckt, ist die große geschichtliche Bil- 

dung, die immer wieder zum Vorschein 
kommt: Väter, Mittelalter, besonders das 
große französische Zeitalter (vgl. GuL 40 
[1967] 472). Dazu wendet sich der Vf. aber 
auch Fragen und Kontroversen der neuen 
Zeit zu, z. B. der Kontroverse zwischen 
Bremond und Cavallera. Solche Hinweise 
auf konkrete Vorkommnisse machen das 
Lesen zur Freude. Hier hat Cognet auch 
gelernt, daß man in der Spiritualität nicht 
•definieren", •systematisieren" kann; Gott 
führt jeden Menschen seinen eigenen 
Weg. In der Weite seines Ansatzes hat 
jede Ausformung des christlichen Lebens 
Platz. 

Erstaunlich ist der Reichtum der The- 
men, den Cognet - nicht katalogisierend, 
sondern im organischen Interesse an der 
Sache - ausbreitet. Einige seien ge- 
nannt. Im ersten Band über Spiritualität: 




