Einiibung und Weisung 66

Gegentuiber dem heutigen Trend zur Verabsolutierung des mitmenschlichen
Dialogs und des Weltapostolats als einzigen Weisen realer Gottesbegegnung ist
ganz gewif} daran festzouhalten, dafl es eine kontemplative Berufung gibt, dafl das
kontemplative Leben darum einen hohen Sinn hat. Wenn Gott den Menschen
ruft und zieht, kann und darf der Mensch nicht widerstehen; er muf alles lassen.
In solchem Ruf der Gnade begegnet er dem lebendigen Gott. Aber diese Begeg-
nung ist auf die Dauer nur in dem Maf wirklich, als der Gerufene in dieser Welt
steht, die Lebensbedingungen der Menschen seiner Zeit, vor allem hinsichtlich der
Arbeit, teilt, sich mit ihnen solidarisch weif} und fiir sie da ist. Das alles aber muf}
fiir ihn sichtbar und greifbar werden. Andernfalls blicbe sein Gebet fromme
Tauschung, die Projektion eines introvertierten Herzens, da er in der kiinstlichen
Abgeschlossenheit seines klosterlichen Daseins kaum zu menschlicher Reifung
gelangte und sich nicht in echter Weise zum Du, zu Gott und den Mitmenschen
hin zu iberschreiten verméchte. Nene Formen und Moglichkeiten realer Welt-
und Menschenbegegnung zu finden, ist darum ein Kernproblem, das sich in den
kontemplativen Orden heute stellt. Friedrich Wulf §]

EINUBUNG UND WEISUNG

., Ich sehne mich nach euch allen in der herzlichen Liebe
Christi Jesu® (Phil 1,8)

Vom Verhiltnis des Priesters zu seinen Glaubigen nach Phil 1, 8-11

Die vom Konzil geforderte Offnung der Kirche zur Welt hin, die Bereitschaft, mit
jedem Gesprichswilligen, set er Christ oder nicht, gliubig oder ungldubig, in
einen partnerschaftlichen Dialog einzutreten, mufite zwangsliufig auch zu einer
innerkirchlichen Diskussion um die Fundamente dieser Haltung fihren: Wie
sollte man es in Zukunft halten mit der ,Unterscheidung des Christlichen®, mit
Christi Mahnung, zwar in der Welt, aber nicht von der Welt zu sein (vgl. Jo 17,
14-16)? Das Wort gilt in erster Linie den Hirten. So nimmt es nicht wunder, daff
heute gerade unter ihnen, den Priestern, eine tiefe Krise um das Selbstverstandnis
ihres Berufes spiirbar wird. Diese Krise wiegt bedeutend schwerer als das Unbe-
hagen einzelner unter den Glaubigen iber diese oder jene Reform, da sie die
Schwierigkeiten einer zeitgemiflen Verkiindigung um die innere Unsicherheit
vermehrt. In solcher Situation ist nichts so dringend geworden als ein Riickgang
auf die Urspriinge apostolischer Berufung, auf das Verhiltnis des Herrn zu seinen



Einiibung und Weisung 67

Jingern, der Apostel zu ihren Gemeinden. Diesem Riickgang soll die folgende
Schriftmeditation dienen.

Wir wihlen einen Text aus dem Philipperbrief. Sein Eingang ist besonders
geeignet, eine spezifische Erfahrung des Seelsorgspriesters herauszustellen: seine
Einsamkeit, zugleich aber auch eine Hilfe fiir ihre Bewiltigung zu geben. Was
Paulus hier schreibt, ist keine theoretische Erérterung, sondern der Niederschlag
selbstdurchlebter Erfahrung.

Auf den offiziellen Briefeingang (1, 1-2) folgt sogleich ein sehr personlich
gehaltener Abschnitt. Es ist nicht verwunderlich, daf Paulus — als Gefangener
irgendwo im Romischen Reich, vielleicht in Ephesus, von seinen Gemeinden
getrennt — gerade den Philippern sein Herz ausschiittet. Nur von ihnen hatte er
eine Spende fiir sich selbst angenommen (4, 15 ff.; 2 Kor 11, 7-9), was sonst nicht
seine Art war (1 Kor 4, 12; 9, 15; 1 Thess 2, 9); mit ihnen verband ihn menschlich
eine besondere Herzlichkeit (vgl. 4, 1 sowie im Unterschied zu unserer Perikope
das bedeutend ,objektivere® Proémion Rom 1, 8-15). Damit wire aber dieser
Abschnitt im Grunde nur von begrenztem, eben historischem Interesse. Und doch
Giberschreitet Paulus gerade hier den ,privaten“ Rahmen, nicht nur durch den
wiederholten Bezug auf Christus, sondern schon durch die Struktur seiner Aus-
sage. Dadurch werden die wenigen Sitze zu einer allgemeingiiltigen und aktuel-
len Unterweisung.

I

Der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umspannende Dreiklang: Dank
(»Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke“: V. 3), Gebet (,indem ich alle-
zeit . .. fur euch alle . . . das Gebet verrichte®: V. 4) und Vertrauen (,ich vertraue
dabei darauf, dafl der, welcher in euch ein so gutes Werk angefangen hat, es voll-
enden wird ...“: V. 6), stellt gleich zu Anfang in sich steigernder Abfolge das
Verhaltnis des Apostels zu seiner Gemeinde in seiner doppelten Dimension klar:
Der Gemeinde zu gedenken heifit fiir Paulus immer sofort auch Gott danken, und
zwar fiir die Kraft seines Evangeliums in ihr. Daraus wiederum erwichst ihm das
Vertrauen, dafl das begonnene Werk am Tage Christi zur Vollendung kommen
werde. Es heifit nun weder — wie so oft — ,ich vertraue auf Gott“, noch auch ,auf
cuch®; wenn man schon etwas erginzen wollte, so miifite man sagen ,auf euch in
Gott“. Da aber dieses Beziehungswort fehlt, bleibt das Verhiltnis zwischen
menschlichem Zugetansein und Gottvertrauen hier — stirker noch als in den vor-
angegangenen Versen — in einer merkwiirdigen Schwebe: verkettet und zugleich
von einer unterstrémigen Spannung bestimmt. Eins wird schon aus dieser Eroff-
nungsdisposition deutlich: Paulus versucht keinen Augenblick, das, was an
menschlicher Belastung auf dem Apostelamt liegt, zu verdrangen oder abzukiirzen.

Der aufgezeigte Zwiespalt setzt sich auch in den folgenden Versen fort. An-
scheinend bezieht sich Paulus in V. 7 (wie in V. 6) nur auf die Gemeinde: ,Es ist
recht fiir mich, so von euch zu denken, weil ich euch im Herzen trage.“ Doch das
Bewufitsein menschlicher Freundschaft und geistlicher Vaterschaft wird sogleich
wieder aus der Sphére blofi-menschlicher Verbundenheit herausgeldst und in den



Einiibung und Weisung 68

Bereich des objektiven Zusammenwirkens im Dienst der Heilsbotschaft eingeord-
net: Die Festigung des Evangeliums erscheint zum zweiten Mal als allein aus-
schlaggebendes Motiv im Handeln des Apostels. V. 8-11 legen dann mit letzter
Schirfe den Zwiespalt blofl zwischen dem Anspruch geistlicher Vaterschaft auf
die Gldubigen und ihrer notwendigen Loslésung vom Apostel mit dem Ziel der
wachsenden Bindung an Christos selbst. ,,Gott ist mein Zeuge® (V. 8) - als ob
Paulus ahnte, dafl man an seinem Wunsch nach Wiedersehen und Gemeinschaft
zweifeln kénnte, gebraucht er den Schwur, wie so oft, wenn er die Wahrheit sei-
nes Vorhabens beteuern will (Rém 1, 9; 2 Kor 1, 23 u. a.), ,wie ich mich sehne
nach euch allen in herzlicher Liebe Jesu Christi“. Wahre Liebe braucht und ver-
langt Gemeinschaft, und Pauli Worte iiber seine Zuneigung zu den Philippern
wiren — trotz allem — unglanbwiirdig, stiinden nicht diese mit restloser Offenheit
geschriebenen Worte im Ho6hepunkt der hier abbrechenden Steigerung. Und
doch — anch dieses Verlangen ist nicht Ausdruck einer Sympathie von Mensch zu
Mensdh, sondern des ,Ergriffenseins von der Liebe Christi“. Paulus mochte dem
Herm in der Liebe zu den Seinen dhnlich werden und darum aunch den leisesten
Schatten von Eigensucht ausschlieffen, ,Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir“
(Gal 2, 20).

Damit aber ist der Wunsch nach Wiedervereinigung auf Erden logischerweise
schon zweitrangig geworden, und so kann Paulus mit einem verbindenden ,und“
weiterfahren (V. 9): ,und darum bete ich, dafl eure Liebe immer mehr zanchme
in Erkenntnis und jedem Verstindnis, damit ihr zn priifen vermdgt, worauf es
ankommt®. Die Liebe, die die Philipper mit Paulus verbindet, soll cine diskrete
Liebe sein: Paulus ist es nicht darum zu tun, die Gemeinde in irgendeiner Abhin-
gigkeit oder Unterwiirfigkeit zu sich zu halten, nein, sie sollen selbst in die
Lage versetzt werden, aus eigenem Erkennen und Verstchen ihr Leben zn mei-
stern. Die Liebe Christi mdge soweit in ihrem Herzen wachsen, daf} sie ihn, ihren
Vater, eigentlich nicht mehr brauchen, sondern aus eigener Miindigkeit die ent-
scheidenden Fragen ihres Lebens selbst beurteilen kénnen. Vielleicht schligt sich
darin etwas von der sicheren Todesahnung Pauli nieder: das kann jedoch durch-
aus offenbleiben; entscheidend ist allein, dafl Paulus trotz seines brennenden
Wansches nach Néihe und inniger Gemeinschaft mit seinen Glinbigen gleichzeitig
bereit ist zur notwendigen Distanz um Christi willen. Damit aber ist der Satz in
eine zeitlose Giltigkeit erhoben: Anch wenn Paulus (bzw. der Priester schlecht-
hin) nicht seiner dufleren Freiheit beraubt wire, so wire er doch immer der
Gefangene Jesu Christi, dessen ,Gerechtigkeit® (V. 11) er sich und die Seinen
allein anvertraut.

II.

Es liegt auf der Hand, welche Antwort dieser Text bereithilt fir die hente so
eindringlich gefithrte Diskussion um Moglichkeit und Sinn der priesterlichen
Einsamkeit um Christi willen.

Zunichst einmal wird klar, um weldhe ,Einsamkeit es dabei geht. Sie kann
niemals als Gleichgiiltigkeit, Unzuginglichkeit, Uninteressiertheit, Kontaktarmut



Einiibung und Weisung 69

oder Resignation aufgefafit werden, sondern fordert — wo immer sie als echt gel-
ten will — Nahe, Einfilhlung, Anteilnahme, Hilfsbereitschaft gegeniiber den
anvertrauten Menschen, aber zugleich die demiitige Bereitschaft, sick helfen zu
lassen. Priesterliche Einsamkeit ist also nicht die heroische Einsamkeit des ,Pro-
pheten®, der die Botschaft verkiindet, dann aber die Horer ihrem Schicksal iiber-
1i8t. Noch weniger freilich ist sie zu vereinen mit dem Ehrgeiz des ,General-
bevollmichtigten®, dem es notfalls nichts ausmacht, den Chef zu iibergehen und
zu verdringen, wenn ihm nur die Gewogenheit der Kundschaft erhalten bleibt.
Fiir den Priester gilt immer das Wort des Johannes: ,Er mufl wachsen, ich mufl
abnehmen“ (Jo 3, 30). Abnehmen bedeutet dann also nicht langsames Verkim-
mernlassen der eigenen Person, weil ja der volle personliche Einsatz immer vor-
ausgesetzt bleibt, und weil in diesem Abnehmen ein tieferes und vollkommeneres
Einswerden mit dem Auftrag Christi, d. h. aber mit ihm selbst, gegeben ist. Vom
Priester sind darum stets gleichzeitig Nihe und Distanz zu seinen Gliubigen
verlangt, die beide ihre Mitte in Christus haben. Man kann priesterliche Einsam-
keit weder menschlich begreifen noch leben, wenn sie nicht als notwendiger Aus-
druck der Gemeinschaft mit Christus verstanden wird.

Dafi solches méglich und sinnvoll ist — dbrigens nicht nur fir den Priester, son-
dern fiir jeden, der sich dem Auftrag Christi in besonderer Weise verbunden
fihlt —, zeigt uns Paulus in dieser spontan geduflerten Reflexion iiber sein eigenes
Leben. Die Schwierigkeit seines Gedankenganges liegt einzig darin, daf sich
seine Wahrheit nur dem enthiillt, der sie zu leben versucht. Daf sie also nie zu
einer gemeisterten, angeeigneten Theorie werden kann, sondern jeweils neu im
Glauben erkdmpft — die Spuren des inneren Kampfes sind auch bei Paunlus ables-
bar, wie wir sahen — und behauptet werden muf.

Wie das immer wieder moglich ist, dazu kénnen uns die beiden letzten Verse
(10f.) einen Hinweis geben. Paulus geht davon aus, dafl Christus die ganze
Kirche, die Gemeinde und ihre Hirten, an seinem Tage Gott, dem Vater, vor-
stellt, und er hofft, dafl wir dann dem Vater zur Ehre und zum Lobe gereichen.
Dabei wird zwischen den Zeilen die bange Erwartung Christi — ohne daf er als
Handelnder eintritt — greifbar: einmal die frohe Erwartung, in der er uns als
Bruder entgegensieht, dann aber auch die Erwartung in ,Furcht und Zittern®
(vgl. Phil 2,12), daf wir im Gericht der vollkommenen Gemeinschaft mit
ihm fir wirdig befunden werden mdchten. Das Bewufitsein also, in banger
Liebe erwartet zu werden, nicht von einem blinden Schicksal, sondern von einem
bis zum Auflersten gespannten und uns liebenden Menschen, dem Sohn Gottes,
dieses BewuBltsein allein kann Kraft und Zuversicht geben, priesterliche Einsam-
keit immer wieder anzunehmen, aber zugleich auch zur Gemeinschaft mit Chri-
stus durchzustoflen. Denn die Spannung zwischen Distanz und Nihe ist uns nur
fir eine Weile auferlegt, sie wird ihre unverlierbare Vollendung in der bleiben-
den Nahe finden.

Oft werden uns theologische Zusammenhinge unmittelbarer und bewegender
bewufit, wenn wir innerweltliche Analogien mit ihnen in Beziehung setzen. Als
vergleichbares Motiv konnte man hier die ungeheure Stirke anfithren, die den



Buchbesprechungen

70

Soldaten und Kriegsgefangenen aller Zeiten aus dem Gedanken des Erwartet-
werdens erwuchs. Als ein Beispiel fiir viele sei hier das einfache, aber bis heute
in Ruflland beliebte Gedicht eines Soldaten an seine Frau zitiert:

WARTEN

Warte auf mich ~ und ich werde zuriickkehren.

Nur warte sehr! ...

Warte, wenn man auf andere nicht mehr wartet . ..
‘Warte auf mich, und ich werde zuriickkehren, allen Toten zum Trotz!
Wer nicht auf mich gewartet hat, der wird vielleicht sagen:

»Er hat Gliick gehabt!®

Die nicht gewartet haben, werden nicht verstehen,

wie Du inmitten des Feuers
durch Dein Warten
mich gerettet hast.

Wie ich am Leben blieb, werden wissen nur Du und ich —
Du verstandest einfach zu warten, wie kein anderer.
{Konstantin Simonov [geb. 1915}, 1942)

G. Podskalsky S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Spiritualitit

Cognet, Louis: Introduction A la vie
chrétienne. I. Les problémes de la spi-
ritualité. 192 S. II. L’ascése chrétienne.
184 S. I11. La priere du chrétien. 192 S.
(Lumiére de la foi, 29-31). Paris, Ed.
du Cerf 1967, je Bd. NF 12,—.

Zuerst sei ohne Bedenken gesagt: Ich ken-
ne in der deutschen spirituellen Literatur
keine Einfithrung in das geistliche Leben,
die man diesen, aus Vorlesungen am Insti-
tut Catholique zu Paris entstandenen drei
Bindchen zur Seite stellen kénnte. Die
Grundkonzeption Cognets ist durchaus tra-
ditionell; aber sie wird mit einer solchen
Reife und Weite entfaltet, dafl sie auch
dem Anspruchsvollsten der Modernen eine
echte Hilfe bieten wird. Was vor allem be-
eindruckt, ist die grofle geschichtliche Bil-

dung, die immer wieder zum Vorschein
kommt: Viter, Mittelalter, besonders das
grofle franzdsische Zeitalter (vgl. GuL 40
[1967] 472). Dazu wendet sich der VF. aber
anch Fragen und Kontroversen der neuen
Zeit zn, z. B. der Kontroverse zwischen
Bremond und Cavallera. Solche Hinweise
auf konkrete Vorkommnisse machen das
Lesen zur Freude. Hier hat Cognet auch
gelernt, daf man in der Spiritualitit nicht
»definieren®, ,systematisieren® kann; Gott
fihrt jeden Menschen seinen eigenen
Weg. In der Weite seines Ansatzes hat
jede Ausformung des christlichen Lebens
Platz.

Erstaunlich ist der Reichtum der The-
men, den Cognet — nicht katalogisierend,
sondern im organischen Interesse an der
Sache - ausbreitet. Einige seien ge-
nannt. Im ersten Band iiber Spiritualitit:





