Buchbesprechungen

70

Soldaten und Kriegsgefangenen aller Zeiten aus dem Gedanken des Erwartet-
werdens erwuchs. Als ein Beispiel fiir viele sei hier das einfache, aber bis heute
in Ruflland beliebte Gedicht eines Soldaten an seine Frau zitiert:

WARTEN

Warte auf mich ~ und ich werde zuriickkehren.

Nur warte sehr! ...

Warte, wenn man auf andere nicht mehr wartet . ..
‘Warte auf mich, und ich werde zuriickkehren, allen Toten zum Trotz!
Wer nicht auf mich gewartet hat, der wird vielleicht sagen:

»Er hat Gliick gehabt!®

Die nicht gewartet haben, werden nicht verstehen,

wie Du inmitten des Feuers
durch Dein Warten
mich gerettet hast.

Wie ich am Leben blieb, werden wissen nur Du und ich —
Du verstandest einfach zu warten, wie kein anderer.
{Konstantin Simonov [geb. 1915}, 1942)

G. Podskalsky S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Spiritualitit

Cognet, Louis: Introduction A la vie
chrétienne. I. Les problémes de la spi-
ritualité. 192 S. II. L’ascése chrétienne.
184 S. I11. La priere du chrétien. 192 S.
(Lumiére de la foi, 29-31). Paris, Ed.
du Cerf 1967, je Bd. NF 12,—.

Zuerst sei ohne Bedenken gesagt: Ich ken-
ne in der deutschen spirituellen Literatur
keine Einfithrung in das geistliche Leben,
die man diesen, aus Vorlesungen am Insti-
tut Catholique zu Paris entstandenen drei
Bindchen zur Seite stellen kénnte. Die
Grundkonzeption Cognets ist durchaus tra-
ditionell; aber sie wird mit einer solchen
Reife und Weite entfaltet, dafl sie auch
dem Anspruchsvollsten der Modernen eine
echte Hilfe bieten wird. Was vor allem be-
eindruckt, ist die grofle geschichtliche Bil-

dung, die immer wieder zum Vorschein
kommt: Viter, Mittelalter, besonders das
grofle franzdsische Zeitalter (vgl. GuL 40
[1967] 472). Dazu wendet sich der VF. aber
anch Fragen und Kontroversen der neuen
Zeit zn, z. B. der Kontroverse zwischen
Bremond und Cavallera. Solche Hinweise
auf konkrete Vorkommnisse machen das
Lesen zur Freude. Hier hat Cognet auch
gelernt, daf man in der Spiritualitit nicht
»definieren®, ,systematisieren® kann; Gott
fihrt jeden Menschen seinen eigenen
Weg. In der Weite seines Ansatzes hat
jede Ausformung des christlichen Lebens
Platz.

Erstaunlich ist der Reichtum der The-
men, den Cognet — nicht katalogisierend,
sondern im organischen Interesse an der
Sache - ausbreitet. Einige seien ge-
nannt. Im ersten Band iiber Spiritualitit:



Buchbesprechungen

Spiritualitit und Theologie, Aszese und
Moral, Meditation (sehr wichtig!), ontolo-
gische und psychologische Stufen, ,contem-
platio acquisita® oder ,infusa“; im zweiten
Band iiber die Aszese: Streben nach Voll-
kommenheit?, Christozentrik, Teilhard de
Chardin, Sinn der Abtétung, Leid — Gebet
— Mystik und Aszese; im dritten Band
iiber das Gebet: Ist Gebet Dialog?, Bittge-
bet und Erhérung, Anbetung, Gebet und
Technik, Liturgie und persénliches Gebet,
Gebet und Tat, ,betet stindig®. Der In-
teressierte sei auch auf die ,Tables des
Matiéres“ verwiesen, die so informierend
und reichhaltig sind, daf man leicht den
gesuchten Stoff finden kann.

Natiirlich glaubt auch Cognet nicht, dafl
er den Schlissel zur Weisheit gefunden
habe; manchmal méchte man ihm wider-
sprechen. So z. B. bei den gelegentlichen,
in aller Hochachtung vorgetragenen Kor-
rekturen an K. Rahners Auffassung von
Aszese (11 43.69.111.140f.155.163£.);
man kann K. Rahner wohl nicht nur nach
einem einzigen, stindig zitierten Aufsatz
(,Passion und Aszese“) beurteilen; dafd bei
Dionysius dem Kartduser von contemplatio
acquisita gehandelt wird (I 150), ist schon
lange bekannt (vgl. Eranos Jb 1 [1933]
265), Wie anziehend und - in einer tiefe-
ren Schicht ~ auch iberzeugend Cognet
selbst die Ansichten vortrigt, in denen man
ihm widersprechen méchte, zeigt eine klei-
ne Geschichte, die er seiner Auffassung von
Weltflucht anhidngt: Er vertritt nimlich die
—m. E. nicht geniigend durchdachte - Mei-
nung, dafl Weltflucht und Weltbejabung
zwei gleichwertige, nebeneinanderstehende
christliche Lebensweisen seien, zitiert dann
aber die Anekdote eines Benediktiners iiber
den Unterschied von Ordensleben nnd Le-
ben in der Welt: In beiden bekommt man
Kopfweh; der Ordensmann sagt: Es ist ein
Kreuz — und legt sich zu Bett; der Laien-
christ sagt: Dumme Sache (klang das Wort
im Original nicht hirter?) — und geht ar-
beiten (I 68).

Daf eine Ubersetzung zu wiinschen ist,
braucht nicht gesagt zu werden; notwendig
wire dabei nur, cinige Anspielungen aus
der Geschichte der franzésischen Frommig-
keit dem deutschen Leser genauer zu er-
klédren. J. Sudbrack §]

71

Laplace, Jean S]: La direction de con-
science ou le dialogue spirituel. Tours,
Mame 1965. 223 S., F 11,-.

Die Wirklichkeit, die frithere Generatio-
nen mit dem Wort Seelenfiihrung bezeich-
neten, scheint heute wenig gefragt. Manche
sehen darin einen Luxus, andere eine Art
geistlichen Narzifimus frommer Seelen, die
ihr Innenleben allzu wichtig nehmen. Fiir
die Mehrzahl aber hat dieses Wort wohl
deshalb keinen Klang, weil sie die gemeinte
‘Wirklichkeit nie recht erfahren haben. Ver-
mutlich wird nun die Not der geistlichen
Sorge, der wir uns in der Zukunft in wach-
sendem Mafl gegeniibersehen werden, die
Notwendigkeit der geistlichen Fithrung ein-
dringlich ins Bewufitsein rufen. Bei der
Bewiltigung der anstehenden Aufgabe
kann das vorliegende Buch wertvolle Hilfe
leisten. Der V{. ist einer der erfahrensten
und fahigsten Exerzitiengeber des franzé-
sischen Sprachraumes. Seit vielen Jahren
mit den geistlichen Fragen und Problemen
von Priestern, Ordensleuten und Laien
vertraut, hat er ein Buch geschrieben,
in dem sich theologisches Wissen, Kennt-
nis der geistlichen Tradition, Kenntnis der
menschlichen Psyche und persénliche Er-
fahrung in einem ungewdéhnlichen Maf} ge-
genseitig durchdringen. Es ist kein Lehr-
buch der Seelenfithrung oder (wie der Vf.
lieber sagen wiirde) des geistlichen Ge-
sprichs. Es kann und will kein Ersatz sein
fiir die persénliche menschliche und geist-
liche Reife, die fiir solches Tun vorausge-
setzt ist. Geschrieben iiber den Dialog, will
es ausdriicklich als Dialogpariner gelesen
werden (vgl. 14).

Es ist unméglich, den Reichtum des Buches
kurz zu referieren. Kap. 1: Das geistliche
Gesprich im priesterlichen Tun. Ein Un-
tertitel daraus mag die Auffassung des V.
charakterisieren: Education a la liberté —
Erziehung zur Freiheit. Kap. 2: Die Di-
mension des Gesprachs und seine Entwick-
lung. Kap. 3 handelt von den Vorausset-
zungen auf seiten des Beraters: Kenntnisse,
Haltungen, geistliche Erfahrung. Kap. 4
spricht von den verschiedenen Formen der
Beratung, Kap. 5 von den Qualititen des
Ratsuchenden und von seiner Freiheit.

Diese Analyse des geistlichen Gesprichs
ist keine theologische Rechtfertigung und



Buchbesprechungen

verzichtet bewuBt auf tiefschiirfende Ge-
danken. Sie besticht durch ihre chrliche
Beriicksichtigung und Integration des
Menschlichen in das Geistlich-Religiése.
Hier wird nicht Gnade gegen Natur aus-
gespielt, und trotzdem wird der Anruf und
Anspruch Gottes an den Menschen und
dessen Umkehr nicht verkleinert, sondern
cher noch deutlicher herausgestellt. Die
Ausfithrungen des V1. sind durch das Schei-
dewasser der Erfahrung gegangen und
sprechen daher jeden an, der geistliche Er-
fahrung kennt. Sein Buch ist nicht nur fir
Priester, sondern auch fiir Ordensleute —
und Laien — geschrieben. Es kénnte dazu
beitragen, dafl wir der menschlich-geist-
lichen Not unserer Mitmenschen weniger
hilflos gegeniiberstehen als bisher.

N. Mulde §]

Kraus, Annie: Uber den Hochmut.
Frankfurt/M., Jos. Knecht 1966. 110 S.,
engl. brosch. DM 8,80.

Der Hochmut ist die Ur-Siinde und der
allen Stinden einwohnende Kern. Ist es das
Wesen der Tugend, daf sie dem Maf} der

Glaubensfragen

Schillebeeckx, Edward: Die eucharisti-
sche Gegenwart. Zur Diskussion iiber
die Realprisenz. Diisseldorf, Patmos
1967. 108 S., kart. DM 8,80.

In der Diskussion um das Geheimnis der
Eucharistie ist jedes klirende Wort aus
kompetentem Mund zu begrifien. In die-
sem Biichlein versucht der auch in Deutsch-
land wohlbekannte holldndische Vf. die
Schwerpunkte der augenblicklichen Erér-
terung tber das zentrale Geheimnis des
Glaubens zu orten und in die Geschichte
des Ringens um ein tieferes Glaubensver-
stindnis einzutragen. Er geht dabei von der
Definition des Konzils von Trient aus, der
derzeit letzten dogmatischen Aussage iber
die Eucharistie, um in einem zweiten Ka-
pitel das den modernen Versuchen Ge-
meinsame herauszustellen, Theologiege-
schichtlich sieht der VI. eine Abkehr von

72

an der Wirklichkeit sich messenden Vernunft
entspricht, so ist der Hochmut nicht nur un-
miflig, sondern mafB-los, ohne Riicksicht
auf die in der Vernunft erscheinende
Wahrheit und Wirklichkeit, einschliefilich
Gottes. Der Hochmiitige will sich nicht
messen lassen, er ver-mif}t sich, weil er sich
Gott nicht verdanken will. In seiner Ego-
zentrik isoliert er sich radikal, sowohl Gott
wie auch den Mitmenschen gegentiber, in-
sofern er sich fir absolut unvergleichlich
hilt. Die Demut hingegen ist der Wirk-
lichkeit stets weit geéffnet und 138t die je-
dem Menschen geschenkte echte Einzig-
artigkeit sich gerade in mitmenschliche
Vergleichbarkeit hinein entduflern: das
Fundament wahrhaft christlicher Begeg-
nung.

Die V{. 148t in ihren sprachlich gewand-
ten Ausfihrungen vor allem zwei Kirchen-
viter zu Wort kommen: Cassian und Gre-
gor den Groflen. Beide Meister des geist-
lichen Lebens werden so lebendig vorge-
stellt, daf der Leser mit ihnen in ein un-
mittelbares geistliches Gespriach eintreten
kann und fir sein eigenes Bemtihen um die
christliche Demut mit erfahrenem Rat be-
schenkt wird. K. H. Crumbach

einer vorwiegend kosmologisch-physikali-
schen Interpretationsweise und eine Hin-
wendung zu einem konsequent anthropo-
logisch orientierten Verstindnis der Real-
prisenz, das erst den Weg zu einem sakra-
mentalen Verstdndnis der Eucharistie frei-
gibt. Sosehr sich der V{. von nur phino-
menologisch gerichteten Interpretationen
(Christi eucharistische Gegenwart als
Selbsthingabe des Gebers im Geschenk) ab-
hebt und den metaphysischen Charakter
der dogmatischen Aussagen (die Gabe, die
uns in der Eucharistie geschenkt wird, ist
Christus selbst) betont, so ist seine Studie
alles andere als eine Reflexion iiber die
Metaphysik der Realprisenz. Er sieht die
Frage nach der eucharistischen Gegenwart
Christi stets im Ganzen des liturgisch-sa-
kramentalen Geschehens, als Wirklichkeit
der Kirche. Die reale Gegenwart Christi
in der versammelten Gemeinde und die



Buchbesprechungen

Eucharistie als Tischgemeinschaft mit Chri-
stus bilden u. a. den Hintergrund, von
dem her und auf den hin die Frage nach

der cucharistischen Gegenwart untersucht
wird. N. Mulde S]

Bufile und Beichte. Theologische und
seelsorgliche Uberlegungen. Hrsg. von
Ludwig Bertsch S]. Frankfurt/M., Jos.
Knecht 1967. 120 S., engl. brosch.
DM 8,80.

Die Aufsitze dieses Sammelbandes méch-
ten zu einem erneuerten und vertieften
Verstindnis sowie zu einem personalen
Vollzug des Bufisakramentes beitragen: B.
Schiiller, Todsiinde — liflliche Siinde; O.
Semmelroth, Strukturen und Perspektiven
im Buflsakrament; L. Bertsch, Bufle und
Beichte im Leben der Gemeinde; H. Roth,
Beichte und Seelenfithrung.

Der Beitrag B. Schiillers nimmt iiber die
Hilfte des Biandchens ein. Er versucht, die
traditionelle Lehre von der Sinde vom
Personalismus her neu durchzudenken, Es
geht dabei um Wesen und FEigenart von
Todsiinde und ldflicher Siinde, um die un-
terschiedliche Verpflichtung der Gebote,
wichtige und nicht-wichtige Sache usw. Aus
dem Wesen der Todsiinde als totaler und
definitiver Stellungnahme Gott gegen-
dber ergibt sich schlieBlich die Frage,
ob der Mensch vor seinem Tod zu einer
solchen Entscheidung iiberhaupt fahig ist.
Schiiller bejaht sie. Das fithrt ihn schliefi-
lich zu einer Kritik und zur Ablehnung der
Endentscheidungstheorie. Die Erérterung
ist duflerst scharfsinnig und kann zu einem
mehr personalen Verstindnis der Siinde
verhelfen. Allerdings wird man den Ein-
druck nicht los, dafl hier zu wenig vom
Konkreten ausgegangen wird, um dem exi-
stentiellen Verstindnis zu dienen. M. E.
wird zu schnell vorausgesetzt, daf} es Tod-
sinde gibt und geben mufl, dafl der gétt-
liche Ursprung der Gebote Gottes eindeu-
tig erkannt werden kann. Vermutlich er-
hilt auch das Geschichtliche und Werde-
hafte der menschlichen Freiheit nicht sein
gebithrendes Gewicht. Miifite bei einer Be-
stimmung der Sinde nicht die Beziehung
des betreffenden Aktes auf die kirchliche
Gemeinschaft (und Eucharistiefeier) stiarker
beriicksichtigt werden, damit eine solche

78

Bestimmung konkret relevanter wird? — O.
Semmelroth stellt neben der eschatologi-
schen und trinitarischen Struktur des Bufi-
sakramentes vor allem dessen ekklesiolo-
gische Struktur heraus und bietet so cine
wertvolle Hilfe fiir einen verstindnisvol-
leren Vollzug. — L. Bertsch geht den Griin-
den fiir den Riickgang der Beichthdufigkeit
nach und unterstreicht die Notwendigkeit
einer Einitbung in die Bufle. — H. Roth
steckt den Bereich der Seelenfiihrung in-
nerhalb des Buflsakramentes ab und ver-
weist auf die praktischen Moglichkeiten.
N. Mulde §]

Thurian, Max: Gemeinsam glauben -
Gemeinsam handeln. Ein 6kumenischer
Katechismus. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag ~ Giitersloher Verlags-
haus Gerd Mohn 1967. 160 S., Ln.
DM 12,80.

Die Originalitat dieses Buches liegt in dem
Versuch, eine christliche Glaubenslehre zu
schreiben, die nicht zuallererst im Auge
hat, was die verschiedenen christlichen
Konfessionen trennt, sondern was sie von
ihrem Wurzelgrund her gemeinsam haben.
Grundlage dafiir ist zundchst die Heijlige
Schrift und dann auch die ersten Konzilien,
deren Glaubenslehren von allen grofien
christlichen Kirchen als bindend anerkannt
werden. Fir ein solches Unternehmen ist
der Vf., Subprior der Gemeinschaft in
Taizé, wie nur wenige geeignet. In Anleh-
nung an Joh 14,6 werden zunichst die
fundamentalen Lehren iiber Gott und die
Heilsgeschichte dargelegt (Wahrheit). Als
Leitfaden dient dem V{. dabei das Apo-
stolicum. Im zweiten Teil (der Weg) wer-
den Gnade, Sakrament und Gebet behan-
delt. Bei der Behandlung der Sakramente
klingt die Siebenzahl an, wie sie von der
kath. Kirche vertreten wird. Der 8. Teil
(das Leben) ist eine christliche Tugend-
lehre. Dabei werden die sittlichen Tugen-
den im Anschluf} an Gal 5 und 1 Kor 18
dargelegt.

Das nach Ansicht des Vf. allen Kirchen
Gemeinsame steht im Text; die Unterschei-
dungslehren werden in den Anmerkungen
mitgeteilt. Der kath. Leser wird iiber das
Ausmafl der Gemeinsamkeiten iiberrascht
sein. Ja er hort sogar Tone, die ibm seit



Buchbesprechungen

dem 11. Vatikanischen Konzil vertraut sind
— der Vf. war Konzilsbeobachter. Das Buch
ist ein 6kumenisches Dokument ersten Ran-
ges, aber doch wohl kein Katechismus,
wenn man darunter einen offiziellen Leit-
faden der Glaubensunterweisung versteht.
Es ist ein erster, durchaus gelungener Ver-
such, dem hoffentlich noch manch anderer
folgen wird. Wer sich dafir interessiert,
was an Gemeinsamkeit hente schon unter
Christen moglich ist, wird es gern lesen.
Aber der gewihlte Ansatz bedingte auch,
dafl der Verfasser mehr darauf bedacht
war, das Gemeinsame aus der Vergan-
genheit aufzuzeigen, als dem heutigen
Menschen bei seinem Suchen und seinen
Schwierigkeiten im Glauben eine Briidke
zu schlagen. Manches klingt auffallend

Kirche im Wandel

Congar, Yves M.-].: Fiir eine dienende
und arme Kirche. Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag 1965. 127 S., kart.
DM 8,80.

Der geschichtlich bedeutsamste Grundzug
des Zweiten Vatikanischen Konzils war es,
daf} die ganze Kirche, dem Wort des Herrn
ergeben, in den Spiegel des Evangeliums
geblickt hat und ihre Funktion des Dienens
als ihrem Wesen entsprechend wiederent-
deckte. Y. Congar hat nicht wenig dazu
beigetragen. Im vorliegenden Binddhen
sind einige theologisch-geschichtliche Stu-
dien zusammengestellt, die z. T. schon an-
derswo erschienen sind und urspringlich
wihrend des Konzils als Vortrage vor Bi-
schéfen gehalten wurden.

»Die Hierarchie als Dienst® lautet der
erste Beitrag. Zuerst wird das Neue Testa-
ment befragt und der spezifische Autori-
titsbegriff ermittelt, den Jesus den Seinen
eingescharft hat. Das Vorbild Jesu und das
urchristliche Verstindnis zeigen, dafl Auto-
ritit im Sinn des Herrn nicht nur in ande-
rer Weise ausgeiibt werden mufl als welt-
liche Macht, sondern auf eine andere Ebene
(»in Christus®) gestellt und so innerlich
verwandelt ist: Autoritit erscheint wesent-
lich als ,Diakonie“. — Bei der Untersuchung
der geschichtlichen Formen kirchlicher Auto-
ritdt und ihrer Entwicklung, die besonders

74

objektivistisch und wenig personal. Das
gilt vor allem vom Kapitel tiber die Gnade
und iiber Glaube und Heiligen Geist. Hier
wiren Kategorien aus dem Bereich des In-
terpersonalen entsprechender. Die Sou-
veranitit des gottlichen Handelns 1af}t die
menschliche Freiheit allzosehr in den Hin-
tergrund treten. Das Problem von Gewalt
und Gewaltlosigkeit wird man differenzier-
ter sehen miissen. Im Bereich der Askese
dirfte der Aspekt der Lauterung ctwas zu
kurz gekommen sein. Aber trotz dieser
kritischen Bemerkungen, die wir glauben
machen zu miissen, ist das Buch ein wert-
voller Beitrag zur Begegnung der Chri-
sten verschiedener Konfessionen.

N. Mulde S]

seit dem Mittelalter zur wachsenden Ver-
rechtlichung fithrte, wird auf dic Entwick-
lung des Kirchenbegriffs hingewiesen: Zu-
nichst wurde ,ecclesia“ als die Einheit und
Gemeinschaft der gldubigen Menschen ver-
standen, iz der die Vorsteher im Dienst an
ihr ihren Platz einnahmen. Dann 13ste sich
mehr und mehr die Betrachtung der pote-
stas des Hauptes ab, der Einrichtungen und
der Organisation. Bei der heutigen Wie-
derentdeckung der briiderlichen Gemein-
schaft der Gliubigen geht es aber nicht um
den allzu einfachen Gegensatz von Redhts-
und Liebeskirche. Es gibt eine von Christus
gewollte Autoritit in der Kirche, aber sie
kann nicht auflerhalb der allgemeinen Ord-
nung des Dienens stehen. Heute miissen
ganz vom Evangelium geprigte Formen
wiedergefunden werden in dem Sinn, ,daf}
Vorgesetzte und Untergebene Gott und den
Menschen dienen sollen, indem sie beken-
nen, dafl alles Gnade Gottes ist fiir und
durch alle, entsprechend der Ordnung, in
die uns Gott gegenseitig stellt* (70).

Im zweiten Beitrag , Titel und Ehren in
der Kirche* wird die geschichtliche Entste-
hung einiger Wiirden und Insignien dar-
gestellt, die z. T. noch heute weiterleben.
Auch hier geht es Congar in seiner ausge-
wogenen Sicht nicht um die Abschaffung
aller Wiirden, die wahrer Autoritit eigen
sind, sondern um Ausdrucksformen, die
dem heutigen Menschen verstindlich und



Buchbesprechungen

durch das Amt, d. h. letztlich durch den
Dienst bestimmt sind. Entscheidend ist hier
auch der Appell an die Verantwortlichkeit
jedes Christen fiir die Art und Weise, wie
die Autoritit der Kirche sich versteht und
darstellt. Klerus und Laien miissen gemein-
sam das Ziel anstreben, weniger vor der
Welt und mehr in der Welt zu sein.

Der dritte Beitrag heifdt , Richtpunkte zu
ciner Uberlegung iiber das Geheimnis der
Armen®. Er stellt die Herablassung Gottes
als Grundzug seiner Heilsékonomie heraus
und zeigt, wie Christus bis zum Geringsten,
zum Armsten, ja bis zum tiefsten Punkt
der Erde hinabgestiegen ist, weil er nur so
der Herr sein wollte. In unserem Verhilt-
nis zu den Armen, Kleinen und Schwachen
muf} sich somit jede religiose Beziehung
verwirklichen, die ja nichts anderes ist als
Nachfolge Christi unseres Herrn, der fiir
uns wahrhaft zu nichts wurde (,Kenosis*).

JWorte unserer Oberhirten iber eine
dienende und arme Kirche® schliefen das
Bindchen ab. Sie zeigen, wie der Kern
christlicher Autoritit von einigen ihrer
Trager gesehen wird; gerade so sind sie
ein Aufruf an jeden Christen zur Besin-
nung, wie er selbst die ,dienende und
und arme Kirche* in seinem Leben ver-
wirklichen soll.

K. H. Crumbach

Probleme der Autoritit. Hrsg. v. John
M. Todd. Mit einem Vorwort v. Yves
M.-]. Congar. Diisseldorf, Patmos 1967.
300 S., Paperback DM 22,—.

Vorliegender Band der Patmos-Paperbacks
erfiillt alle Erfordernisse der Reihe: Theo-
logisches Niveau und aktuellen Bezug. Ent-
standen ist er aus Vortrigen, die 1960 auf
einem Symposium englischer und franzdsi-
scher Theologen gehalten wurden. An
Aktualitit haben die Beitriage, wie Y. Con-
gar im Vorwort ausfiihrt, auch heute nichts
verloren. Als Mitte kénnte man scinen Bei-
trag iiber ,Die historische Entwicklung der
Autoritat in der Kirche“ ansehen: das Facit
ist eine erst heute unterbrochene Entwick-
lung zur Institutionalisicrung, zur Tren-
nung der Macht und Verwaltung von einer
— wie es Congar nennt — geistlichen Anthro-
pologie, zur ideologischen Mystifizierung
der ,Autoritit”, losgelSst von eben dieser

75

geistlichen Anthropologie. Einige Beitrige
bauen diesen geschichtlichen Aufrif} weiter
aus. Fiir den dogmatischen Bereich mag P.
Fransen stehen, der ,Die Autoritit der
Konzilien® untersucht und die stets unauf-
16sbare und deshalb stets neu zu beden-
kende Einheit von sprachlicher Formulie-
rung und gemeintem Inhalt betont. Far
unsere Zeitschrift sind die Uberlegungen
zweier Benediktiner iiber ,Die Autoritit
des einwohnenden Wortes“ zu nennen; hier
werden ,geistliches Leben® und ,spirituelle
Minner“ als integrierendes Moment einer
wahren kirchlichen Autoritét herausgestellt.
Ein Schlufiteil bringt praktische Anwen-
dungen mit konkreten Vorwiirfen und Ver-
besserungsvorschlagen iiber die Autoritit
der Laien (in ihrem eigenen, weltlichen Be-
reich), tiber die Ausiibung der Autoritit in
der groflen und kleinen kirchlichen Ge-
meinschaft usw.

Gerade diese letzten der fiinfzehn Bei-
trige rufen dem deutschen Leser einen sei-
ner anscheinenden Erbfehler ins Gedécht-
nis: alles im Bereich der Prinzipien anzu-
siedeln (Prinzip = weit entfernt von der
Realitit), statt auf die Praxis zu blicken.
Das Buch verhilft uns, auf die Praxis der
kirchlichen Autoritit zu blicdken, kritisch
und liebevoll zugleich!

J. Sudbrack S]

Gott allein geniigt. Eine Botschaft
beschaulicher Kloster an Kirche und
Welt. Hrsg. v. Bernard Bro OP. Diis-
seldorf, Patmos 1965. Ln. DM 19,80.

Es handelt sich um das Ergebnis einer Be-
fragung von Ordensschwestern kontempla-
tiver Orden durch die Zeitschrift ,La Vie
Spirituelle®, einer Rundfrage, die nicht mit
der augenblicklich im Gefolge des Konzils
laufenden Fragebogen-Aktion innerhalb
der Orden zu verwechseln ist. Die Schwe-
stern von 320 Kléstern (Benediktinerinnen,
Dominikanerinnen, Karmelitinnen, Klaris-
sinnen, Salesianerinnen...) wurden um
Stellungnahme zu wesentlichen Themen
des geistlichen Lebens gebeten. In der vor-
liegenden Verdffentlichung wird eine Aus-
wahl aus den iiber 1800 eingelaufenen Ant-
worten mitgeteilt. Wie kaum anders zu
erwarten, stehen viele Antworten sichtlich
unter der Suggestivkraft der vom Heraus-



Buchbesprechungen

geber gestellten Fragen. Auch sonst wir-
ken manche Antworten wie das Echo auf
ein gelerntes geistliches Schema. Trotz die-
ser Einschrankungen handelt es sich um
eine lehrreiche und stellenweise ergreifen-
de Verdffentlichung. Manche der Antwor-
ten lassen uns tief in das Geheimnis gott-
geweihten Lebens, dem nach dem Aus-
spruch der hl. Teresa von Avila ,Gott
allein geniigt®, hineinschauen. Letztlich
handelt es sich um das Geheimnis, aus dem
wir Christen alle leben. Das Buch bringt
zum Bewufltsein, wie innig die verschiede-
nen Formen christlichen Lebens in der
Kirche verbunden sind und welch reiche
Gnadenimpulse auch gerade die Christen
in der Welt aus den heiligen Quellen
monastischen Lebens empfangen. So ist
offenbar der Untertitel des Buches zu ver-
stehen, dem man deshalb nicht nur in klé-
sterlichen Kreisen Verbreitung wiinschen
mdchte.

F. Hillig §]

Theologische Akademie. Hrsg. v. Karl
Rahner SJ und Otto Semmelroth SJ.
Bd. III. Frankfurt/M., J. Knecht 1966.
110 S., kart. DM 6,80.

Biographisches

St. Hedwig. Botschaflerin des Friedens
fiir Ost und West. Ein Lobpreis der
Heiligen, anlidfilich der 700. Wieder-
kehr ihrer Heiligsprechung, mit Bei-
trigen von Joseph Solzbacher, Walter
Nigg, Daniela Krein und Peter van
Goch. Kéln, Wienand-Verlag 1967. 128
S., 63 Abbildungen, Pappb. DM 19,80.

Dieser ,Lobpreis der Heiligen anlifllich
der 700.Wiederkehr ihrer Heiligsprechung®
zeichnet als Herzstiick ihr Bild auf dreiund-
zwanzig Tafeln nach dem gotischen (um
1480) ,Legenden-Cyklus der Bernhardin-
Tafeln, zu denen Prilat Solzbacher die
Hedwigs-Legende ,neu erzihlt“; Walter
Nigg versucht in der Einleitung den Gold-
grund der Bedeutung, den die Heilige auch

76

Die Theologische Akademie, aus der Initia-
tive katholischer Laien entstanden, hat sich
zum Ziel gesetzt, vor kritisch fragenden
Christen zu aktuellen theologischen und
kirchlichen Fragen Stellung zu nehmen. Die
Referenten, Jesuiten, kommen meist aus
der Philos.-Theol. Hochschule St. Georgen,
Frankfurt. Die Vortrige finden in Frank-
furt, Koblenz, K6ln und Essen statt. Sie
schlieflen fiir gewdhnlich mit einer Diskus-
sion.

Der vorliegende Band steht im Zeichen
bedeutsamer Konzilsdokumente. In allen
Beitridgen geht es um das Selbstverstindnis
der Kirche in der Welt von heute, um ihr
Verhalten nach innen und nach aufien. Die
Themen lauten: Die Kirche in der sakulari-
sierten Welt (Johannes Giinter Gerhartz),
Kirche, Kirchen und Religionen (Karl Rah-
ner), Kirche aus Priester und Laien (Josef
Loosen), Erneuerte Liturgie aus neuem
Verstindnis der Kirche (Ludwig Bertsch),
Gottes Wort — in der Heiligen Schrift oder
in der Kirche? (Otto Semmelroth). Der Zu-
spruch, den die Vortrdge erfahren, bezeugt
das wache Interesse vieler Christen heute,
aber auch die zeitgeméifle Sprache, in der
oft schwierige Fragen vor modernen Men-
schen dargelegt werden.

K. H. Crumbach

heute fiir uns hat, sichtbar zu machen; Auf-
zeichnungen tber Heiligsprechung und
Hedwigsverehrung fiihren den Legenden-
zyklus bis heute fort. Einige historisierende
Anmerkungen (z.B. 32) stéren den Ein-
druck des wie ein Devotionsbild kiinstle-
risch gestalteten Buches. Im ganzen ist es
eine gelungene, mit vielen alten und neuen
Bildern versehene Festgabe, die nicht nur
dem Hedwigsverehrer, sondern jedem, der
sich um den theologischen oder auch volks-
kundlichen Sinn der Heiligenverehrung be-
mitht, Freude machen wird.

J. Sudbrac: S]

Toussaert, Jacques: Antonius von Pa-
dua. Versuch einer kritischen Biogra-
phie. Kéln, Bachem 1967. 568 S., Ln.
DM 48,—.



Buchbesprechungen

Der Vf., Kirchenhistoriker, ist fiir seine kri-
tische und hochst personlich engagierte Art,
einen Gegenstand anzugehen, bekannt (s.
GuL 37 [1964] 4761.). Hier gcht er daran,
mit harten Schlagen Schnérkel und Verputz
von der volkstiimlichen Antoniusstatue ab-
zuschlagen. Nach ihm ist der Santo von
Padua nicht der Wundertiter, auch nicht
der Gelehrte, den man hinter seinem Kir-
chenlehrertitel vermuten kénnte (die kirch-
lichen Dokumente sind bemerkenswert niich-
tern!). Er ist mehr!, wie Toussaert immer
wieder betont: der Mann der Volkspredigt,
dessen Wort bis zu Kaiser und Papst drang,
und der Franziskaner, den Franziskus einen
,Mann nach meinem Herzen“ nannte. Sei-
ne Bedentung in den kritischen Jahren von
1221/22, als der junge Orden zwischen Kir-
chengehorsam mit Aufgabe des franziska-
nischen Ideals und sektiererischer Armuts-
bewegung aufgerieben zu werden drohte,
kann kaum hoch genug eingeschitzt wer-
den. Mit viel historischem Wissen geht
Toussaert den Quellen zum Leben dieses
grofen, aber verkannten und verniedlich-
ten Heiligen nach; er beschreibt seine Aus-
bildung in dem portugiesischen Augustiner-
kloster, seinen Ubertritt zu den Franziska-
nern auf Grund der Kunde vom Martyrium
einiger Minderbriider, sein Wirken in Ita-
lien und Frankreich usw. In einigen An-
hingen wird das Weiterleben des Heiligen
in Geschichte und Legende verfolgt. Neben
den analytischen Sondierungen von Ge-
schichte und Legende imponieren besonders
die quellenmiflig reich belegten Schilde-
rungen der kulturellen und soziologischen
Umwelt des Heiligen.

Aber bald kommen cinem Zweifel, ob
Toussaert wirklich das richtige Instrument
gefunden hat, um den ,wahren* Antonius
freizulegen. Schon der Sprachstil: Der
Franko-Flame schreibt betont geistvoll und
spritzig, aber manchmal streift er nicht nur
den Kalauer, sondern nimmt ihn ,liebe-
voll“ in beide Hande: ,Und wieder méch-
ten uns unsere Legendenschreiber blauen
Dunst vormachen . . .“ (249). ,Hat es iiber-
haupt einen Sinn, sich mit diesen schleimi-
gen Ergiissen, diesem hemmungslosen Ge-
fasel weiter abzugeben?* (531). Gelegent-
lich kommt auch die ausgezeichnete Uber-
setzung hier nicht mehr mit. Das ist ein
Symptom fiir etwas Inhaltliches. Dem gro-
fen wissenschaftlichen Aufwand entspricht

71

allzu oft nicht die Bedeutung der angegrif-
fenen Meinungen und Werke, etwa Hiiner-
manns Antonius-,Biographie®, die mehr-
fach scharf abgetan wird (z. B. 343). Gliick-
licherweise haben die ausgezeichneten Regi-
ster diese Ausfille nicht beachtet; den Ka-
lauver mit ,Hintertupfing® registrieren sie
allerdings genau! Dann fallen Einzelheiten
auf: Hat man wirklich de Lubacs Exégése
médiévale gelesen, wenn man sie in alle
Himmel erhebt und auf der gleichen Seite
Witze iiber die allegorische Methode macht
(188 f, 490 f)? Ein falsch gebrauchtes ,sibi*
sollte den Kenner des mittelalterlichen La-
teins nicht in Erstaunen setzen (215). Ein
Anarchronismus ist es, heute noch von , jesui-
tisch® (= Klassiker aller frommen Biogra-
phien, verbrimt mit einem Schufl frommer
Kritik: 98. 95. 1447) zu sprechen. Uber die
Bibelscholien von Ps.-Antonius hat Klein-
hans schon 1981 einen wichtigen Aufsatz
geschrieben (472), und iiber die Zuweisung
von ,De claustro animae“ an Hugo von St.
Viktor (188) hitte schon Hurter den Kopf
geschilttelt.

All das fihrt zum Kern der Kritik, die
an diesem Buch geiibt werden muf: Tous-
saert geht mit der plumpen historischen
Methode an den Legendenkranz um Anto-
nius heran, mit der man vor der Jahrhun-
dertwende glaubte, die Heilige Schrift er-
schépfend untersuchen zu kénnen. Gliick-
licherweise ist die Legendenforschung heute
weiter als Delehaye, den Toussaert einzig
und dazu nur in seinen negativen Aussagen
zitiert. Ein Buch wie Wolpers, Die eng-
lische Heiligenlegende des Mittelalters
(1964), mit seinem ansgezeichneten For-
schungsbericht, hitte Toussaert aufmerksam
machen koénnen, dafl man nur nach form-
geschichtlichen Voriiberlegungen den Eigen-
gehalt solcher Legenden beurteilen kann.

Aber wie die alte Bibelkritik auch heute
noch ihren Wert hat und Ausgangspunkt
fiir eine reiche Forschung geworden ist, ist
auch das Buch Toussaerts eine wertvolle
und zokunfistrichtige Leistung; eine Heili-
genbiographie allerdings ist es nicht.

J. Sudbrack S]

Foucauld, Charles de: Lettres & Mme.
de Bondy. De la Trappe 2 Tamanras-
set. Introduction de Georges Gorrée.
Paris, Desclée de Brouwer 1966. 253 S.,
NF 12,50.



Buchbesprechungen

Madame de Bondy, die acht Jahre iltere
Cousine Foucaulds, hatte durch ithre Intel-
ligenz, ihre Giite, ihre tiefe Frommigkeit
einen entscheidenden Einfluf} auf seine Ent-
wicklung und blieb bis zu seinem Tode die
Vertraute seines heiligen Lebens. Im vor-
liegenden Band wird etwa die Halfte der
rund 800 Briefe, die Foucauld an sie schricb
und die erhalten sind (woh! meist in kur-
zen Ausziigen) mitgeteilt. Sie beginnen mit
seinem Eintritt bei den Trappisten im Jahre
1890; der letzte Brief ist datiert vom 1. De-
zember 1916, dem Tag, an dem Foucauld
ermordet wurde. Georges Gorrée, dem wir
cines der ersten und wichtigsten Bicher
iber Foucauld verdanken, hat dem Brief-
wechsel eine gute Einfithrung vorangestellt
und durch gelegentliche erginzende Bemer-
kungen die Brieffolge zu einer schlichten,
eindrucksvollen Biographie gestaltet. Viel
Neues wird freilich nicht zutage geférdert,
da die vorhandenen Biographien den Brief-
wechsel bereits ausgewertet haben.

F. Hillig §]

Waugh, Evelyn: Ronald Knox. Biogra-
phie. Wiirzburg, Echter 1965. 340 S.,
Ln. DM 28,-.

Der Eindruck, den das vorliegende Buch
hinterlaflt, ist der, daf hier ein Mensch von
den Situationen, in die Gott ihn hinein-
stellt, aufgezehrt wird, ja darin fast véllig
untergeht; was von ihm bleibt, ist die
durchgehende Skepsis gegen sich selbst, die
schamhafte Schen, alles, was ihm begegnet,
religiés zu deuten und zu mystifizieren, und
die niichterne, ja manchmal selbstzerstére-
rische Suche nach Gott und Seinem Willen.
Das wird vor allem bei der Konversion
deutlich. Ronald Knox, 1888 geboren, galt
bald nach seiner glanzvollen Studienzeit in
Eton und Oxford und seiner Ordination
zum Priester der Church of England als
fithrender Schriftsteller und Prediger der
extrem anglo-katholischen Partei. Was ihn
in die rdémisch-katholische Kirche fiihrte,
war nicht ein grofles Erlebnis oder die Be-
geisterung des Gefiihls, sondern die Ein-
sicht seines Verstandes, die ihm nach lan-
gen Kiampfen und Zweifeln aufging und
der er dann bedingungslos folgte. In sei-
nem qualvollen Gribeln war ihm jede
Sicherheit und jeder Trost so sehr genom-

78

men, dafl es fiir ihn zuletzt nicht mehr nur
um die Wahl zwischen zwei Formen des
Christentums ging, sondern um die Gabe
des christlichen Glaubens iberhaupt. Mit
seiner Konversion verlor er viele Freunde
und bereitete seinem Vater, der anglikani-
scher Bischof war, eine schmerzliche Ent-
tduschung. Als Mann der Kirche, fiir die er
1919 die Weihen empfing, diente er ihr in
harter und rastloser Arbeit. Sein Werk ist
sehr vielfiltig: Es umfat Gedichte, Uber-
setzungen, Predigten, theologische Werke,
aber auch Ritsel und sogar Kriminalge-
schichten. Sein grofer Wunsch war es, wie
er selbst schreibt, dal einige seiner Leser
lernen méchten, den Herrn ein wenig zu
verstehen und ihn viel zu lieben. Ob als
Lehrer in einem College oder als Studen-
tenpfarrer in Oxford, das Menschliche in
der Kirche hat er bald kennengelernt. Be-
sonders auffallend ist der Mangel an offi-
zieller amtskirchlicher Unterstiitzung, die
er zur Entfaltung seiner glinzenden Be-
gabungen brauchte. Auch spiter, als er den
Auftrag erhielt, das Neue Testament ins
Englische zu {ibersetzen, mufite er viele
Demiitigungen und Rirckschldge hinnehmen.
Doch seine Treue war grofler. Was sein
geistliches Leben betrifft, so war er sehr
verschwiegen. Aus seinen eigenen Aufle-
rungen ist nur zu schliefen, dafl sein Gebet
meist trocken und miihsam war. Er selbst
schreibt, dafl er oft das Gefiihl gehabt habe,
als spriche er nicht zu Gott in seiner Ge-
genwart, sondern als rufe er ihn in seiner
Abwesenheit an. Hervorstechend war an
ihm seine Bescheidenheit. Was wir an einem
Menschen lieben und bewundern kdnnen,
so schreibt er selbst, ,ist nur ein flichtiger
Schimmer Deiner Herrlichkeit, der durch
das zerschlissene Kleid der Menschlichkeit
sichtbar wird“. Dies hat Ronald Knox nicht
nur gesagt, sondern gelebt. Als er am 24. 8.
1957 an einer tiickischen Krankheit starb,
wurden viele seiner Freunde und Vorge-
setzten sich erst bewuflt, welch schmerz-
lichen Verlust sie erlitten hatten.

Evelyn Waughs Biographie wird von
manchen seiner Kritiker als sein bestes
Buch bezeichnet. Wer andere Biicher des
Vf. kennt, weifl dieses Urteil zu schitzen.
Der Leser wird an der Lektire dieses
sprachlich glinzenden und inhaltlich fes-
selnden Buches grofie Freude haben.

K. H. Crumbach



Buchbesprechungen

Geistliches Leben

Schionfeld, Hans v. S]: Das tigliche
Schriftwort. Kevelaer, Butzon & Bercker
1964, 229 S., Plastik DM 7,80.

Urspriinglich als Beilage fiir das Werkblatt
,Mann in der Kirche® zusammengestellt,
bietet das kleine, handliche Bichlein ein-
zelne Schriftworte nach Art einer ,Tages-
losung®. Es ist jeweils nur ein Satz aus
einem Buch der Heiligen Schrift ~ dem
zusitzlich noch ein ,Stichwort* beigefiigt
wird —, wodurch zu einer kurzen Medita-
tion Hilfe geboten werden soll. Das Stich-
wort ist als Hinweis dafiir gedacht, unter
welcher Riicksicht man gerade dieses Bibel-
wort betrachten kénnte. Danach folgt eine
Kurzerklirung, die nicht Exegese sein will,
sondern Anregung zu einer Lebensmedi-
tation.

In einem 1. Teil wird eine Lesung fiir
alle Tage gegeben (der weitaus grofite Teil
des Biichleins), danach in der Ordnung der
Festkreise ein Text. Den Abschlufl bilden
Lesungen zu bestimmten Heiligenfesten. —
Die hier gebotene Form der ,Losung®
konnte gerade Vielbeschiftigten eine ein-
fache und gute Hilfe werden, sich vom
Wort Gottes durch den Tag fithren zu las-
len. J.Bill S}

Scherer, Alice: Kleine biblische Be-
trachtungen. Frankfurt/Main, Josef
Knecht 1964. 160 S., Ln. DM 6,80.

Das Biichlein enthdlt im wahrsten Sinne
des Wortes das, was zu enthalten es vor-
gibt: kleine, biblische Betrachtungen. — Es
sind Betrachtungen; denn die mehr als 60
beliebig gewihlten Stellen aus den Synop-
tikern und aus dem Johannes-Evangelium
machen in einer sympathisch anmutenden
und cinladenden Art vertraut mit Chri-
stus. Sie fithren zum Nachsinnen und inne-
ren Verkosten des Lebens Jesu und laden
ein zur Nachfolge fiir das eigene Leben. -
Die Betrachtungen sind nur kurze Reflexio-
nen, die sich wie von selbst aus dem Text
anbieten und nahelegen. Manche Uber-
legung nimmt kaum mehr als eine Seite
des Kleinformats der Taschenausgabe ein.
Die Betrachtungen sind wahrhaft biblisch:
wenngleich nicht auf besondere Weise
und ausdriicklich auf die Erkenntnisse der

79

modernen Exegese Bezug genommen wird
(— nicht das Historische ,trifft* im letzten,
sondern jenes, was im Nachvollzug des
cigenen Lebens den Ausweis seines Ur-
sprungs erbringt -), so kennt die V. doch
,Sinnspitze“ und ,,Sitz im Leben®. Sie zeigt
es deutlich an der Art ihres Fragens und
Erwigens. In seiner Schlichtheit ist das
kleine Biichlein vorbildlich. Man kann es
als Hilfe zum Umgang mit dem Wort
Gottes nahezu uneingeschrankt empfehlen.

J.BillS]

Schiffers, Winfrid: Du hast die Ant-
wort langst. Bibelgebete neu erlebt. St.
Augustin iiber Siegburg, Steyler Ver-
lag 1965. 183 S., Plastik DM 6,80.

Das Biichlein ist der 16bliche Versuch, In-
halt und Frémmigkeit der Psalmen ,ganz
aus der Gegenwart und fiir ihre Menschen®
zu erschlieflen. Ob dieser Versuch immer
gelungen ist, wagen wir allerdings zu be-
zweifeln. Im Einleitungstext ,zum Ver-
staindnis“ fragt der Autor: ,Was ist hier
mit den Psalmen geschehen und mit ande-
ren Bibelgebeten?“ Der Frage mochte man
sich gerne anschlieflen, zumal sie auch
nach der Lektiire des Biichleins noch offen
steht. Der Vf. ist der Auffassung, ,den
Durchbruch (nidmlich der Psalmen) zum
Volksgebet schaffe nur eine sprachliche
Aufbereitung im Stil unserer Zeit* (7).
Man darf dieser Meinung sein, mufl es
aber nicht. Sicher gilt unser dauverndes Be-
mithen einer wirklichen Hinfithrung zum
Gottes- und Weltbild des alttestament-
lichen Beters. Ob ich darum den Psalm
selbst der Problematik des Jargons ausset-
zen darf, ob ich dabei so weit gehen soll,
dafl es sich mitunter wie Anbiederung die-
ser uralten Menschheitsgebete ausnimmt,
sei dahingestellt. Manche interpretativen
Uberschriften scheinen mifigliickt: Zu Psalm
124 als Tenor zu wéhlen ,Frechheit siegt —
Gott sei es geklagt!“, zu Ps. 146 ,Body-
Building, Muskelprotzen ins Lebenspro-
gramm®, zu Ps. 56 ,Die haben mich schwer
anf dem Kicker® verkennt wohl doch Stel-
lung und Méglichkeiten des Psalmengebe-
tes fiir unsere Tage. Und vermutlich wer-
den gerade die, die man mit solcher Spra-
che zu erreichen hofft {(wen genau?), ab-



Buchbesprechungen

streiten, dadurch ,getroffen® und erreicht
zu sein, — Es wire jedoch unaufrichtig,
wenn man nicht zugdbe, dafl fiir eine ganze
Reibe von Psalmen der Versuch gut gelun-
gen ist. Zur Intention ,Fiir ein Middhen
oder eine Frau im Apostolat® (116) bliebe
zu fragen, weshalb der Vf. ausgerechnet
dazu einen Text aus Judith (Jud 9, 2-14)
zugrunde legt, da er selbst beten lifit:
»Judith hat nach deinem Willen dein Volk
durch eine List bewahrt*, um dann fortzu-
fahren: ,ich will deiner Kirche dienen
durch meine ganze Redlichkeit. ... - Die
Gebete wollen vom Vf. verstanden sein als
»Gebranchsgebete fiir moglichst viele“.
Vielleicht ist es nicht {iberfliissig, anzumer-
ken, dafl manches, was im Gesprich unter
Mitmenschen sehr redlich klingt, sich nicht
ohne weiteres in Gebetsform iibertragen
1aft.

J.BillS]

Eger, Josef: Kirche als Tischgemein-
schaft. Betrachtungen zum Geheimnis
der Eucharistie. Freiburg, Seelsorge-
Verlag 1967. 70 S., brosch. DM 4,80.

Das Biichlein ist fiir Priester geschrieben,
vermag aber auch dem Laien den Zugang
zum Zentrum des Eucharistiegeschehens zu
eréffnen. Siebenfach umkreist der Vf. die
Worte der Einsetzung, jedesmal tiefer in
das Geheimnis einfihrend. Er tut das in
einer packenden und praktischen Art, der
sentimentaler Uberschwang und geistreiche
Spekulation gleich fremd sind. Er glaubt
an den einfachen, direkten Zugang zum
Mysterium und erschlieft ihu anch. Und
dieses Mysterium ist die Communio, nicht
nur mit Gott und Jesus Christus im priva-
ten Raum der eigenen Innerlichkeit, son-
dern auch mit allen Gliedern. Darum: Kir-
che als Tischgemeinschaft, darum anch:
»Die dienende Liebe ... ist Voraussetzung,
Atmosphire und Konsequenz der euchari-
stischen Feier“ (33), nicht nur das FErste
und das Letzte, sondern auch das Mittlere.
Die Sprache des V{. ist biblisch und modern
zugleich. Dort, wo sie ,fromme“ Fehlhal-
tungen aufzeigt und das im Titel genannte
Anliegen herausstellt, wird sie sogar lei-
denschaftlich. Das Biichlein ist eine gute
Hinfithrung zur Teilnahme an der seit dem
Konzil ernenerten Meffeier.

N.Mulde S]

80

Eger, Josef: Der Rosenkranz. Biblisch-
liturgisch erneuert. Freiburg, Seelsorge-
Verlag 1966. 288 S., Ln. DM/Sfr. 16,80.

Wer heute iber das Rosenkranz-Gebet
schreibt und wiinscht, dafl seine Gedanken
beachtet werden, hat es sicher nicht leicht.
Die gefithlsmafigen Voreingenommenhei-
ten und Abneigungen sind oft so groff, daf}
man im Gesprich zunéchst eine ganze Reihe
von Vorurteilen abbauen mufl, ehe man
zum Eigentlichen, zur Gebetsiibung selbst,
hinfithren kann. Auch der Vf. vorgenann-
ten Buches geht zunichst auf die seit alters
her typischen Einwiirfe wider das Rosen-
kranz-Gebet ein: ,Ewige Wiederholung®,
»Gebetsmechanismus®, »Einténigkeit“. Die
Schwierigkeit fir viele besteht gerade in
dem, was dem Rosenkranz eigentiimlich ist,
dem Wiederholungsgebet. Dadurch, dafl
hier einerseits ein gesundes Mifitrauen ge-
geniiber frommen Etikettierungen (,Sturm-
gebet der Christenheit®, die Perlenschnur,
»die vom Himmel fiel“) wachgerufen wird,
dafl aber auch andererseits solche oft von
der Kirche empfohlene Gebetsiibung wah-
rer Volksfrommigkeit in Schrift und Litur-
gie zuriickversetzt ist, gelingt ein neues
Lebendig-machen gegeniiber vielen zeitge-
ndssischen Abwertungserscheinungen. Die
Sprache ist kriftig und recht anschaulich,
manchmal leider ins Blumige ausgleitend
(auch ,wir modernen Menschen kénnen in
das altehrwiirdige Gefifi dieser Andacht
unsere Liebe gieflen; sie wird dadurch nur
késtlichen Duft gewinnen®, 19). Gelegent-
lich mag das Pathos etwas zu stark erschei-
nen. Als Beitrag zu einer Gebetserneuerung
ist der Versuch sicherlich gelungen. Recht
gut sind auch die Erweiterungen und Er-
ginzungen des 3. Teiles, wo die herkémm-
lichen Geheimnisse ins , 6ffentliche Leben*
des Herrn hinein ausgeweitet werden, nach-
dem schon frither Schriftlesungen auch ande-
rer Art zu den entsprechenden ,Gesitzen®,
sowie besondere Gebetsanliegen genannt
wurden. Das Buch verwirft langatmige
Apologie, ohne freilich selbst ganz der Ge-
fahr zu entgehen, mitunter apologetisch zu
sein.

J.Bill S]





