
Das Fortgehen Jesu und das Kommen des Geistes 85 

Das letzte Buch des Neuen Testaments, die Offenbarung des heiligen 
Johannes, sah Christus den Herrn in überwältigenden Gesichten. Eine 
Vision beschreibt dies so: •Ich sah sieben goldene Leuchter und in ihrer 
Mitte den, der einem Menschensohn ähnlich war. Er war mit einem präch- 
tigen Gewände bekleidet, seine Brust umgürtet mit goldenem Gürtel. Seine 
Augen waren wie Feuerflammen. Sein Angesicht leuchtete wie die Sonne 
in ihrer Kraft. In seiner Rechten trug er sieben Sterne. Seine Stimme war 
wie das Rauschen vieler Wasser. Und er sprach: Die sieben Leuchter sind 
die sieben Gemeinden, und die sieben Sterne sind die Engel der sieben 
Gemeinden" (Apk 1, 12-20). 

So ist Christus der mächtig waltende Herr der Kirche. Er steht inmit- 
ten der Gemeinden, die wie strahlende Leuchter um ihn sind, und er trägt 
die Gemeinden in seiner Hand wie Sterne. Das Geschick und die Geschichte 
seiner Kirche und unser aller Leben ist in seiner, des Herren Hand. 

Da muß ja doch gelten, was Paulus sagt: •Wer sollte uns anklagen?" 
Vieles mag gegen uns stehen und uns verklagen. Unsere Vergangenheit, 
die uns bedrückt, unsere Gegenwart, die nicht dem entspricht, wie sie sein 
sollte. Brüder und Schwestern können uns anklagen ob des unterlassenen 
Dienstes. Aber dann, wenn das Gewissen uns bedrängt, dann wird uns das 
Wort der Vergebung zugesagt. •Wer soll uns verurteilen?", fragt Paulus 
weiter. •Christus Jesus, der gestorben ist, der auf erweckt wurde, der zur 
Rechten Gottes ist, er tritt ja doch im Gericht für uns ein" (Rom 8, 34). Er 
tritt für uns ein im Gericht, unter dem wir immerfort stehen; er möge für 
uns eintreten im Gericht, auf das wir zugehen. 

Das Fortgehen Jesu und das Kommen des Geistes 

oder Christi Himmelfahrt 
Walter Kern S J, Pullach bei München 

Worin besteht eigentlich der heilsgeschichtliche Sinn der lukanischen 
Überlieferung der vierzig Tage zwischen der Auferstehung und der Him- 
melfahrt Christi und der neun Tage zwischen dem Himmelfahrtsereignis 
und dem Pfingstgeheimnis? Denn es ist klar: die Erzählung vom Ent- 
schwinden Jesu, nach oben, hinter Wolken, vor den Augen der nach- 
schauenden Jüngergemeinde (Apg 1, 9 ff.), will das Geheimnis zeichenhaft 



Walter Kern 86 

deutlich machen. Wir greifen hier nur eine Seite, eine sehr menschliche, 
dieses Geheimnisses heraus und suchen sie spirituell fruchtbar zu machen. 

Das Leitwort für unsere Überlegungen gibt uns das Johannesevange- 
lium: •Es ist gut für euch, daß ich fortgehe. Denn wenn ich nicht ginge, 
würde der Paraklet - der Beistand, Helfer - nicht zu euch kommen; wenn 
ich aber gegangen bin, werde ich ihn zu euch senden" (Joh 16, 7). 

Das Fortgehen eines Menschen aus diesem Leben mag zu Ende sein mit 
seinem letzten Atemzug, mit dem medizinischen Exitus - vollendet ist es 
damit gewiß nicht. Nicht nur, weil das Begrabenwerden noch aussteht. 
Viel mehr als dieses Fortgebrachtwerden seines Leichnams geht den Toten 
und seinen Tod an: wie sich die Hinterbliebenen verhalten, ihr Schmerz 
und dessen Überwindung. Will ein Sterbender nicht betrauert werden und 
so ein wenig weiterleben in der Klage seiner Angehörigen? Leidet er aber 
hinwiederum nicht selber an dem Schmerz, den er durch sein Weggehen 
denen bereitet, die ihn lieben, die er liebt, so daß er wünschen muß, daß ihr 
Schmerz sich löse in beruhigte Gelassenheit - nicht sogleich, aber alsbald -, 
die ihn ruhig sterben läßt, so daß eben dies zum Vermächtnis seines Todes 
gehört: daß der Abschied sich in Überwindung vollende. Durch den sich 
lösenden Schmerz ihres Abschieds nehmen die Freunde des Sterbenden 
und Gestorbenen an dessen Tod ihren Teil. Partir c'est mourir - mourir 
un peu ä ce qu'on aime. Der kleine Tod des Abschieds gehört zum großen 
Abschied des Todes dazu. 

Ein plötzlicher Tod läßt den erlittenen Verlust nicht auf die rechte 
Weise zu Bewußtsein kommen. Empfindung des Ungeheuren, Außerge- 
wöhnlichen, Feierlich-Tragischen, gar Kuriosen beherrscht etwa das Sze- 
narium der Gefühle. Erst im beruhigteren Gleichfluß der Zeit tut sich in 
seinem gemäßen Ausmaß das Fehlen eines Verstorbenen kund, das ver- 
wunden werden will. Das Abschiednehmen ist wie eine Frucht: es muß sich 
auszeitigen, soll es reif vom Baum des Lebens fallen. Das geschieht in 
Schüben je neu erweckter, je neu und tiefer gelöster Vergegenwärtigung. 
Vielerlei Bande sind zerschnitten, für die empirischen Sinne - sie müssen 
neu geknüpft werden für die Augen und Ohren und das geistige Tasten 
des Herzens. Alles muß von innen her sich wandeln können. Alles wird 
aufgehoben, im Modus der bewahrenden Wandlung. Im Durchgang (und 
Ostern, Passah sagt eben dies: Durchgang) durch die Vergänglichkeit, 
durchs Vergehen des Vergänglichen. 

Haben die biblischen vierzig Tage der Erscheinungen Christi nach 
Ostern und die neun Tage nach seinem endgültigen Fortgang aus der 
Mitte der Seinen nicht auch diesen Sinn, als Zeit des •Fortgehens", des 
Abschieds, das Ereignis von Kreuz und Auferstehung zu vollenden? Die 
Sünde des Menschen hieß Jesus aus der Welt fortgehen. Sie hat von urher 



Das Fortgehen Jesu und das Kommen des Geistes 87 

die Welt verändert. Sie brachte den Tod in die Welt mit allem, was ihm 
vorausgeht und ihm nachfolgt: mit den Leiden der Krankheit und den 
Schmerzen von Abschied und Verlassenheit. Gott hat die sündegezeichnete, 
die todverfallene und leidverhaftete Welt dadurch erlöst, daß er in sie ein- 
ging und ihr Sündeschicksal, den Tod mit allem Zugehörigen, menschlich 
austrug und göttlich überwand (vgl. 2 Kor 5,21; Gal 3, 13), in jenem 
Muß, das die Heilsgeschichte ausmacht1. Die Schlußszene dieser in Jesus 
Christus geschehenen Erlösung der Welt ist die •Himmelfahrt": als Fort- 
gehen Jesu von dieser Welt. Sie ist die letzte Konsequenz der Sünde und 
ihrer Überwindung: des Todes, als der allseitigen und endgültigen Tren- 
nung von dem irdisch-sichtbaren Weltgefüge, zumal von der menschlichen 
Gemeinschaft. Jesus hat den Schmerz des Abschieds vorweggenommen in 
den Abendmahls- und ölbergstunden. Der personale Abschied verschärfte 
und überbot die Bitterkeit des naturalen Abscheidens. Lanzenstich im vor- 
aus. Jesus hat vor- und mitempfunden, daß seine Jünger, von ihm verlas- 
sen, sich als Waisen fühlen werden, daß sie trauern und klagen werden in 
der Welt, die sie bedrängt und anfeindet (Jo 16, 20 u. ö.). Die Jünger fol- 
gen dem scheidenden Herrn mit Blicken der Bangigkeit - trotz der Ab- 
schiedspädagogik der voraufgegangenen vierzig Tage. Sie brauchen Trost. 
Durch die Engel (vgl. Apg 1, 11)? Durch den Tröster-Geist! 

Vielleicht fällt von hier aus auch Licht auf die seltsame Verhaltenheit 
der nachösterlichen Erscheinungen Jesu: als Geschehen des - nicht nur 
erzieherischen - Fortgangs aus der Welt. Jesus kommt und geht, plötzlich; 
er ist zwar irgendwie leibhaft da, aber in befremdender, ja fremder Ge- 
stalt, so daß ihn sogar die Seinen nicht ohne weiteres erkennen, sondern 
es des Glaubens bedarf; und selbst dann noch drängt es sie, ihn zu fragen: 
•Wer bist du?", aber sie spüren zugleich, daß es keinen Sinn mehr hat, ihn 
so zu fragen (Jo 21, 7.12). Am deutlichsten wird das bei der Begegnung mit 
den Emmausjüngern: Ihre Augen waren gehalten, so daß sie den Herrn, 
der sich ihnen beigesellte, nicht erkannten. Und die Augen gingen ihnen 
erst auf, und sie erkannten ihn, als er das Brot nahm, es segnete und brach 
und ihnen gab. Da aber war es schon geschehen: •Er verschwand vor 
ihnen" (Lk 24, 15. 30 f.). 

Der Abschied Jesu ist ein letztes Töten des Todes. Der Tod tötet: das ist 
der menschliche genetivus subiectivus. Und der Tod wird getötet: das ist 
der göttliche genetivus obiectivus, dessen Subjekt Christus ist. Wie Augu- 
stinus sagt: •Vom Tod getötet, tötete er den Tod"2. 

1 Vgl. darüber GuL 32 (1959) 58 f. oder LThKa X (1965) 433 ff.; sowie ausführlicher: 
J. Terän Dutari, Zum theologischen Verständnis der Gnade als Kreuz der Natur, in: 
ZKTh 88 (1966) 283-314. 
2 In Ioannis evangelium 12, 10 (PL 35, 1489): morte occisus mortem occidit. 



Walter Kern 88 

Noch bleibt ein Blick zu werfen auf den Zielsinn jenes Fortgehens Jesu 
im Geschehen des Abschieds: Das Kommen des Geistes. Der Sohn kommt 
vom Vater, der Geist vom Vater und vom Sohn. Das ist das Grundgesetz 
der trinitarisch-innergöttlichen •Hervorgänge" (wie die Theologen sagen), 
erstritten betreffs des Hervorgangs des Geistes im dogmengeschichtlichen 
Streit um das Filioque des Credo. Demselben Gesetz folgen die •Sendun- 
gen" (wie es wiederum die Theologen nennen) von Sohn und Geist in die 
Welt. Die Welt-Sendungen sind die - freie - Fortsetzung der überwelt- 
lichen Hervorgänge. Der Sohn, der Logos, das ewige Inbild des Vaters, 
wird Mensch als die Offenbarung Gottes und seines gnädigen Sich-Nei- 
gens zum Menschen, seinem zeitlichen, sich zeitigenden Bild. Der Geist, der 
Band, Frucht und Geschenk der Liebe von Vater und Sohn ist, will der 
Welt, sich schöpferisch von der Erlösungstat Christi her wandelnd, teil 
geben an diesem Liebesgeschehen. Diese Sendung des Geistes in die Welt 
nun kann, so scheint es, von Vater und Sohn her nur geschehen, insofern 
als Vater und Sohn durch die Vollendung ihres gemeinsamen Bezugs zur 
Welt das gemeinsam-eine Prinzip der Weltsendung des Geistes geworden 
sind. Das will sagen: Der Vater muß seinen Sohn in die Welt gesandt 
haben, und der Sohn muß diese Sendung ausgeführt haben, bis zum Kreu- 
zestod und ein Stück darüber hinaus, bis nämlich zu seinem irdisch end- 
gültigen und vollständigen Fortgehen aus der Welt: dann erst, erst durch 
die erfüllte Sendung des Sohnes, der menschwerdend in die Welt kam und 
aus der Welt wieder voll und ganz - durch Abscheiden und Abschied - ge- 
schieden ist, erst dadurch und danach werden Vater und Sohn zum zwei- 
einen Prinzip der Sendung des Geistes in die Welt. Deshalb •ist es gut für 
euch, daß ich fortgehe; denn wenn ich nicht ginge, würde der Paraklet nicht 
zu euch kommen". 

Das Fortgehen des Sohnes zum Vater ist die Voraussetzung für die Her- 
abkunft des Geistes. Ein heiliger Tausch vollzieht sich im Durchgang von 
Ostern zu Pfingsten. Getauscht wird das cw^a, der Leib Jesu, gegen das 
nvEv\ia, den Geist Christi. Der Kaufpreis für das Kommen des Geistes 
wollte voll gezahlt sein. Deshalb ging der Tod Jesu bis durch das Herz 
seiner Freunde. Ihr Herz mußte zur Beruhigung des Einverständnisses da- 
mit gelangen, daß der, an den sie glaubten, den sie liebten, auf den sie 
hofften, vollauf und für immer fortging aus der unmittelbaren Welt ihrer 
Sinne, ihres nach empirischer Sicherheit sich ausstreckenden Tastens und 
Schmeckens, Hörens und Sehens. Erst dadurch konnte der Geist Welt- 
Gegenwart erlangen, ankommen und dableiben durch alle Weltzeiten. 
Dieser Geist in der Macht seiner Liebe greift über die Dimensionen einer 
irdischen Leibesgestalt unendlich hinaus: er umspannt die Zonen der Erde, 
er durchzieht die Epochen der Menschheitsgeschichte. Die Jünger Jesu, 



Das Fortgehen Jesu und das Kommen des Geistes 89 

damals wie heute, mußten mit Paulus (vgl. 2 Kor 5, 16) sagen lernen, es 
komme ihnen nicht darauf an, Jesus •dem Fleische nach" zu kennen und 
ihn so festzuhalten. Die Gemeinschaft des Geistes-gewiß allerdings: seines 
Geistes - ist die wirklichere Wirklichkeit. Es ist nicht •das rechte Verhält- 
nis, wenn wir uns Christi nur als einer gewesenen Person erinnern. Man 
fragt dann: Was hat es mit seiner Geburt, mit seinem Vater und seiner 
Mutter, mit seiner häuslichen Erziehung, mit seinen Wundern usf. für eine 
Bewandtnis? Das heißt: Was ist er, geistlos betrachtet? ... Macht exege- 
tisch, kritisch, historisch aus Christus, was ihr wollt, ebenso zeigt, wie ihr 
wollt, daß die Lehren der Kirche auf den Konzilien durch dieses und jenes 
Interesse und Leidenschaft der Bischöfe zustande gekommen oder von da- 
oder dorther flössen - alle solche Umstände mögen beschaffen sein, wie sie 
wollen ..." Diese Worte Hegels3 bleiben bedenkenswert, auch wenn sie 
nur die halbe Wahrheit enthalten, oder deren Hauptstück. (Wie ja auch 
das System dieser Philosophie, wenn es nur fragt, •was die Idee oder die 
Wahrheit an und für sich ist"4, gerade nicht an die ganze Wahrheit weder 
des Menschen noch Gottes und nicht der Freiheit und Liebe Gottes und des 
Menschen hinlangt.) 

Für uns jedenfalls ist der partikuläre Leib Jesu Christi aus dem Winkel 
Palästinas nicht schlechthin verschwunden in die weltweite Universalität 
des Geistes. Der Geist macht, daß Jesus selbst wiedergefunden wird: In 
der Geistmächtigkeit seines Leibes. Im mystischen Leibe der Kirche, im 
sakramentalen Leibe der Eucharistie, in der großen und in kleiner Bruder- 
schaft. Jesus, von dem Augustinus sagt: •Cucurrit clamans dictis - factis, 
morte - vita, descensu - ascensu", dieser Jesus •discessit ab oculis, ut rede- 
amus ,ad cor' et inveniamus eum"5 (er lief und rief mit Wort und Tat, mit 
Tod und Leben, durch Ab- und Aufstieg - er entschwand den Augen, daß 
wir ins eigene Herz einkehrten und dort ihn fänden). Die umgrenzte Lei- 
besgestalt Jesu entschwand den Augen der Emmausjünger, den Station 
haltenden Jüngern im Unterwegs der Welt, in dem Moment, als ihnen in 
ihrer brüderlichen Gemeinschaft die Geist-Gegenwart des eucharistischen 
Leibes gegeben war. Haben nicht auch die anderen Erscheinungen Jesu 
während der vierzig Tage einen mehr oder minder deutlichen kirchlich- 
gemeinschaftlichen und sakramentalen Index? Als Anzeige des einen ge- 
genwärtigen, weltwandelnden, zukunftsbestimmenden Gedächtnisses Jesu, 
das in der Gemeinschaft seines Geistes gefeiert wird an den vielen Orten 
und zu jeder Zeit. Die Eucharistie verkündet den Tod des Herrn, bis daß 
er wiederkommt (1 Kor 11, 26) - •wie ihr ihn habt zum Himmel fahren 

3 Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte: Werke IX (21840) 395 f. 
4 Ebd. 396. 
5 Confessiones 4, 12 (zu •ad cor": Isaias 46, 8). 



Theodor Schneider 90 

sehen" (Apg 1, 11). Die Eucharistie ist, als Inbegriff von Kirche und aller 
brüderlichen Gemeinschaft mit Christus unter Christen: ow]x.a itve\)[xaTixöv, 
Leib in Geistmacht. Sie ist Fortgehen, Untergehen, Aufgehen des Leibes: 
damit der Geist komme - in dem auch der Leib bleibt! Pfingsten aus 
Ostern, durch Christi Himmelfahrt. Abschied von der irdischen Leibesge- 
stalt Jesu, seinen Tod vollendend: damit sein Geist und seine geistmäch- 
tige Leiblichkeit in der Eucharistie, dem Brudermahle der einen Gemeinde, 
Weltgegenwart habe für uns. Verhüllt und verhalten - und doch in Klar- 
heit und Kraft. 

Das Opfer der Messe als Selbsthingabe Christi 
und der Kirche 

Theologische Vorüberlegungen zu einer Neuformulierung 
des Meß-Kanons 

Theodor Schneider, Bochum 

I. Die Fragestellung 

Vor gut zwei Jahren veröffentlichte die Münchener Gruppe der Una- 
Voce-Bewegung eine Erklärung, in der große Sorge über die gegenwär- 
tige Entwicklung in der Kirche geäußert und die eigene Meinung über eine 
kirchliche Erneuerung und vor allem über die Rechtgläubigkeit vorgetra- 
gen wird1. Der Text mag die Gedanken mancher Katholiken wiedergeben, 
die mit der augenblicklichen Lage in der Kirche nicht zurechtkommen. Die 
Äußerungen, die gezielt und stellenweise bewußt polemisch sind, stützen 
sich zum Teil auf sehr anfechtbare, ja abwegige theologische Argumente. 
In dieser Erklärung ist auch von der Eucharistie die Rede (Nr. 3, S. 8-10). 
Darüber wird u. a. gesagt: •Wir wollen eine Kirche, die das Zelt Gottes 
unter den Menschen zum Mittelpunkt hat und in der vor dem Allerheilig- 
sten geopfert wird, und nicht ein bloßes Gebetshaus . . . Wir wollen zu 
ihm gewandt (versus Deum) opfern und beten und nicht zum Volke . . . 
Zu allen Zeiten und selbst in den heidnischen Religionen, erst recht aber 
im Alten Bund und in der vergangenen Geschichte unserer Kirche ist 
zu Gott hin gewandt geopfert und gebetet worden. Gott hat Moses nicht 

1 Una Voce, Grundsatzerklärung der Gruppe •Maria" München-Rom. Verantwortlich 
für die Erklärung zeichnet Univ.-Prof. Dr. Reinhard Lauth, München. 




