Theodor Schneider 90

sehen“ (Apg 1, 11). Die Eucharistie ist, als Inbegriff von Kirche und aller
briiderlichen Gemeinschaft mit Christus unter Christen: e®uo tvevparindy,
Leib in Geistmacht. Sie ist Fortgehen, Untergehen, Aufgehen des Leibes:
damit der Geist komme — in dem auch der Leib bleibt! Pfingsten aus
Ostern, durch Christi Himmelfahrt. Abschied von der irdischen Leibesge-
stalt Jesu, seinen Tod vollendend: damit sein Geist und seine geistméich-
tige Leiblichkeit in der Eucharistie,dem Brudermahle der einen Gemeinde,
Weltgegenwart habe fiir uns. Verhiillt und verhalten — und doch in Klar-
heit und Kraft.

Das Opfer der Messe als Selbsthingabe Christi
und der Kirche

Theologische Voriiberlegungen zu einer Neuformulierung
des Mef}-Kanons

Theodor Schneider, Bochum

I. Die Fragestellung

Vor gut zwei Jahren veroffentlichte die Minchener Gruppe der Una-
Voce-Bewegung eine Erkldrung, in der grofie Sorge iiber die gegenwiir-
tige Entwicklung in der Kirche geduflert und die eigene Meinung iiber eine
kirchliche Erneuerung und vor allem tiber die Rechtglaubigkeit vorgetra-
gen wird!. Der Text mag die Gedanken mancher Katholiken wiedergeben,
die mit der augenblicklichen Lage in der Kirche nicht zurechtkommen. Die
Auflerungen, die gezielt und stellenweise bewufit polemisch sind, stiitzen
sich zum Teil auf sehr anfechtbare, ja abwegige theologische Argumente.
In dieser Erklirung ist auch von der Eucharistie die Rede (Nr. 3, S. 8-10).
Dartiber wird u. a. gesagt: , Wir wollen eine Kirche, die das Zelt Gottes
unter den Menschen zum Mittelpunkt hat und in der vor dem Allerheilig-
sten geopfert wird, und nicht ein blofes Gebetshaus ... Wir wollen zu
ihm gewandt (versus Deum) opfern und beten und nicht zum Volke . . .
Zu allen Zeiten und selbst in den heidnischen Religionen, erst recht aber
im Alten Bund und in der vergangenen Geschichte unserer Kirche ist
zu Gott hin gewandt geopfert und gebetet worden. Gott hat Moses nicht

t Una Voce, Grundsatzerklirung der Gruppe ,Maria“ Miinchen—Rom. Verantwortlich
fiir die Erklarung zeichnet Univ.-Prof. Dr. Reinhard Lauth, Miinchen.



Das Opfer der Messe 91

umsonst so minutiose Kultgesetze geoffenbart . .. Das heilige Opfer zum
Volk gewandt, an sich schon falsch, wird zumeist um einen viel zu hohen
Preis ermoglicht, nimlich durch die Entfernung der heiligen Eucharistie
aus dem Mittelpunkt der Kirche. Damit wird das Opfer nicht mehr vor
dem gegenwirtigen Allheiligen dargebracht. Wir betrachten diese Maf}-
nahme als den Anfang des Greuels der Verwiistung, von dem der Prophet
Daniel gesprochen hat . ..“. Uns interessiert hier weniger die eigenartige
Fixierung auf den Tabernakel und dessen seltsame Gleichsetzung mit
Eucharistie iberhaupt, uns geht es um die hier zum Vorschein kommenden
Vorstellungen vom Opfercharakter der heiligen Messe. Zweimal wird in
den wenigen Zeilen betont, wir miiiten vor dem Allerheiligsten (Allhei-
ligen), gemeint ist: vor dem Tabernakel (bzw. dem im Tabernakel gegen-
wirtigen Gott) das heilige Opfer darbringen. Wie ist das zu verstehen?
Wird hier zwischen Vater und Sohn gar nicht mehr unterschieden? Ist
Christus selbst gedacht als Opferempfinger? Der Empféinger welchen
Opfers? Schaut er zu bei seinem eigenen Opfer? Oder ist das Mefopfer
verstanden als Darbringung unserer irdischen Gaben an Christus?
Befremdlich wirkt auch die Einreihung des Mefopfers in die Kette der
heidnischen und alttestamentlichen Opfer und der Hinweis auf die
mosaischen Kultgesetze. Sagt das Neue Testament nicht iiberdeutlich, daf§
die heidnischen und alttestamentlichen Opfer durch Christi Opfer, das den
Neuen Bund stiftete, abgelost und tGberholt sind? Ist christlicher Gottes-
dienst nicht alles andere als eine Fortsetzung dieser Reihe kultischer
Opfer? Wir wollen hier auf diese Fragen nicht im einzelnen eingehen. Die
oben zitierten Sitze sollen vielmehr ansichtig machen, daf sich hinter der
herkoémmlichen Auffassung vom MefRopfer Vorstellungen verbergen,
welche dem theologischen Wesen der Eucharistiefeier nicht gerecht wer-
den, sondern das Vermachtnis Christi an die Kirche in seiner Eigenart und
Einzigartigkeit mifldeuten.

Fin Neubedenken dieses Themas ist um so dringender, seit wir den
Meflkanon in der Muttersprache beten. Denn nun kommt zum Bewufit-
sein, dafl der ehrwiirdige Text, der eindringlich und immer wieder vom
Opfer redet, dies auf eine Weise tut, die fast notwendig zu Mifiver-
stindnissen Anlafl geben und das durchschnittliche Verstandnis vieler
Katholiken in unguter Weise beeinflussen mufl. Da werden noch vor der
Konsekration die von uns auf den Altar gelegten Gaben und Geschenke
als makelloses Opfer bezeichnet, das wir darbringen fir die heilige, katho-
lische Kirche. Da heifdt es nach der Wandlung: So bringen wir aus deinen
Gaben (gemeint sind die Frichte des Feldes, Brot und Wein?) das reine,

2 Dabei wird noch der Gedanke mitklingen, den Irendus mit dem Blick auf die materielle
Komponente unserer Opfergabe gegen die Gunosis so stark betont hat, dafl wir... dem



Theodor Schneider 92

heilige und makellose Opfer dar. Und wenn gleich in der nichsten Strophe
auch Brot und Wein Melchisedechs das ,reine Opfer, die heilige Gabe“
genannt werden (librigens ohne Textfundament in der Genesis und im
Hebréerbrief, der doch gerade diese Typologie ausfiihrt!®), dann hat man
plétzlich das beklemmende Gefiihl, auch der Kanon der Messe sei (wenig-
stens an diesen Stellen) getragen von einem alttestamentlichen, ja von
einem allgemein-religionsgeschichtlichen, dinglichen Opferbegriff, und
man sieht nicht, wie solche Formulierungen mit der Opfertheologie des
Hebraerbriefes in Finklang zu bringen sind.

Dort heif’t es namlich:

»Gewif hatte auch der friithere Bund Bestimmungen fiir den Got-
tesdienst und das irdische Heiligtum . .. Es liegt darin ein sinnbild-
licher Hinweis auf die anbrechende neue Zeit. Damals wurden Gaben
und Opfer dargebracht, die nicht die Kraft hatten, den Opfernden im
Gewissen ans Ziel zu fiihren, denn es handelt sich nur um irdisch-ver-
gingliche Satzungen iiber Speise und Trank und allerlei Waschun-
gen, die nur bis zum Anbruch der Neuordnung auferlegt blieben.
Christus aber ist als Hoherpriester der kiinfligen Heilsgiiter erschie-
nen und in das erhabene, vollkommene Zelt eingetreten, das nicht
von Menschenhand gefertigt ist, das heifit nicht dieser irdischen
Schopfung angehort. Auch nicht durch Blutopfer von Bocken und Stie-
ren trat er in das Heiligtum ein, sondern indem er sein eigenes Blut
vergofSund dies ein fir allemal, und so bewirkte er eine Erli-
sung fiir alle Zeiten . . . In den Himmel selbst ist er eingegangen, um
nun vor Gottes Angesicht unsere Sache zu fithren. Und nicht
6 fter brauchte er sich darzubringen, so wie der Hohepriester all-
jéhrlich durch fremdes Blut in das Allerheiligste einging . . ., sondern
ein fir allemal ist er zur Erfiillung der Zeiten erschienen, um
durch sein Opfer die Siinde zu tilgen . . . Jeder Priester stand Tag fiir
Tag im heiligen Dienst und immer wieder brachte er die gleichen
Opfer dar, obwohl diese nie die Krafl hatten, Siinden hinwegzuneh-
men. Dieser eine aber hat nur ein O pfer fir die Sinden dar-
gebracht, um dann fiir immer zur Rechten Gottes zu sitzen ... Durch
ein einziges Opfer hat er fir immer die Geheiligten zur
Vollendung gefiihrt . .. Einen erhabenen Priester iiber dem Hause
Gottes besitzen wir, darum lasset uns aufrichtigen Herzens hinzu-
treten in voller Zuversicht des Glaubens“ (9, 1. 9. 14. 21. 24. 28).

Herrn der Schépfung das darbringen, was er selbst geschaffen hat“ (J. A. Jungmann, Mis-
sarum Sollemnia®, 11, 279).

? Vgl. V. Hamp, Melchisedech als Typus, in: Pro mundi Vita, Festschrift zum Eucharisti-
schen WeltkongreR 1960, Miinchen 1960, 7-20.



Das Opfer der Messe 93

Christi Opfer 16st also alles bisherige Opferhandeln ab. Sein Opfer, die
Hingabe seines Lebens und darum ein fir allemal dargebracht, ist der
Grund des Neuen Bundes, unseres Heiles. Kann es nach ihm iberhaupt
noch ein menschliches, vor Gott giiltiges Opfer geben?

Durch eine solche Frage soll nun keinesfalls,in Wiederholung des refor-
matorischen Einwands, der Eindruck erweckt werden, als sei von den Aus-
sagen der Heiligen Schrift her der Opfercharakter der Messe in Abrede
zu stellen. Wenn das Konzil von Trient definiert hat, die Messe sei ein
,wirkliches und eigentliches Opfer® (DS 1751), dann ruht dieser Satz (wie
noch niher zu zeigen) auf der klaren Aussage des Neuen Testaments auf.
Aber es ist gleichzeitig zu betonen, daf jede Beschreibung des Opfer-
charakters der Messe mit den unumstofilichen, eindeutigen Formulierun-
gen des Hebrierbriefes in Einklang zu bringen ist, dafl sie die Wahrheit
vom einen Opfer Christi zum Fundament haben muf.

Wir konnen also nicht von vornherein ausschliefen, da es bei diesem
Thema nicht nur um die Korrektur falscher Vorstellungen bei einigen
Christen geht, sondern auch um eine Verdeutlichung unseres Sprechens
vom Opfer in den Texten der heiligen Messe, vor allem im Kanon. Wenn
nimlich der Kanon der Messe seine eigentliche Aufgabe erfillen soll,
namlich Verkiindigung des eucharistischen Geschehens zu sein — eine Ver-
kiindigung, die der Kirche aufgetragen ist, und in die sie, als ihrem Herrn
geeint, selbst mit all ithrem Tun eingeht —, dann hingt Entscheidendes
davon ab, daf} seine Worte nicht nur ehrwiirdig und bildkraftig sind, son-
dern bibeltheologisch richtig, oder besser gesagt, daf sie den Glauben der
Kirche genau wiedergeben. Andererseits ist gerade deshalb duflerste theo-
logische Sorgfalt am Platz, denn es wire eine fatale Entwicklung, wenn
zu einer Zeit, da die evangelische Theologie den Opfercharakter der
Eucharistie wiederentdeckt?, unsere neuen Kanontexte mit einer falschen
Opferterminologie auch den Opfergedanken selbst eliminieren wiirden®.

Was ist der Glaube der Kirche itber das Meflopfer?® Nach der traditio-
nellen dogmatischen Methode, die sich allerdings erst spit, im 18. Jahr-
hundert, durchgesetzt hat’, mufiten wir eigentlich mit den verbindlichen

4 Vgl. W. Averbeck, Der Opfercharakter des Abendmahles in der neueren evangelischen
Theologie, Paderborn 1967. M. Thurian, Eucharistie. Einheit am Tisch des Herrn?, Mainz
1963.

5 Vgl. zu unserem Anliegen das Sonderheft des Liturgischen Jahrbuches iiber das eucha-
ristische Hochgebet 18 (Miinster 1968) Heft 1. Es ist undifferenziert und duferst ungliick-
lich, zu sagen: ,Kurz, der Akzent verschiebt sich vom kultischen Opfer auf das Engage-
ment der Glaubigen fiirecinander, so wie der Herr es getan hat® (H. Wegmann, Neue
Eucharistiegebete in Holland, a. a. O. 57), wenn das Neue Testament durchgingig genau
dieses ,Engagement® Christi und der Gliubigen als das kultische Opfer beschreibt!

8 Das Folgende will keine erschopfende Darstellung des Themas sein; es sollen nur die
wesentlichen Gesichtspunkte zur Sprache gebracht werden.

7 In der Abfolge von: 1. Lehre der Kirche, 2. Schrift und Tradition, 3. Spekulative Durch-



Theodor Schneider 94

Definitionen von Trient beginnen. Damit stinden wir aber sofort in der
sehr zeitgebundenen und zeitbedingten Diskussion des 16. Jahrhunderts.
Halten wir uns lieber an den Wunsch der Vater des jetzigen Konzils: ,Die
dogmatische Theologie soll so angeordnet werden, dafl zuerst die bibli-
schen Themen selbst vorgelegt werden, dann erschliefle man . .. die wei-
tere Dogmengeschichte”, und der Versuch einer spekulativen Durchdrin-
gung solle stets bestimmt sein von den Erfordernissen der heutigen Zeits.

11. Die Rede vom Opfer im Neuen Testament

Werfen wir also zunidchst einen Blick auf das Neue Testament®. Das
scheint auf Anhieb unserem Bemiithen nicht sehr ginstig zu sein, denn die
Verkiindigung der Apostel 1}t eine verbliffende Zuriickhaltung erken-
nen, was die Opferterminologie angeht. ,Die apostolische Kirche vermei-
det es geflissentlich und mit Bedacht, Sakralbegriffe fir Orte, Zeiten,
Riten, Sachen und Personen zu gebrauchen, die den Verdacht eines neuen
Kultes neben den vorfindlichen heidnischen und dem judischen aufkom-
men lassen kdnnten . Zwar sind im Neuen Testament fast vierzigmal die
Worte dvoia und ngoogogd gebraucht, aber kein einziges Mal direkt von
der Eucharistiefeier. Uberwiegend ist der atl. Opferkult damit gemeint,
achtmal ist damit der Opfertod Christi bezeichnet', dreimal werden wir
selbst die Opfergabe genannt, unsere Néchstenliebe (zweimal) oder unser
Lobpreis Gottes (zweimal). Andererseits ist auffillig, dafl dieselbe litur-
gisch-priesterliche Redeweise mit grofler Unbekiimmertheit gebraucht
wird fiir die Verkiindigung der Apostel und das Leben der Christen'?. So
sagt etwa Paulus, er sei ,Liturge Christi Jesu fir die Heiden, beauftragt
mit dem priesterlichen Dienst der Verkiindigung der Heilsbotschaft Got-
tes, damit meine Opfergabe, das sind die Heiden, Gott wohlgefillig werde
und im Heiligen Geiste geheiligt® (Rom 15, 16). Die Menschen sind die
Opfergabe, die durch den Dienst der Apostel zu Gott gebracht wird!®. Der

dringung vgl. W.Kasper, Die Methoden der Dogmatik, Einkeit und Vielheit, Munchen
1967, 21.

8 Dekret iiber die Priesterausbildung, Nr. 16.

* Vgl. R. Schnadkenburg, Opfer, IV. im NT, LThK 7 21962, 1172-1174; H. Kahlefeld,
Neutestamentliche Betrachtungen 2u der Frage ,Profan oder Sakral® in: Liturgie und
Ménchtum, Das Sakrale im Widerspruch, Laacher Hefte 41 (1967) 33-48; H. Schiirmann,
Neutestamentliche Marginalien 2ur Frage der ,Entsakralisierung, in: Der Seelsorger 38
(1968) 38—48 (Januar), 89-104 (Mérz).

10 H. Schitirmann, a. a. O. 45,

11 Man darf allerdings nicht bersehen, dafl im NT auch auf8erhalb dieser Termini kul-
tische Vorstellungen auf Jesu Tod dbertragen werden.

12 Vgl. etwa Phil 2,17; Rém 1,9; 12,1. 15,15 f.; 1 Kor 9,13; 2 Kor 2, 15; 2 Tim 4, 6. Jak
1, 27; dazu: J. Beck: Sakrale Existenz, in: M. Th. Z. 19 (1968) 17-34.

18 Vgl. J. Ratzinger, Sentire Ecclesiam. in: Geist und Leben 36 (1963) 324 f.



Das Opfer der Messe 95

entscheidende Umbruch, der sich hier vollzogen hat, ist etwas anderes als
eine Spiritualisierung des Opferbegriffs'. Die verwendeten Kultbegriffe
werden ,christologisiert”, d. h. sie erhalten einen neuen (aber durchaus
kultischen!) Sinn durch ihre Anwendung auf das Erlosungswerk Christi
und ihren Gebrauch zur Deutung des Lebens und Sterbens der Getauf-
ten's.

Wie gibt sich dieser neue, christologische Sinn des Opferbegriffs im ein-
zelnen zu erkennen? Genauer: In welchem Zusammenhang steht die
Eucharistiefeier mit dem Opfer Christi und der Christen?!®

1. Die zentrale Aussage iiber die Eucharistie als Opfer Christi erhalten
wir—wenn auch bezeichnenderweise ohne die antike Sakralsprache — inden
Einsetzungsberichten selbst, die ja fiir alles Sprechen von der Eucharistie
der eigentliche Mafistab sind und bleiben'’. Es fillt auf, dafl sich die
Worte bei Matthius (26, 28) und Markus (14, 24): ,Dies ist mein Blut des
Bundes®, von den Worten bei Lukas (22, 20) und Paulus (1 Kor 11, 25):
Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blute“ unterscheiden. Die
zunichst scheinbar nur geringfiigige Abweichung im Wortlaut 1afit in
Wirklichkeit einen ginzlich verschiedenen alttestamentlichen Hintergrund
durchscheinen.

Die Formulierung des Markus (und Matthius): ,Dies ist mein Blut®
kniipft unmittelbar an die Bundestheologie und Kulttheologie des Buches
Exodus an. Dort heifit es: Hierauf nahm Moses das Blut und besprengte
damit das Volk und sprach: Seht das Blut des Bundes, den der Herr mit
euch geschlossen aufgrund dieser Satzungen® (24, 8). Durch das Wort vom
Bundesblut wird also das Abendmahlsgeschehen mit dem Opfergedanken
gekennzeichnet; ,die Liturgie des Lebens und Sterbens Jesu wird als Bun-
desopfer ausgelegt!8, das den Dienst des Moses iiberhoht und vollendet.

Die Formulierung des Paulus (und des Lukas): ,Dies ist der neue Bund®
kniipft an die prophetische Tradition an, ebenso wie der Hebraerbrief, der

14 Man kann héochstens von einer Vergeistigung sprechen im Sinn einer ,Pneumatisie-
rung®, einer Neubestimmung durch das Pneuma des Herrn, also einer Christologisierung.
Vgl. Schiirmann, a. a. O. 46/47.

15 Vgl. Ph. Seidensticker, Lebendiges Opfer (Rém 12, 1). Ein Beitrag zur Theologie des
hl. Paulus, Miinster 1954 (vor allem § 9: Die Christusgemeinschaft der Glidubigen als
kultische Heilswirklichkeit. § 10: Das Hohepriestertum Christi und der Gottesdienst der
Gemeinde). ,Die alten Begriffe und Vorstellungen versagen, in ihrer Verwendung fiir die
ntl. Gegebenheiten miifiten sie samt und sonders in Anfithrungszeichen gesetzt werden®
(a.a. 0. 327); vgl. auch H. Kahlefeld, a.a. 0. 45 f.

16 Dafl der Kreuzestod Christi im kultischen Sinn ein Opfer ist, kénnen wir hier als selbst-
verstindliche Botschaft des N'T voraussetzen.

17 Die folgenden Ausfiihrungen iiber die Einsetzungsberichte geben im Wesentlichen die
Ausfiihrungen J. Ratzingers wieder: Ist die Eucharistie ein Opfer?, in: Concilium, April
1967, 299-304.

18 J. Ratzinger, a. a. 0. 301.



Theodor Schneider 96

den Propheten Jeremias (31, 31f.) zitiert: ,Fiirwahr Tage kommen —
Spruch des Herrn -, da schlieffe ich mit dem Haus Israel und mit dem
Haus Juda einen neuen Bund, nicht dem Bunde gleich, den ich mit ihren
Vitern schlofl . .. Vielmehr soll der Bund so sein: Ich lege mein Gesetz in
ihr Inneres und schreibe es ihnen ins Herz* (Hebr 8, 8f.). Die prophetische
Rede vom Neuen Bund ist fast immer verbunden mit einer scharfen Kri-
tik an der VerduBerlichung des alttestamentlichen Kultes, etwa im Sinne
des Propheten Osee: ,Liebe will ich, nicht Opfer, Gotteserkenntnis, nicht
Brandopfer” (6, 6). Mit dem Wort vom Neuen Bund klingt also eine ganz
andere Stimme alttestamentlichen Denkens an. Durch diese Formulierung
erscheint das Abendmahl ,als die Uberwindung des Kultes und des Opfer-
wesens durch den, der keine Stiere und Widder, sondern wahrhaft sich
selbst darbringt“*®. An die Stelle der Sachopfer ist die Hingabe Jesu Chri-
sti selbst getreten.

Diese unterschiedlichen, ja gegensitzlichen alttestamentlichen Hinter-
griinde finden allerdings ein gemeinsames Zentrum in dem unscheinbaren
und doch so gewichtigen Wort ,fir“. ,Fiir uns, fir die Vielen“ vergiefit
Jesus sein Blut. Mit diesem Wort kommt nimlich die entscheidende Aus-
sage vom leidenden Gottesknecht in den Abendmahlstext hinein. ,Er
trug die Siinde der Vielen und trat fiir die Abtriinnigen ein®, heift es in
dem Lied vom Gottesknecht bei Isaias (53, 12). Dieses Lied spricht eine
Erkenntnis aus, die Israel in der babylonischen Verbannung gewann, fern
vom Tempel und seinem Kult, nimlich ,daB die Leidensgeschichte des
Volkes selbst den Kult und das Opfer vor Gott darstellt, nicht irgendein
Ritus“. Das war ,eine neue und zentralere Form des Opfers...alsder Tem-
pel sie bieten konnte, ndmlich das Martyrium“2. Wenn Jesus die Gottes-
knechtsidee aufgreift und damit sein Sterben deutet, dann heifit das
zugleich fiir beide Formen des Textes, dafl alle rituellen Opfer an ihr
Ende gekommen sind, dafl der Neue Bund durch ein wahrhaft neues Opfer
vollzogen wird, durch das Martyrium, die Ganzhingabe Jesu Christi an
den Vater fir uns.

Die kultische Gegenwart dieser Hingabe Jesu wird nicht nur im Kelch-
wort ausgesprochen, in dem ,Blut Christi gleichbedeutend ist mit seiner
Person im Augenblick des Todes und gleichbedeutend mit dem Blutver-
giefen Christi, d. h. seinem Sterben“?!. Zum selben Ergebnis gelangen
wir, wenn wir der Bedeutung des Brotwortes nachgehen: ,Mein Leib fiir
euch hingeben®. Ohne Miihe 14f3t sich zeigen, dafl in der vom hebriischen
Menschenbild gepragten Ausdrucksweise Leib hingeben soviel heifit wie
Leben hingeben, und an einigen Stellen des Neuen Testamentes steht da-

1% J. Ratzinger, a. a. O. 301. 20 Ebd. 302,
2t Ph. Seidensticker, a. a. O. 155.



Das Opfer der Messe 97

fiir wie selbstverstandlich: sich selbst hat er fir uns hingegeben®. ,Von
dieser Erkenntnis aus bestimmt sich auch die nihere Vorstellung der Hin-
gabe Jesu in den Tod. Sie ist primdr nicht opferkult-technisch als Tren-
nung des Leibes vom Blut oder von der Seele, sondern martyrologisch von
der Ganzhingabe der Person zu verstehen. Der alttestamentliche Gottes-
knecht nimmt die Siinden der Vielen auf sich, er steht an ihrer Statt und
tragt als Stellvertreter ihre Schuld ab, indem er sein Leben in den Tod
gibt?.“

Die Eucharistiefeier ist das Geddchtnis dieser Hingabe Jesu Christi in
den Tod. Damit ist ein weiteres Schliisselwort der Einsetzungsberichte des
paulinischen Typs genannt, nicht nur weil darin der Auftrag zur steten
Wiederholung gegeben ist, sondern vor allem auch weil damit die Weise
des Ineinander von Selbsthingabe Christi und Mahlfeier ausgedriickt
wird. Memoria, dvduvnaig, ist ein Kernbegriff der alttestamentlichen Kult-
feier. Beim Paschamahl etwa bedeutete Gedenken nicht ein blofles ,Den-
ken an” die Heilstaten der Befreiung, sondern das Innewerden, das geden-
kende Eintreten in Gottes geschichtliches Handeln. ,Indem Israel der
Heilsgeschichte gedenkt, empfingt es sie als Gegenwart, tritt es in diese
Geschichte ein und wird ihrer Wirklichkeit teilhaft*.“ Mit diesem Wort
memoria kennzeichnen die Einsetzungsberichte die Gegenwart des Opfers
Christi im Mahl. Ahnliche Bedeutung hat der erkldrende Zusatz des hei-
ligen Paulus im 1. Korintherbrief: ,So oft ihr dieses Brot efit und diesen
Keldh trinkt, verkiindet ibr den Tod des Herrn bis er kommt“ (11, 26).
Auch dieses Verkiindigen, natoyyéMew, ist kein ,Reden iiber“, keine
erliuternde Predigt, sondern Ansage, Proklamation, welche die Wirk-
lichkeit des heilschaffenden Todes gegenwirtig macht®,

2. Wenn das Wesentliche des Opfers Christi und damit das Besondere
und Neue des neutestamentlichen Opfers in dem Satz ausgedriudkt ist: ,Er
hat sich (fiir uns) hingegeben“2®, wenn also Jesus Christus, ,der sich selbst
kraft seines ewigen Geistes als makelloses Opfer Gott dargebracht hat“
(Hebr 9, 14), das neue Opfer und der neue Priester ist?’, dann muf} es fast
notwendig zu Akzentverschiebungen und Verzerrungen fihren, wollte
man den Opfercharakter der Messe unter einen allgemeinen religions-

22 7Z.B.Gal 1,4;2,20; 1 Tim 2, 5 f.; Tit 2, 14; Eph 5, 25.

2 ].Betz, Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Viiter, 11, 1, Freiburg 1961, 40.

24 ], Ratzinger, a. a. O. 308.

25 Vgl. Ph. Seidensticker, a. a. 0. 275.

26 Ph. Seidensticker, a.a. O. 173, 190-203, 279; vgl. auch die Untersuchung von M. ten
Hompel, Das Opfer als Selbsthingabe und seine ideale Verwirklichung im Opfer Christi,
mit besonderer Beriicksichtigung neuerer Kontroversen (Freiburg 1920), die zwar mit
mancherlei iiberholter Problematik befrachtet ist, aber diesen Kerngedanken eindeutig
und giltig herausstellt.

27 Vgl. die Zusammenfassung der Studie Ratzingers, a. a. O. 303.



Theodor Schneider 98

geschichtlichen Opferbegriff fassen®. Zwischen der Selbsthingabe Christi,
dem Kern des Mefopfers, und den vorchristlichen Kulten, die auf einer
Trennung von Priester und Opfergabe beruhen, bestehen fundamentale
Unterschiede. Denn die Selbsthingabe, die Hingabe einer Person, 1488t sich
nicht in Subjekt und Objekt aufspalten, wie es der Doppelcharakter des
vorchristlichen Opfers (dingliche Gabe und sittliche Tat) tut. Viel wichti-
ger fur den kultischen Charakter der Selbsthingabe Christi ist die unmit-
telbare Initiative Gottes des Vaters an diesem Opfergeschehen, wie sie
Johannes und Paulus immer wieder verkiinden. Er ist der Urheber dieses
Opfers, da er ,seinen eigenen Sohn nicht schonte, sondern ihn fiir uns alle
dahingab“ (R6m 8, 32; vgl. 1 Jo 4, 10). Dem Willen des Vaters entspricht
die Gehorsamstat des Sohnes. Durch beides geschieht eine entscheidende
Personalisierung des Kultes. Von nun an kann es in Gottesdienst und Kult
nicht mehr um dingliche Leistung gehen, sondern nur noch um liebende
Hingabe. ,Eine grofiere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt
fir seine Freunde® (Jo 15, 13).

. 8. In den Gedanken der Selbsthingabe, als der Mitte des neutestament-
lichen Opfers, miindet auch die andere wichtige Linie der neutestament-
lichen Botschaft: Die Eucharistie ist nicht nur Ausdruck und Gegenwart
des Opfers Christi, sondern zugleich des Opfers der Christen®. Auf dem
stellvertretenden Sthnetod des Erstgeborenen der Schopfung beruht jede
christliche Existenz. Durch die Taufe ,seinem Tod gleichgeformt® (Phil
3, 10), ist das Leben der Christen Christi Leben (Gal 2, 20), sind die im
Glauben ertragenen Leiden letztlich ,Christusleiden“ (Kol 1,24). Die
ganze Passionsmystik des Apostels Paulus lebt von diesen Gedanken
(2 Kor 4, 10-11). ,Das Mitsterben und Mitgekreuzigtwerden der Glaubi-
gen in der Taufe lafit den neugeborenen Christen am Opfertode Christi
teilnehmen und préigt seinem ganzen irdischen Leben, das unter der
Signatur und der Wirkkraft dieses Opfers steht, bis zu seinem Tode die
kultische Bestimmung ein®.“ In der Selbsthingabe der Christen wird die
Hingabe Christi also zu einem Geschehen, das sich bis zum Ende der Zei-
ten durch die Geschichte zieht. Der prignanteste Ausdruck dieser Tatsache

2 Auch K. Rahner geht in seiner (in mancher Hinsicht bahnbrechenden) Untersuchung:
Die vielen Messen und das eine Opfer (2. Aufl. Freiburg 1966, herausg. v. A. Hiaufling)
bewuflt und betont von einem allgemeinen Begriff des Opfers aus (24 f.). Aber gerade aus
diesem Ansatz erwachsen ihm bei der Beschreibung der kultischen Gestalt des Opfers
erhebliche Schwierigkeiten, der biblischen Aussage gerecht zu werden (vgl. 33 f.).

2 Diese Linie arbeitet vor allem H.U.v.Balthasar heraus, Die Messe als Opfer der
Kirche? in: Spiritus Creator. Skizzen zur Theologie II1. Einsiedeln 1967, 166-217. Er weist
im Anschlnf an L. Bouyer, Eudharistie, Théologie et Spiritualité de la priére eucharisti-
que, Tournai 1966 u. a. nach, wie der Gedanke des Mitopferns aus dem Denken des Alten
Testamentes erwichst.

2 Ph. Seidensticker, a. a. Q. 251.



Das Opfer der Messe 99

ist die Mahnung des heiligen Paulus im Rémerbrief: ,Bringet euch selbst
(euren Leib!) als lebendige, heilige, Gott wohlgefallige Opfergabe dar, als
euren geistigen Gottesdienst” (12,1). Durch die Worte dvoio und Aatoeic
erfahrt das geisterfullte, gliubige Leben eine ausgesprochen kultische
Kennzeichnung. In dem Begriff ,lebendiges Opfer” sind Kreuzestod und
christliches Leben zu einer kultischen Gemeinschaft im Geiste Christi ver-
bunden, durch Christus ist auch die Kirche, sind auch die Christen Opfer
und Priester zugleich.

Dieser Sachverhalt kristallisiert sich in der Feier der Eucharistie, denn
»der Segenskelch, den wir segnen, ist die Gemeinschaft mit dem Blute
Christi“ (1 Kor 10, 16), und durch das Essen von dem einen Brot werden
die Vielen zu einem Leib, zu seinem ,Leib“, der sich dem Vater hingibt?!.
Das Ziel dieser feierlichen Anamnese ist ja nicht die Verwandlung siindi-
ger Menschen in die lebendige, Gott gefillige Opfergabe. ,Im Herren-
mahl ist fiir den in der Gemeinschaft der Kirche stehenden Glaubigen die
letzte erreichbare Hohe seines Lebens fiir Gott und vor Gott gegeben, die
vollkommenste Verwirklichung von Rém 12, I, sich selbst als dvoioa Cdoa
hinzugeben in der Opfereinheit mit Christus*®.

Brechen wir hier zunichst ab und halten die Frage, was diese biblischen
Gedanken nun konkret fir unsere Auffassung vom Meflopfer bedeuten,
zuriick, bis wir einen wenigstens fliichtigen Blick auf die Uberlieferungs-
geschichte dieser Botschaft getan haben.

I11. Die Uberlieferung der Botschaft vom Opfer

Ganz allgemein kann man im Blick auf die Kirchengeschichte sagen, daf} die
Verkiindigung des eucharistischen Mysteriums um so genauer auf der
Linie der apostolischen Aussage blieb, je personaler die Sicht des Opfers
war, und dafl sich immer sofort eine erhebliche Gefahrdung der biblischen
Auffassung bemerkbar machte, wenn sich eine sachlich-dingliche Betrach-
tungsweise in den Vorderugrund schob. Letzteres ist schon zu Beginn des
zweiten Jahrhunderts der Fall. Der 1. Clemensbrief beschreibt den Neuen
Bund, die Kirche und ihren Kult als spiegelbildliche Entsprechung des
Alten Bundes und seiner Opfer. Das Gefahrliche einer solchen Sichtist nicht
zu verkennen: In dem Mafle der Leib und das Blut Christi als eine beson-
dere Opfergabe neben und iiber dem Blut der alttestamentlichen Opfer er-

31Vel, Seidensticker, 276: ,Es kann kein Zufall sein, dafl Paulus an einer solch entschei-
denden Stelle die Christusgemeinschaft der Vielen untereinander mit dem gleichen Wort
odua bezeichnet, das er unmittelbar vorher dem Opferleib Christi in der Eucharistie bei-
legt.”

32 Ph, Seidensticker, a. a. O. 279.



Theodor Schneider 100

scheint, wird die Einmaligkeit und Einzigartigkeit des Selbstopfers Chri-
sti verdunkelt. Viel richtiger und geradezu klassisch hat Augustinus be-
schrieben, was Opfer im Sinn des Neuen Testamentes ist: ,Im Brief an die
Hebrder (18, 16) heifit es: Wohlzutun und mitteilsam 2u sein vergesset
nicht; denn durch solche Opfer gefillt man Gott. Was namlich im allge-
meinen Sprachgebrauch Opfer genannt wird, ist nur ein Zeichen fiir das
wahre Opfer. Das wahre Opfer aber ist die Barmherzigkeit“33. Diesen
Kern des christlichen Opferbegriffs, die liebende Hingabe, wendet er dann
auf die Eucharistie an, wenn er schreibt: ,Die gesamte erloste Gemeinde,
das ist die Vereinigung und Gemeinschaft der Heiligen, wird als ein all-
umfassendes Opfer Gott dargebracht durch den Hohenpriester, der in sei-
nem Leiden auch sich selbst fiir uns dargebracht hat, damit wir der Leib
eines so erhabenen Hauptes seien . . . Das ist das Opfer der Christen: ,Die
Vielen ein Leib in Christus*“3. Das Opfer Christi wird zum Opfer der
Kirche, insofern die Christen der Leib des Herrn sind, zum Leib des Herrn
werden.

Diese tiefe Schau der Kirche und ihres Opfers war auch im frithen Mit-
telalter noch sehr lebendig®. Die Reaktion auf die Irrlehre Berengars von
Tours (f 1088) beeinflufite dann aber in verhingnisvoller Weise die
eucharistische Lehre und Frommigkeit des ganzen Mittelalters. Die Frage
nach der Realprisenz wurde zum zentralen Thema und leistete nicht nur
einer statischen Auffassung von der Eucharistie Vorschub, sondern ver-
dinglichte auch immer mebr die Rede vom Opfer. Je mehr sich der Blick
aber auf die dingliche Gabe, auf den gegenwartigen Herrenleib (in der
Brotgestalt) fixierte, desto mehr trat der personale Aspekt, die Hingabe,
in den Hintergrund, und um so schwieriger wurde es, die Einheit von
Kreuzesopfer und Meflopfer verstandlich zu machen. W. Massa? kommt
zu dem Ergebnis: ,Von einer sakramentalen Aktualprisenz seines Opfer-
aktes, analog etwa zur Realprisenz seines Leibes wird nirgendwo gespro-
chen®. Zu einer ausgesprochenen Gefihrdung der biblischen Botschaft
wurde die Tatsache, dafl das MeBopfer als eine Art Ergdnzungsopfer zum
Kreuz erschien®. Auch die nominalistische Deutung des Begriffs Memoria

3 De Civitate Dei X, c. 5 (Corp. Christ. 47, 278).

3¢ Ebd. c. 6 (Corp. Christ. 47, 279), zitiert im Dekret des Zweiten Vaticanums iiber Dienst
und Leben der Priester, Art. 2.

35 Vgl. R. Schulte, Die Messe als Opfer der Kirche. Die Lehre friihmittelalterlicher Auto-
ren iiber das eucharistische Opfer, Miinster 1959.

36 'W.Massa, Die Eucharistiepredigt am Vorabend der Reformation, Steyl 1966, 133.

37 So wird in Predigten des 15. Jhts. die Zuwendung der allgemeinen Erlésung durch den
Krenzestod an die einzelnen in der Messe so erklirt: Am Krenz sei zwar die Siinde im
allgemeinen (ndmlich die Erbsiinde) getilgt, aber fiir die persénlichen Siinden sei die Dar-
bringung des Mefopfers nitig. Massa, a.a. 0. 132. Vgl. F. Clark, Eucharistic Sacrifice
and the Reformation, London 1961, 469-503.



Das Opfer der Messe 101

hatte ungliickliche Auswirkungen®, Die ausgedehnte Lehre von den
~Meflopferfriichten®, die ihrerseits wiederum heillos verkniipft war mit
dem Stipendienwesen, tat ein Ubriges, um die Eigenstandigkeit des Mefi-
opfers extrem zu betonen®.

All dies lafit den Protest Martin Luthers, der in diese Situation trifft,
doch in einem verhéltnismaflig giinstigen Licht erscheinen, denn zunachst
ist sein Angriff wirklich ein Wiederentdecken der Heilsbedeutung des
einen Opfers Christi. Wir kénnen darauf hier nicht im einzelnen einge-
hen*’. Aber die Antwort des Tridentinums auf die Eucharistielehre der
Reformatoren hat fiir unsere Frage erhebliche Bedeutung. Bei der Durch-
sicht der zeitgendssischen Literatur!! gewinnt man den Eindruck, daf} es
fir die Bischofe keine leichte Aufgabe war, den Opfercharakter der Messe
auszusagen, eben weil in der Theologie und in der Predigt bestimmte Fra-
gen gerade dieses Bereichs jahrhundertelang brachgelegen hatten. Um so
mehr ist man uberrascht in dem Dekret iiber das Mefopfer die entschei-
denden biblischen Aussagen deutlich wiederzufinden. Auf einen Sachver-
halt jedoch miissen wir dabei hinweisen, weil er fiir die grundsitzliche
Frage entscheidend wichtig ist, auf die Vermischung der rituellen und der
dogmatischen Sprechweise, oder anders gesagt: auf die Identifizierung
eines allgemeinen, religionsgeschichtlichen mit dem biblischen Opferbegriff.
Im Trienter Dekret sind liturgisch zeremonielle Fragen und dogmatische
Aussagen nicht zuletzt deshalb miteinander verkoppelt, weil sich der
grundsitzliche Angriff der Reformation hauptsachlich an praktischen Mif3-
stinden entziindete. Dieses Schillern des Opferbegriffs ist fiir eine richtige
Auslegung von grofler Bedeutung. Wenn das Konzil z. B. davon spricht,
dafl Christus seinen Aposteln und deren Nachfolgern im Priesteramt auf-
trug, seinen Leib und sein Blut darzubringen (ut offerrent, DS 1740), dann
spricht es genau auf der Ebene, auf der es einige Abschnitte weiter erklart,
warum man Wasser in den Wein mischen muf}, namlich auf der Ebene des
Zeichens, der liturgischen Handlung. Es gebraucht hier offerre, darbrin-
gen, in einer allgemein-kultischen Bedeutung. Der Klang des offerre aber
ist ein anderer in dem Satz: ,Der, welcher sich jetzt durch den Dienst der
Priester darbringt (offerens), ist derselbe, der sich damals am Kreuze dar-

38 Vgl. P. Meinhold — E. Iserloh, Abendmahl und Opfer, Stuttgart 1960, 80-85.

3 _Das Moment der menschlichen Darbringung hatte sich so sehr selbstindig gemacht, die
innere Bezogenheit auf die Opferhandlung (nicht Opfergabe!) am Kreuz so sehr geldst,
daf} die Friichte der Darbringung in der Messe schwerlich noch als Auswirkung des Heils-
werkes Christi erkannt werden konnten.* W. Massa, a. a. O. 134.

40 Vgl. dazu: W. Averbedk, a. a. 0. 9-34 (Luthers Kampf gegen die Messe als Opfer).

41 Vgl. E. Iserloh, Die Eucharistic in der Darstellung des Johannes Eck. Ein Beitrag zur
vortridentinischen Kontroverstheologie tber das Mefopfer. Minster 1950. E. Mohr, Der
Opfercharakter der Messe in der Apologia und im Hyperaspismus des Ambrosius Pelar-
gus OP. Speyer 1965.



Theodor Schneider 102

brachte (obtulit, DS 1743). Denn hier ist mit offerre die Selbsthingabe
Christi gemeint im vollen theologischen Sinn des neutestamentlichen
Opferbegriffs.

Diese Unterscheidung ist auch von erheblicher Tragweite fiir die Beur-
teilung der MeBBopfertheorien, die sich in den folgenden Jahrhunderten
als Auslegung der Trienter Definition ausbildeten®®. Je weniger die litur-
gische und die dogmatische Sprechweise unterschieden wurden, je mehr
ein irgendwie gedachtes liturgisches offerre einfach mit dem biblischen
offerre der Selbsthingabe identifiziert wurde, desto mehr empfand man die
Notwendigkeit, den Akt der Darbringung auf der Ebene des Zeichens, in
der liturgischen Handlung zu suchen®®. Und ungewollt gleiten fast alle
solche Uberlegungen wieder in die alttestamentliche Opfervorstellung ab,
bis hin zu den Theorien der mystischen Schlachtung oder zu den ausge-
sprochen falschen Formulierungen einer ,Erneuerung® und ,Wieder-
holung” des Kreuzesopfers.

Auch das heutige BewuBltsein ist noch weithin von solchen Vorstellun-
gen beeinfluflt und geprigt (genau dort liegt vermutlich auch die Wurzel
fir das Unbehagen gegeniiber der Rede vom Mefopfer). GefiihlsmaBig
oder ausdriicklich verlegt man immer noch vielfach den Opferakt der
Messe in die getrennte Konsekration von Leib und Blut und sieht die Dar-
bietung an den Vater in der anschlieBenden Elevation*. Aber die Doppel-
konsekration ist kein mystisches Bild fur die Totung, sondern ,die Ent-
faltung eines einzigen Gedankens in zweifacher Weise“%, und der Ritus
der Elevation als Zeigegestus hat eine ganz andere Wurzel und einen an-
deren Sinn.

Damit sind wir fast schon mitten in der Frage: Wie miissen wir heute
die Messe als Opfer Christi und unser Opfer theologisch richtig beschrei-
ben?

IV. Thesen tber die Messe als Opfer

1. Das gegenwirtige eine Opfer Christi

a) Der erste und grundlegende Gesichtspunkt ist die Feststellung: Es gibt
nur ein Opfer Jesu Christi, das Opfer seines Lebens und Sterbens, seine
vertrauensvolle Hingabe in die Hinde des Vaters um unseretwillen.
Durch die Hingabe seiner selbst als lebendige Hostie wird Jesus Christus

42 Vgl. dazu: B. Neunheuser, Meflopfertheorien, LThK 7, 21962, 850-852; H. Lais, Ge-
danken zu den Meflopfertheorien, in: Auer-Volk, Theologie in Geschichte und Gegenwart
(Miinchen 1957) 67-88.

43 Auch das jlingst erschienene Buch von W. Hartmann, Oblatio munda, Die Messe als
Opfer, Wien 1967, geht letztlich kaum tber all diese unbefriedigenden Versuche hinaus.
4 Vgl. M. ten Hompel, a. a. 0. 167 {., wo er sich mit Pohles Behauptung auseinandersetzt:
Entweder ist die Wandlung als solche ein Opferakt oder die Messe ist kein Opfer!

45 Vgl. Ph. Seidensticker, a. a. 0. 270, 273.



Das Opfer der Messe 108

zum Hohenpriester schlechthin, Priester und Opfergabe zugleich, Priester
weil Opfergabe. Weil seine Hingabe sein Pascha ist, der Durchgang durch
das Leid in die Herrlichkeit, sein Eintritt in die Erhohung, deshalb ist sein
Priestertum ein dauerndes, ewiges Priestertum, denn seine Hingabe fir
uns ist zu einem dauvernden ,Fiir-uns-sein“ geworden.

b) Das Selbstopfer Jesu Christi, das Opfer seines ganzen Lebens, das im
blutigen Kreuzestod seinen uniiberbietbaren Ausdruck gefunden hat, be-
steht in erster Linie nicht in der dufleren Schlachtung und Hinrichtung (die
ist das Werk siindiger Menschen), sondern in der freiwilligen Hingabe
Jesu in den Tod. Diese im dufleren Geschehen der Hinrichtung nicht ohne
weiteres erkennbare freiwillige Hingabe ist im deutenden Wort des
Abendmahles und im Zeichen der Speise ausgedriickt. Das Abendmahl ist
die Interpretation, der proklamierende Ausdruck der Todeshingabe Chri-
sti fiir uns, die in der Darreichung zur Speise dargestellt und repréasentiert
wird, denn darin wird Christi Hingabe uns zuteil.

c) Die Eucharistiefeier ist also die Wirklichkeit des Kreuzesopfers Chri-
sti in der Gestalt der deutenden Darstellung, in der Gestalt der Memoria,
in der Weise des dankenden Empfanges seiner Hingabe. Eucharistie ist
kein Opfer in sich, neben oder zusitzlich zum Kreuz, sondern die Eroff-
nung des einen sithnenden Opfers Christi auf die konkrete Kirche hin, die
Zuwendung der Hingabe Christi an die Christen in Raum und Zeit. Die
Messe ist die Gegenwart des Kreuzesopfers in der deutenden Gestalt des
Abendmabhls, sie ist das eine Opfer Christi®t.

9. Die Messe ist zugleich das Opfer der Christen, das Opfer der Kirche:
Die Kirche ist der Leib Christi, wir sind seine Glieder. Der opfernde Prie-
ster ist Christus selbst, der sich uns durch die Mitteilung seines Geistes als
seine Glieder einverleibt hat. Die Kirche, der menschliche Priester, das
priesterliche Volk Gottes opfern, weil der Hohepriester opfert, in Ver-
einigung mit ihm. Er opfert nicht etwas, sondern sich. Die Gabe ist er
selbst, sein Leben, sein Leib. Sein Leib aber sind wiederum wir. Die
Opfergabe der Kirche ist also nicht Brot und Wein, ist keine Spende ma-
terieller Art, sondern Er, ihr Haupt, und damit auch zugleich wir, die
Glieder seines Leibes. Unser Opfer als Glieder Christi ist die Selbsthin-
gabe mit Christus an den Vater. ,Gott will nicht deine Gabe, sondern
dich“, sagt Augustinus?. Die Opfergabe der Messe ist Christus, aber der

18 Diese Feststellung wird heute auch von einer groflen Zahl evangelischer Theologen
bejaht, gegen die Meinung der Reformatoren, aufgrund des exegetischen Befundes. Vgl.
Meinhold - Iserloh, Abendmahl und Opfer, 94. Abgesehen von M. Thurian, Eucharistie,
bleibt allerdings bei ihnen die zweite, von H. U. von Balthasar ausgezogene Linie bibli-
scher Aussagen, die die Hingabe der Christen in dieses Opfer Christi einbezieht, weit-
gehend unbeachtet,

47 Sermo LXXXII, Migne PL 88, 508.



Theodor Schneider 104

ganze Christus aus Haupt und Gliedern, sein Leib, welcher die Kirche ist.
Weil Christus Priester und Opfergabe zugleich ist, deshalb Priester, weil
Opfergabe, darum ist auch die Kirche Priester und Opfergabe zugleich,
deshalb Priester, weil Opfergabe — darum sind auch wir Christen Priester
und Opfergabe der Encharistiefeier, Priester weil Opfergabe.

Insofern die Kirche nichts anderes ist als das fortlebende Christus-
mysterium, ist auch die Messe nichts anderes als das Kreuzesgeschehen.
Insofern man aber sagen kann, die Kirche sei ,mehr* als der historische
Jesus Christus, ndmlich die Ausfaltung seines Geheimnisses in Raum und
Zeit, in die Geschichte hinein, — insofern ist auch das Mefopfer ,mehr*
als das historische Kreuzesopfer, nimlich die Ausfaltung dieses Kreuzes-
opfers in Raum und Zeit, in die Geschichte hinein®.

8. Das Zeichen, die liturgische Gestalt des Opfers Christi und der
Christen
Das sichtbare Zeichen fiir die Opferhingabe Christi in der Eucharistie ist
nicht irgendein gedachter oder konstruierter Darbringungsritus wahrend
oder nach der Konsekration. Die sichtbare Gestalt ist das unter Dank-
sagung geschehende Makhl, also die ganze eucharistische Feier mit Wort,
Bereitung und Speisung. Die Einsetzungsberichte bringen die Aussage,
daf er sich fiir uns hingibt, in unmittelbarem Zusammenhang mit der Auf-
forderung zu essen und zu trinken. Sie verstehen diese Aufforderung an-
dererseits als eine vergegenwartigende Proklamation, als Verkiindigung
seines Opfertodes. Die isolierende Auffassung der Wandlung als der
cigentlichen Opferhandlung (und der Kommunion als eines sich daran
erst anschlieBenden Opfermahles) wird der Wucht der biblischen Aussage
nicht gerecht. Diese bedeutet vielmehr, dafl ,,— allen unterschiedlichen spa-
teren Stilisierungen der Liturgie zum Trotz — das tiefste Opfermoment fiir
die Kirche im vollzogenen Mahl liegt, daf somit die ganze Unterscheidung
der Eudharistie in ,MeBopfer’ und ,Sakrament’ theologisch hinfillig ist
und die Grundstruktur verunklirt“#. Die Hingabe fiir uns, sein , Fiir-uns-
sein” findet auf der Ebene des kultischen Zeichens ihren deutlichsten Aus-
druck in dem Anbieten seiner selbst als Speise fiir uns.

Im gleichen Zeichen des Mahles geschieht unsere Teilnahme an seinem
Opfer. Sein , Fir-uns-sein® wird beantwortet durch unser ,, Fiir-Thn-sein®.
Wir sind aber fiir Thn, wie das Neue Testament nicht miide wird auszu-

% Wir konnen hier nicht naher auf den tiefschiirfenden Vorschlag H. U. v. Balthasars ein-
gehen, der den evangelischen Bedenken (gegeniiber einer zu direkten Identifizierung des
Opfers Christi und der Christen) Rechnung tragen méchte, indem er unsere Teilkabe am
Opfer Christi im zustimmenden Entlassen Christi ins Todesschicksal hinein sehen will
(und damit in die Gefahr einer individualistischen Engfithrung und der Unterschlagung
uer sozialen Dimension der Bruderliebe gerit?).

4 H.U. v. Balthasar, a. a. 0. 195. Vgl. auch J. Betz, MeBopfer, LTbK 7 21962, 350.



Das Opfer der Messe 105

fithren, wenn wir fireinander sind (1 Joh 3, 16). Das Zeichen fiir diese
briderliche Gesinnung aber ist das briiderliche, eucharistische Mahl, in
welchem wir eins werden untereinander, indem wir eins werden mit ihm.

Das Zeichen des eucharistischen Mahles, das in der Wandlung bereitet
und in der Kommunion vollzogen wird, ist als Ganzes der kultische Aus-

druck des Opfers Christi und der Christen®. Auch der Wortgottesdienst

ist darin einzubezichen.

4. Die Einheit von Eucharistie und christlichem Leben
Die personale Struktur des Opfers Christi und der Christen trigt in sich
zwei Grundrichtungen:

a) Der Vater gibt seinen Sohn fir uns in den Tod. In der Speise der
Eucharistie wird uns diese erlésende und rettende Hingabe Christi zuteil.
Aus Liebe zu uns schenkt uns der Vater seinen Sohn als Speise zum ewigen
Leben. In diese Liebesbewegung Gottes zu den Menschen treten wir ein
durch unsere liebende Hingabe, durch den Einsatz unseres Lebens zum
Dienst an den Brudern und Schwestern.

b) Die Hingabe des Menschensohnes Jesus Christus in das distere
Todesschicksal hinein ist aber zugleich das gehorsame, vertrauensvolle
Uberantworten seiner selbst in die Unbegreiflichkeit des Vaters. Dieses
unbedingte Vertrauen ist hochste Gottesverehrung. So ist die Teilhabe
an der Eucharistiefeier zugleich in entgegengesetzter Richtung die ver-
trauensvolle, dankbare Hingabe der Briider und Schwestern Christi, der
Glieder seines Leibes, in die Hinde des liecbenden Vaters und insofern
der eigentliche Akt der Gottesverehrung des neuen Volkes Gottes, der
Kirche.

Wenn wir nach diesen grundsitzlichen Darlegungen zum Schlufl noch
einmal zum altehrwiirdigen Text des Meflkanons zuriickkehren, dann er-
scheinen die Bedenken zu Beginn nun vielleicht doch etwas weniger kithn
und verwegen. Denn inzwischen ist wohl deutlich geworden, dafl es ange-
sichts der Heiligen Schrift (und vollends nach der Reformation) dufierst
irrefithrend ist, zu sagen: Segne diese Gaben als das makellose Opfer®,
oder: Wir bringen es dir dar fiir deine heilige katholische Kirche®,

5 Man mifite die ganze traditionelle Trennung von Messe als Opferhandlung und
Eucharistie als Opfermahl revidieren ... Biblisch sind Opfer und Mahl untrennbar, bil-
den ein einziges Eidos miteinander, nicht allein vom Alten Bund her, sondern in der Ab-
sicht Christi, sich so hinzugeben, dafl er gleichzeitig aufgenommen, verzehrt wird®, H. U.
v. Balthasar, a. a. 0. 213, Anm.

51 Schon sehr frith und bis in die jlingste Zeit sind diese ,dona“ verstanden worden, als
Gabe Gottes an uns (vgl. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia®, 11, 190, Anm. 17). Aber
wer will das dieser Formulierung ansehen?

52 Gemeint ist an dieser Stelle wohl das ,Bittopfer®, das Furbittgebet (vgl. J. A. Jung-
mann, a. a. 0. 191 £.). Aber das 1i8t sich ja deutlich und unmifiverstindlich sagen.



Friedrich Wulf 106

Es bleibt also ein dringender Wunsch an die mit der Liturgiereform
Beauftragten, dafl wir bald so (oder dhnlich) beten diirfen:

»Dich giitiger Vater bitten wir in Ehrfurcht in deinem Sohn, unserem
Herrn Jesus Christus, mach diese Gaben und Geschenke zum Zeichen sei-
nes makellosen Opfers.

Wir bringen wn s dir dar als deine heilige katholische Kirche . .. Wir
bringen un s dir dar in Gemeinschaft mit deinem Diener unserem Papst
und unserem Bischof . . .

Darum feiern wir, deine Diener und dein heiliges Volk das Geddchtnis
deines Sohnes unseres Herrn Jesus Christus und so bringen wir in diesen
Gaben mit ihm uns selbst zum Opfer, dir dem erhabenen Gott.
Mach u n s zum reinen, heiligen und makellosen Opfer dur ¢ h das Brot
des Lebens und den Kelch des ewigen Heiles . . .“

Der christo]ogische Aspektdes priesterlichen Zslibats*
Friedrich Wulf S], Miinchen

Der priesterliche Zolibat ist eine sehr vielschichtige Wirklichkeit. Theolo-
gische, anthropologische und soziologische Faktoren haben ihn mitbe-
stimmt. Seine existentielle Wurzel ist aber eindeutig spiritueller Natur.
Weder die Moglichkeit einer Verwirklichung innerweltlicher hoher (huma-
ner oder religioser) Werte noch aber auch seine , vielfiltige Angemessen-
heit® fiir den priesterlichen Dienst an sich, auf die sich das Zélibatsgesetz
der lateinischen Kirche stiitzt!, gentigen zu seiner Wahl. Konkret, im Leben
des einzelnen, darf er sich letztlich nur aus einem Antrieb des Geistes her-
leiten®. Er ist eine Gnadengabe, ein Charisma. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat das mit aller Klarheit wieder von neuem herausgestellt®. Erst
innerhalb dieser spirituellen Grundlegung des Zélibats, die allein seine
freie Ubernahme garantiert und seine Erfiillung erméglicht, haben die
objektiven Begriindungen ihren Ort und ihre Bedeutung.

* Der Beitrag wurde fir die rémische Ztschr. ,Seminarium® geschrieben und erschien dort
im 4. Heft (Okt.~Dez.) 1967, 774-792.

1 II. Vatikan. Konzil, ,Presbyterorum ordinis“, 16.

* Daf die persénliche Berufung, um wirksam zu werden, noch der Bestitigung durch die
Kirche bedarf, kann hier aufler Betracht bleiben.

3 Finfmal wird im Dekret ,Presbyterorum ordinis“, 16, der Zélibat ein ,donum® (gra-
tiae) genannt.





