
Theodor Schneider 90 

sehen" (Apg 1, 11). Die Eucharistie ist, als Inbegriff von Kirche und aller 
brüderlichen Gemeinschaft mit Christus unter Christen: ow]x.a itve\)[xaTixöv, 
Leib in Geistmacht. Sie ist Fortgehen, Untergehen, Aufgehen des Leibes: 
damit der Geist komme - in dem auch der Leib bleibt! Pfingsten aus 
Ostern, durch Christi Himmelfahrt. Abschied von der irdischen Leibesge- 
stalt Jesu, seinen Tod vollendend: damit sein Geist und seine geistmäch- 
tige Leiblichkeit in der Eucharistie, dem Brudermahle der einen Gemeinde, 
Weltgegenwart habe für uns. Verhüllt und verhalten - und doch in Klar- 
heit und Kraft. 

Das Opfer der Messe als Selbsthingabe Christi 
und der Kirche 

Theologische Vorüberlegungen zu einer Neuformulierung 
des Meß-Kanons 

Theodor Schneider, Bochum 

I. Die Fragestellung 

Vor gut zwei Jahren veröffentlichte die Münchener Gruppe der Una- 
Voce-Bewegung eine Erklärung, in der große Sorge über die gegenwär- 
tige Entwicklung in der Kirche geäußert und die eigene Meinung über eine 
kirchliche Erneuerung und vor allem über die Rechtgläubigkeit vorgetra- 
gen wird1. Der Text mag die Gedanken mancher Katholiken wiedergeben, 
die mit der augenblicklichen Lage in der Kirche nicht zurechtkommen. Die 
Äußerungen, die gezielt und stellenweise bewußt polemisch sind, stützen 
sich zum Teil auf sehr anfechtbare, ja abwegige theologische Argumente. 
In dieser Erklärung ist auch von der Eucharistie die Rede (Nr. 3, S. 8-10). 
Darüber wird u. a. gesagt: •Wir wollen eine Kirche, die das Zelt Gottes 
unter den Menschen zum Mittelpunkt hat und in der vor dem Allerheilig- 
sten geopfert wird, und nicht ein bloßes Gebetshaus . . . Wir wollen zu 
ihm gewandt (versus Deum) opfern und beten und nicht zum Volke . . . 
Zu allen Zeiten und selbst in den heidnischen Religionen, erst recht aber 
im Alten Bund und in der vergangenen Geschichte unserer Kirche ist 
zu Gott hin gewandt geopfert und gebetet worden. Gott hat Moses nicht 

1 Una Voce, Grundsatzerklärung der Gruppe •Maria" München-Rom. Verantwortlich 
für die Erklärung zeichnet Univ.-Prof. Dr. Reinhard Lauth, München. 



Das Opfer der Messe 91 

umsonst so minutiöse Kultgesetze geoffenbart . . . Das heilige Opfer zum 
Volk gewandt, an sich schon falsch, wird zumeist um einen viel zu hohen 
Preis ermöglicht, nämlich durch die Entfernung der heiligen Eucharistie 
aus dem Mittelpunkt der Kirche. Damit wird das Opfer nicht mehr vor 
dem gegenwärtigen Allheiligen dargebracht. Wir betrachten diese Maß- 
nahme als den Anfang des Greuels der Verwüstung, von dem der Prophet 
Daniel gesprochen hat .. .". Uns interessiert hier weniger die eigenartige 
Fixierung auf den Tabernakel und dessen seltsame Gleichsetzung mit 
Eucharistie überhaupt, uns geht es um die hier zum Vorschein kommenden 
Vorstellungen vom Opfercharakter der heiligen Messe. Zweimal wird in 
den wenigen Zeilen betont, wir müßten vor dem Allerheiligsten (Allhei- 
ligen), gemeint ist: vor dem Tabernakel (bzw. dem im Tabernakel gegen- 
wärtigen Gott) das heilige Opfer darbringen. Wie ist das zu verstehen? 
Wird hier zwischen Vater und Sohn gar nicht mehr unterschieden? Ist 
Christus selbst gedacht als Opferempfänger? Der Empfänger welchen 
Opfers? Schaut er zu bei seinem eigenen Opfer? Oder ist das Meßopfer 
verstanden als Darbringung unserer irdischen Gaben an Christus? 
Befremdlich wirkt auch die Einreihung des Meßopfers in die Kette der 
heidnischen und alttestamentlichen Opfer und der Hinweis auf die 
mosaischen Kultgesetze. Sagt das Neue Testament nicht überdeutlich, daß 
die heidnischen und alttestamentlichen Opfer durch Christi Opfer, das den 
Neuen Bund stiftete, abgelöst und überholt sind? Ist christlicher Gottes- 
dienst nicht alles andere als eine Fortsetzung dieser Reihe kultischer 
Opfer? Wir wollen hier auf diese Fragen nicht im einzelnen eingehen. Die 
oben zitierten Sätze sollen vielmehr ansichtig machen, daß sich hinter der 
herkömmlichen Auffassung vom Meßopfer Vorstellungen verbergen, 
welche dem theologischen Wesen der Eucharistiefeier nicht gerecht wer- 
den, sondern das Vermächtnis Christi an die Kirche in seiner Eigenart und 
Einzigartigkeit mißdeuten. 

Ein Neubedenken dieses Themas ist um so drängender, seit wir den 
Meßkanon in der Muttersprache beten. Denn nun kommt zum Bewußt- 
sein, daß der ehrwürdige Text, der eindringlich und immer wieder vom 
Opfer redet, dies auf eine Weise tut, die fast notwendig zu Mißver- 
ständnissen Anlaß geben und das durchschnittliche Verständnis vieler 
Katholiken in unguter Weise beeinflussen muß. Da werden noch vor der 
Konsekration die von uns auf den Altar gelegten Gaben und Geschenke 
als makelloses Opfer bezeichnet, das wir darbringen für die heilige, katho- 
lische Kirche. Da heißt es nach der Wandlung: So bringen wir aus deinen 
Gaben (gemeint sind die Früchte des Feldes, Brot und Wein2) das reine, 

2 Dabei wird noch der Gedanke mitklingen, den Irenäus mit dem Blick auf die materielle 
Komponente unserer Opfergabe gegen die Gnosis so stark betont hat, daß wir . . . dem 



Theodor Schneider 92 

heilige und makellose Opfer dar. Und wenn gleich in der nächsten Strophe 
auch Brot und Wein Melchisedechs das •reine Opfer, die heilige Gabe" 
genannt werden (übrigens ohne Textfundament in der Genesis und im 
Hebräerbrief, der doch gerade diese Typologie ausführt!3), dann hat man 
plötzlich das beklemmende Gefühl, auch der Kanon der Messe sei (wenig- 
stens an diesen Stellen) getragen von einem alttestamentlichen, ja von 
einem allgemein-religionsgeschichtlichen, dinglichen Opferbegriff, und 
man sieht nicht, wie solche Formulierungen mit der Opfertheologie des 
Hebräerbriefes in Einklang zu bringen sind. 

Dort heißt es nämlich: 

•Gewiß hatte auch der frühere Bund Bestimmungen für den Got- 
tesdienst und das irdische Heiligtum . .. Es liegt darin ein sinnbild- 
licher Hinweis auf die anbrechende neue Zeit. Damals wurden Gaben 
und Opfer dargebracht, die nicht die Kraft hatten, den Opfernden im 
Gewissen ans Ziel zu führen, denn es handelt sich nur um irdisch-ver- 
gängliche Satzungen über Speise und Trank und allerlei Waschun- 
gen, die nur bis zum Anbruch der Neuordnung auferlegt blieben. 
Christus aber ist als Hoherpriester der künftigen Heilsgüter erschie- 
nen und in das erhabene, vollkommene Zelt eingetreten, das nicht 
von Menschenhand gefertigt ist, das heißt nicht dieser irdischen 
Schöpfung angehört. Auch nicht durch Blutopfer von Böcken und Stie- 
ren trat er in das Heiligtum ein, sondern indem er sein eigenes Blut 
vergoß und dies ein für allemal, und so bewirkte er eine Erlö- 
sung für alle Zeiten ... In den Himmel selbst ist er eingegangen, um 
nun vor Gottes Angesicht unsere Sache zu führen. Und nicht 
öfter brauchte er sich darzubringen, so wie der Hohepriester all- 
jährlich durch fremdes Blut in das Allerheiligste einging .. ., sondern 
ein für allemal ist er zur Erfüllung der Zeiten erschienen, um 
durch sein Opfer die Sünde zu tilgen .. . Jeder Priester stand Tag für 
Tag im heiligen Dienst und immer wieder brachte er die gleichen 
Opfer dar, obwohl diese nie die Kraft hatten, Sünden hinwegzuneh- 
men. Dieser eine aber hat nur ein Opfer für die Sünden dar- 
gebracht, um dann für immer zur Rechten Gottes zu sitzen ... Durch 
ein einziges Opfer hat er für immer die Geheiligten zur 
Vollendung geführt . . . Einen erhabenen Priester über dem Hause 
Gottes besitzen wir, darum lasset uns aufrichtigen Herzens hinzu- 
treten in voller Zuversicht des Glaubens" (9, 1. 9.14. 21. 24. 28). 

Herrn der Schöpfung das darbringen, was er selbst geschaffen hat" (J. A. Jungmann, Mis- 
sarum Sollemnia3, II, 279). 
3 Vgl. V. Hamp, Melchisedech als Typus, in: Pro mundi Vita, Festschrift zum Eucharisti- 
schen Weltkongreß 1960, München 1960, 7-20. 



Das Opfer der Messe 93 

Christi Opfer löst also alles bisherige Opferhandeln ab. Sein Opfer, die 
Hingabe seines Lebens und darum ein für allemal dargebracht, ist der 
Grund des Neuen Bundes, unseres Heiles. Kann es nach ihm überhaupt 
noch ein menschliches, vor Gott gültiges Opfer geben? 

Durch eine solche Frage soll nun keinesfalls, in Wiederholung des refor- 
matorischen Einwands, der Eindruck erweckt werden, als sei von den Aus- 
sagen der Heiligen Schrift her der Opfercharakter der Messe in Abrede 
zu stellen. Wenn das Konzil von Trient definiert hat, die Messe sei ein 
•wirkliches und eigentliches Opfer" (DS 1751), dann ruht dieser Satz (wie 
noch näher zu zeigen) auf der klaren Aussage des Neuen Testaments auf. 
Aber es ist gleichzeitig zu betonen, daß jede Beschreibung des Opfer- 
charakters der Messe mit den unumstößlichen, eindeutigen Formulierun- 
gen des Hebräerbriefes in Einklang zu bringen ist, daß sie die Wahrheit 
vom einen Opfer Christi zum Fundament haben muß. 

Wir können also nicht von vornherein ausschließen, daß es bei diesem 
Thema nicht nur um die Korrektur falscher Vorstellungen bei einigen 
Christen geht, sondern auch um eine Verdeutlichung unseres Sprechens 
vom Opfer in den Texten der heiligen Messe, vor allem im Kanon. Wenn 
nämlich der Kanon der Messe seine eigentliche Aufgabe erfüllen soll, 
nämlich Verkündigung des eucharistischen Geschehens zu sein - eine Ver- 
kündigung, die der Kirche aufgetragen ist, und in die sie, als ihrem Herrn 
geeint, selbst mit all ihrem Tun eingeht -, dann hängt Entscheidendes 
davon ab, daß seine Worte nicht nur ehrwürdig und bildkräftig sind, son- 
dern bibeltheologisch richtig, oder besser gesagt, daß sie den Glauben der 
Kirche genau wiedergeben. Andererseits ist gerade deshalb äußerste theo- 
logische Sorgfalt am Platz, denn es wäre eine fatale Entwicklung, wenn 
zu einer Zeit, da die evangelische Theologie den Opfercharakter der 
Eucharistie wiederentdeckt4, unsere neuen Kanontexte mit einer falschen 
Opferterminologie auch den Opfergedanken selbst eliminieren würden5. 

Was ist der Glaube der Kirche über das Meßopfer?6 Nach der traditio- 
nellen dogmatischen Methode, die sich allerdings erst spät, im 18. Jahr- 
hundert, durchgesetzt hat7, müßten wir eigentlich mit den verbindlichen 

4 Vgl. W. Averbeck, Der Opfercharakter des Abendmahles in der neueren evangelischen 
Theologie, Paderborn 1967. M. Thurian, Eucharistie. Einheit am Tisch des Herrn?, Mainz 
1963. 
5 Vgl. zu unserem Anliegen das Sonderheft des Liturgischen Jahrbuches über das eucha- 
ristische Hochgebet 18 (Münster 1968) Heft 1. Es ist undifferenziert und äußerst unglück- 
lich, zu sagen: •Kurz, der Akzent verschiebt sich vom kultischen Opfer auf das Engage- 
ment der Gläubigen füreinander, so wie der Herr es getan hat" (H. Wegmann, Neue 
Eucharistiegebete in Holland, a. a. 0. 57), wenn das Neue Testament durchgängig genau 
dieses •Engagement" Christi und der Gläubigen als das kultische Opfer beschreibt! 
6 Das Folgende will keine erschöpfende Darstellung des Themas sein; es sollen nur die 
wesentlichen Gesichtspunkte zur Sprache gebracht werden. 
7 In der Abfolge von: 1. Lehre der Kirche, 2. Schrift und Tradition, 3. Spekulative Durch- 



Theodor Schneider 94 

Definitionen von Trient beginnen. Damit ständen wir aber sofort in der 
sehr zeitgebundenen und zeitbedingten Diskussion des 16. Jahrhunderts. 
Halten wir uns lieber an den Wunsch der Väter des jetzigen Konzils: •Die 
dogmatische Theologie soll so angeordnet werden, daß zuerst die bibli- 
schen Themen selbst vorgelegt werden, dann erschließe man . .. die wei- 
tere Dogmengeschichte", und der Versuch einer spekulativen Durchdrin- 
gung solle stets bestimmt sein von den Erfordernissen der heutigen Zeit8. 

II. Die Rede vom Opfer im Neuen Testament 

Werfen wir also zunächst einen Blick auf das Neue Testament9. Das 
scheint auf Anhieb unserem Bemühen nicht sehr günstig zu sein, denn die 
Verkündigung der Apostel läßt eine verblüffende Zurückhaltung erken- 
nen, was die Opferterminologie angeht. •Die apostolische Kirche vermei- 
det es geflissentlich und mit Bedacht, Sakralbegriffe für Orte, Zeiten, 
Riten, Sachen und Personen zu gebrauchen, die den Verdacht eines neuen 
Kultes neben den vorfindlichen heidnischen und dem jüdischen aufkom- 
men lassen könnten"10. Zwar sind im Neuen Testament fast vierzigmal die 
Worte ftvoia und Jtgoacpooa gebraucht, aber kein einziges Mal direkt von 
der Eucharistiefeier. Überwiegend ist der atl. Opferkult damit gemeint, 
achtmal ist damit der Opfertod Christi bezeichnet11, dreimal werden wir 
selbst die Opfergabe genannt, unsere Nächstenliebe (zweimal) oder unser 
Lobpreis Gottes (zweimal). Andererseits ist auffällig, daß dieselbe litur- 
gisch-priesterliche Redeweise mit großer Unbekümmertheit gebraucht 
wird für die Verkündigung der Apostel und das Leben der Christen12. So 
sagt etwa Paulus, er sei •Liturge Christi Jesu für die Heiden, beauftragt 
mit dem priesterlichen Dienst der Verkündigung der Heilsbotschaft Got- 
tes, damit meine Opfer gäbe, das sind die Heiden, Gott wohlgefällig werde 
und im Heiligen Geiste geheiligt" (Rom 15, 16). Die Menschen sind die 
Opfergabe, die durch den Dienst der Apostel zu Gott gebracht wird18. Der 

dringung vgl. W. Kasper, Die Methoden der Dogmatik, Einheit und Vielheit, München 
1967,21. 
8 Dekret über die Priesterausbildung, Nr. 16. 
9 Vgl. R. Schnackenburg, Opfer, IV. im NT, LThK 7 21962, 1172-1174; H. Kahlefeld, 
Neutestamentliche Betrachtungen zu der Frage •Profan oder Sakral" in: Liturgie und 
Mönchtum, Das Sakrale im Widerspruch, Laacher Hefte 41 (1967) 33-48; H. Schürmann, 
Neutestamentliche Marginalien zur Frage der •Entsakralisierung", in: Der Seelsorger 38 
(1968) 38-48 (Januar), 89-104 (März). 
10 H. Schürmann, a. a. 0. 45. 
11 Man darf allerdings nicht übersehen, daß im NT auch außerhalb dieser Termini kul- 
tische Vorstellungen auf Jesu Tod übertragen werden. 
12 Vgl. etwa Phil 2, 17; Rom 1, 9; 12, 1. 15, 15 f.; 1 Kor 9, 13; 2 Kor 2, 15; 2 Tim 4, 6. Jak 
1, 27; dazu: J. Beck: Sakrale Existenz, in: M. Th. Z. 19 (1968) 17-34. 
13 Vgl. J. Ratzinger, Sentire Ecclesiam. in: Geist und Leben 36 (1963) 324 f. 



Das Opfer der Messe 95 

entscheidende Umbruch, der sich hier vollzogen hat, ist etwas anderes als 
eine Spiritualisierung des Opferbegriffs14. Die verwendeten Kultbegriffe 
werden •christologisiert", d. h. sie erhalten einen neuen (aber durchaus 
kultischen!) Sinn durch ihre Anwendung auf das Erlösungswerk Christi 
und ihren Gebrauch zur Deutung des Lebens und Sterbens der Getauf- 
ten15. 

Wie gibt sich dieser neue, christologische Sinn des Opferbegriffs im ein- 
zelnen zu erkennen? Genauer: In welchem Zusammenhang steht die 
Eucharistiefeicr mit dem Opfer Christi und der Christen?16 

1. Die zentrale Aussage über die Eucharistie als Opfer Christi erhalten 
wir-wenn auch bezeichnenderweise ohne die antike Sakralsprache - in den 
Einsetzungsberichten selbst, die ja für alles Sprechen von der Eucharistie 
der eigentliche Maßstab sind und bleiben17. Es fällt auf, daß sich die 
Worte bei Matthäus (26, 28) und Markus (14, 24): •Dies ist mein Blut des 
Bundes", von den Worten bei Lukas (22, 20) und Paulus (1 Kor 11, 25): 
•Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blute" unterscheiden. Die 
zunächst scheinbar nur geringfügige Abweichung im Wortlaut läßt in 
Wirklichkeit einen gänzlich verschiedenen alttestamentlichen Hintergrund 
durchscheinen. 

Die Formulierung des Markus (und Matthäus): •Dies ist mein Blut" 
knüpft unmittelbar an die Bundestheologie und Kulttheologie des Buches 
Exodus an. Dort heißt es: Hierauf nahm Moses das Blut und besprengte 
damit das Volk und sprach: Seht das Blut des Bundes, den der Herr mit 
euch geschlossen aufgrund dieser Satzungen" (24, 8). Durch das Wort vom 
Bundesblut wird also das Abendmahlsgeschehen mit dem Opfergedanken 
gekennzeichnet; •die Liturgie des Lebens und Sterbens Jesu wird als Bun- 
desopfer ausgelegt"18, das den Dienst des Moses überhöht und vollendet. 

Die Formulierung des Paulus (und des Lukas): •Dies ist der neue Bund" 
knüpft an die prophetische Tradition an, ebenso wie der Hebräerbrief, der 

14 Man kann höchstens von einer Vergeistigung sprechen im Sinn einer •Pneumatisie- 
rung", einer Neubestimmung durch das Pneuma des Herrn, also einer Christologisierung. 
Vgl. Schürmann, a. a. 0. 46/47. 
15 Vgl. Ph. Seidensticker, Lebendiges Opfer (Rom 12, 1). Ein Beitrag zur Theologie des 
hl. Paulus, Münster 1954 (vor allem § 9: Die Christusgemeinschaft der Gläubigen als 
kultische Heilswirklichkeit. § 10: Das Hohepriestertum Christi und der Gottesdienst der 
Gemeinde). •Die alten Begriffe und Vorstellungen versagen, in ihrer Verwendung für die 
ntl. Gegebenheiten müßten sie samt und sonders in Anführungszeichen gesetzt werden" 
(a. a. O. 327); vgl. auch H. Kahlefeld, a. a. 0. 45 f. 
16 Daß der Kreuzestod Christi im kultischen Sinn ein Opfer ist, können wir hier als selbst- 
verständliche Botschaft des NT voraussetzen. 
17 Die folgenden Ausführungen über die Einsetzungsberichte geben im Wesentlichen die 
Ausführungen J. Ratzingers wieder: Ist die Eucharistie ein Opfer?, in: Concilium, April 
1967, 299-304. 
18 J. Ratzinger, a. a. O. 301. 



Theodor Schneider 95 

den Propheten Jeremias (31, 31 f.) zitiert: •Fürwahr Tage kommen - 
Spruch des Herrn -, da schließe ich mit dem Haus Israel und mit dem 
Haus Juda einen neuen Bund, nicht dem Bunde gleich, den ich mit ihren 
Vätern schloß ... Vielmehr soll der Bund so sein: Ich lege mein Gesetz in 
ihr Inneres und schreibe es ihnen ins Herz" (Hebr 8, 8 f.). Die prophetische 
Rede vom Neuen Bund ist fast immer verbunden mit einer scharfen Kri- 
tik an der Veräußerlichung des alttestamentlichen Kultes, etwa im Sinne 
des Propheten Osee: •Liebe will ich, nicht Opfer, Gotteserkenntnis, nicht 
Brandopfer" (6, 6). Mit dem Wort vom Neuen Bund klingt also eine ganz 
andere Stimme alttestamentlichen Denkens an. Durch diese Formulierung 
erscheint das Abendmahl •als die Überwindung des Kultes und des Opfer- 
wesens durch den, der keine Stiere und Widder, sondern wahrhaft sich 
selbst darbringt"19. An die Stelle der Sachopfer ist die Hingabe Jesu Chri- 
sti selbst getreten. 

Diese unterschiedlichen, ja gegensätzlichen alttestamentlichen Hinter- 
gründe finden allerdings ein gemeinsames Zentrum in dem unscheinbaren 
und doch so gewichtigen Wort •für". •Für uns, für die Vielen" vergießt 
Jesus sein Blut. Mit diesem Wort kommt nämlich die entscheidende Aus- 
sage vom leidenden Gottesknecht in den Abendmahlstext hinein. •Er 
trug die Sünde der Vielen und trat für die Abtrünnigen ein", heißt es in 
dem Lied vom Gottesknecht bei Isaias (53, 12). Dieses Lied spricht eine 
Erkenntnis aus, die Israel in der babylonischen Verbannung gewann, fern 
vom Tempel und seinem Kult, nämlich •daß die Leidensgeschichte des 
Volkes selbst den Kult und das Opfer vor Gott darstellt, nicht irgendein 
Ritus ". Das war • eine neue und zentralere Form des Opfers... als der Tem- 
pel sie bieten konnte, nämlich das Martyrium"20. Wenn Jesus die Gottes- 
knechtsidee aufgreift und damit sein Sterben deutet, dann heißt das 
zugleich für beide Formen des Textes, daß alle rituellen Opfer an ihr 
Ende gekommen sind, daß der Neue Bund durch ein wahrhaft neues Opfer 
vollzogen wird, durch das Martyrium, die Ganzhingabe Jesu Christi an 
den Vater für uns. 

Die kultische Gegenwart dieser Hingabe Jesu wird nicht nur im Kelch- 
wort ausgesprochen, in dem •Blut Christi gleichbedeutend ist mit seiner 
Person im Augenblick des Todes und gleichbedeutend mit dem Blutver- 
gießen Christi, d.h. seinem Sterben"21. Zum selben Ergebnis gelangen 
wir, wenn wir der Bedeutung des Brotwortes nachgehen: •Mein Leib für 
euch hingeben". Ohne Mühe läßt sich zeigen, daß in der vom hebräischen 
Menschenbild geprägten Ausdrucksweise Leib hingeben soviel heißt wie 
Leben hingeben, und an einigen Stellen des Neuen Testamentes steht da- 

19 J. Ratzinger, a. a. O. 301. 20 Ebd. 302. 
21 Ph. Seidensticker, a. a. 0. 155. 



Das Opfer der Messe 97 

für wie selbstverständlich: sich selbst hat er für uns hingegeben22. •Von 
dieser Erkenntnis aus bestimmt sich auch die nähere Vorstellung der Hin- 
gabe Jesu in den Tod. Sie ist primär nicht opferkult-technisch als Tren- 
nung des Leibes vom Blut oder von der Seele, sondern martyrologisch von 
der Ganzhingabe der Person zu verstehen. Der alttestamentliche Gottes- 
knecht nimmt die Sünden der Vielen auf sich, er steht an ihrer Statt und 
trägt als Stellvertreter ihre Schuld ab, indem er sein Leben in den Tod 
gibt23." 

Die Eucharistiefeier ist das Gedächtnis dieser Hingabe Jesu Christi in 
den Tod. Damit ist ein weiteres Schlüsselwort der Einsetzungsberichte des 
paulinischen Typs genannt, nicht nur weil darin der Auftrag zur steten 
Wiederholung gegeben ist, sondern vor allem auch weil damit die Weise 
des Ineinander von Selbsthingabe Christi und Mahlfeier ausgedrückt 
wird. Memoria, dvd[iVT]ai5, ist ein Kernbegriff der alttestamentlichen Kult- 
feier. Beim Paschamahl etwa bedeutete Gedenken nicht ein bloßes •Den- 
ken an" die Heilstaten der Befreiung, sondern das Innewerden, das geden- 
kende Eintreten in Gottes geschichtliches Handeln. •Indem Israel der 
Heilsgeschichte gedenkt, empfängt es sie als Gegenwart, tritt es in diese 
Geschichte ein und wird ihrer Wirklichkeit teilhaft24." Mit diesem Wort 
memoria kennzeichnen die Einsetzungsberichte die Gegenwart des Opfers 
Christi im Mahl. Ähnliche Bedeutung hat der erklärende Zusatz des hei- 
ligen Paulus im 1. Korintherbrief: •So oft ihr dieses Brot eßt und diesen 
Kelch trinkt, verkündet ihr den Tod des Herrn bis er kommt" (11,26). 
Auch dieses Verkündigen, •x.fXTa.yyi'kXziv, ist kein •Reden über", keine 
erläuternde Predigt, sondern Ansage, Proklamation, welche die Wirk- 
lichkeit des heilschaffenden Todes gegenwärtig macht25. 

2. Wenn das Wesentliche des Opfers Christi und damit das Besondere 
und Neue des neutestamentlichen Opfers in dem Satz ausgedrückt ist: •Er 
hat sich (für uns) hingegeben"28, wenn also Jesus Christus, •der sich selbst 
kraft seines ewigen Geistes als makelloses Opfer Gott dargebracht hat" 
(Hebr 9, 14), das neue Opfer und der neue Priester ist27, dann muß es fast 
notwendig zu Akzentverschiebungen und Verzerrungen führen, wollte 
man den Opfercharakter der Messe unter einen allgemeinen religions- 

22 Z. B. Gal 1, 4; 2, 20; 1 Tim 2, 5 f.; Tit 2, 14; Eph 5, 25. 
28 J. Betz, Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Väter, II, 1, Freiburg 1961, 40. 
24 J. Ratzinger, a. a. O. 303. 
25 Vgl. Ph. Seidensticker, a. a. 0. 275. 
24 Ph. Seidensticker, a.a.O. 173, 190-203, 279; vgl. auch die Untersuchung von M. ten 
Hompel, Das Opfer als Selbsthingabe und seine ideale Verwirklichung im Opfer Christi, 
mit besonderer Berücksichtigung neuerer Kontroversen (Freiburg 1920), die zwar mit 
mancherlei überholter Problematik befrachtet ist, aber diesen Kerngedanken eindeutig 
und gültig herausstellt. 
27 Vgl. die Zusammenfassung der Studie Ratzingers, a. a. O. 303. 



Theodor Schneider 98 

geschichtlichen Opferbegriff fassen28. Zwischen der Selbsthingabe Christi, 
dem Kern des Meßopfers, und den vorchristlichen Kulten, die auf einer 
Trennung von Priester und Opfergabe beruhen, bestehen fundamentale 
Unterschiede. Denn die Selbsthingabe, die Hingabe einer Person, läßt sich 
nicht in Subjekt und Objekt aufspalten, wie es der Doppelcharakter des 
vorchristlichen Opfers (dingliche Gabe und sittliche Tat) tut. Viel wichti- 
ger für den kultischen Charakter der Selbsthingabe Christi ist die unmit- 
telbare Initiative Gottes des Vaters an diesem Opfergeschehen, wie sie 
Johannes und Paulus immer wieder verkünden. Er ist der Urheber dieses 
Opfers, da er •seinen eigenen Sohn nicht schonte, sondern ihn für uns alle 
dahingab" (Rom 8, 32; vgl. 1 Jo 4, 10). Dem Willen des Vaters entspricht 
die Gehorsamstat des Sohnes. Durch beides geschieht eine entscheidende 
Personalisierung des Kultes. Von nun an kann es in Gottesdienst und Kult 
nicht mehr um dingliche Leistung gehen, sondern nur noch um liebende 
Hingabe. •Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt 
für seine Freunde" (Jo 15, 13). 

3. In den Gedanken der Selbsthingabe, als der Mitte des neutestament- 
lichen Opfers, mündet auch die andere wichtige Linie der neutestament- 
lichen Botschaft: Die Eucharistie ist nicht nur Ausdruck und Gegenwart 
des Opfers Christi, sondern zugleich des Opfers der Christen29. Auf dem 
stellvertretenden Sühnetod des Erstgeborenen der Schöpfung beruht jede 
christliche Existenz. Durch die Taufe •seinem Tod gleichgeformt" (Phil 
3, 10), ist das Leben der Christen Christi Leben (Gal 2, 20), sind die im 
Glauben ertragenen Leiden letztlich •Christusleiden" (Kol 1,24). Die 
ganze Passionsmystik des Apostels Paulus lebt von diesen Gedanken 
(2 Kor 4, 10-11). •Das Mitsterben und Mitgekreuzigtwerden der Gläubi- 
gen in der Taufe läßt den neugeborenen Christen am Opfertode Christi 
teilnehmen und prägt seinem ganzen irdischen Leben, das unter der 
Signatur und der Wirkkraft dieses Opfers steht, bis zu seinem Tode die 
kultische Bestimmung ein30." In der Selbsthingabe der Christen wird die 
Hingabe Christi also zu einem Geschehen, das sich bis zum Ende der Zei- 
ten durch die Geschichte zieht. Der prägnanteste Ausdruck dieser Tatsache 

28 Auch K. Rahner geht in seiner (in mancher Hinsicht bahnbrechenden) Untersuchung: 
Die vielen Messen und das eine Opfer (2. Aufl. Freiburg 1966, herausg. v. A. Häußling) 
bewußt und betont von einem allgemeinen Begriff des Opfers aus (24 f.). Aber gerade aus 
diesem Ansatz erwachsen ihm bei der Beschreibung der kultischen Gestalt des Opfers 
erhebliche Schwierigkeiten, der biblischen Aussage gerecht zu werden (vgl. 33 f.). 
29 Diese Linie arbeitet vor allem H. U. v. Balthasar heraus, Die Messe als Opfer der 
Kirche? in: Spiritus Creator. Skizzen zur Theologie III. Einsiedeln 1967, 166-217. Er weist 
im Anschluß an L. Bouyer, Eucharistie, Theologie et Spiritualite de la priere eucharisti- 
que, Tournai 1966 u. a. nach, wie der Gedanke des Mitopferns aus dem Denken des Alten 
Testamentes erwächst. 
30 Ph.Seidensticker, a.a.O. 251. 



Das Opfer der Messe 99 

ist die Mahnung des heiligen Paulus im Römerbrief: •Bringet euch selbst 
(euren Leib!) als lebendige, heilige, Gott wohlgefällige Opfergabe dar, als 
euren geistigen Gottesdienst" (12,1). Durch die Worte {hwria und XatoEia 
erfährt das geisterfüllte, gläubige Leben eine ausgesprochen kultische 
Kennzeichnung. In dem Begriff •lebendiges Opfer" sind Kreuzestod und 
christliches Leben zu einer kultischen Gemeinschaft im Geiste Christi ver- 
bunden, durch Christus ist auch die Kirche, sind auch die Christen Opfer 
und Priester zugleich. 

Dieser Sachverhalt kristallisiert sich in der Feier der Eucharistie, denn 
•der Segenskelch, den wir segnen, ist die Gemeinschaft mit dem Blute 
Christi" (1 Kor 10, 16), und durch das Essen von dem einen Brot werden 
die Vielen zu einem Leib, zu seinem •Leib", der sich dem Vater hingibt31. 
Das Ziel dieser feierlichen Anamnese ist ja nicht die Verwandlung sündi- 
ger Menschen in die lebendige, Gott gefällige Opfergabe. •Im Herren- 
mahl ist für den in der Gemeinschaft der Kirche stehenden Gläubigen die 
letzte erreichbare Höhe seines Lebens für Gott und vor Gott gegeben, die 
vollkommenste Verwirklichung von Rom 12, 1, sich selbst als •ftuaia t,woa 
hinzugeben in der Opfereinheit mit Christus"32. 

Brechen wir hier zunächst ab und halten die Frage, was diese biblischen 
Gedanken nun konkret für unsere Auffassung vom Meßopfer bedeuten, 
zurück, bis wir einen wenigstens flüchtigen Blick auf die Überlieferungs- 
geschichte dieser Botschaft getan haben. 

III. Die Überlieferung der Botschaft vom Opfer 

Ganz allgemein kann man im Blick auf die Kirchengeschichte sagen, daß die 
Verkündigung des eucharistischen Mysteriums um so genauer auf der 
Linie der apostolischen Aussage blieb, je personaler die Sicht des Opfers 
war, und daß sich immer sofort eine erhebliche Gefährdung der biblischen 
Auffassung bemerkbar machte, wenn sich eine sachlich-dingliche Betrach- 
tungsweise in den Vorderugrund schob. Letzteres ist schon zu Beginn des 
zweiten Jahrhunderts der Fall. Der 1. Clemensbrief beschreibt den Neuen 
Bund, die Kirche und ihren Kult als spiegelbildliche Entsprechung des 
Alten Bundes und seiner Opfer. Das Gefährliche einer solchen Sicht ist nicht 
zu verkennen: In dem Maße der Leib und das Blut Christi als eine beson- 
dere Opfergabe neben und über dem Blut der alttestamentlichen Opfer er- 

81Vgl. Seidensticker, 276: •Es kann kein Zufall sein, daß Paulus an einer solch entschei- 
denden Stelle die Christusgemeinschaft der Vielen untereinander mit dem gleichen Wort 
o&\ia bezeichnet, das er unmittelbar vorher dem Opferleib Christi in der Eucharistie bei- 
legt." 
32 Ph. Seidensticker. a. a. 0. 279. 



Theodor Schneider 100 

scheint, wird die Einmaligkeit und Einzigartigkeit des Selbstopfers Chri- 
sti verdunkelt. Viel richtiger und geradezu klassisch hat Augustinus be- 
schrieben, was Opfer im Sinn des Neuen Testamentes ist: •Im Brief an die 
Hebräer (13, 16) heißt es: Wohlzutun und mitteilsam zu sein vergesset 
nicht; denn durch solche Opfer gefällt man Gott. Was nämlich im allge- 
meinen Sprachgebrauch Opfer genannt wird, ist nur ein Zeichen für das 
wahre Opfer. Das wahre Opfer aber ist die Barmherzigkeit"3*. Diesen 
Kern des christlichen Opferbegriffs, die liebende Hingabe, wendet er dann 
auf die Eucharistie an, wenn er schreibt: •Die gesamte erlöste Gemeinde, 
das ist die Vereinigung und Gemeinschaft der Heiligen, wird als ein all- 
umfassendes Opfer Gott dargebracht durch den Hohenpriester, der in sei- 
nem Leiden auch sich selbst für uns dargebracht hat, damit wir der Leib 
eines so erhabenen Hauptes seien . . . Das ist das Opfer der Christen: ,Die 
Vielen ein Leib in Christus'"34. Das Opfer Christi wird zum Opfer der 
Kirche, insofern die Christen der Leib des Herrn sind, zum Leib des Herrn 
werden. 

Diese tiefe Schau der Kirche und ihres Opfers war auch im frühen Mit- 
telalter noch sehr lebendig35. Die Reaktion auf die Irrlehre Berengars von 
Tours (t 1088) beeinflußte dann aber in verhängnisvoller Weise die 
eucharistische Lehre und Frömmigkeit des ganzen Mittelalters. Die Frage 
nach der Realpräsenz wurde zum zentralen Thema und leistete nicht nur 
einer statischen Auffassung von der Eucharistie Vorschub, sondern ver- 
dinglichte auch immer mehr die Rede vom Opfer. Je mehr sich der Blick 
aber auf die dingliche Gabe, auf den gegenwärtigen Herrenleib (in der 
Brotgestalt) fixierte, desto mehr trat der personale Aspekt, die Hingabe, 
in den Hintergrund, und um so schwieriger wurde es, die Einheit von 
Kreuzesopfer und Meßopfer verständlich zu machen. W. Massa36 kommt 
zu dem Ergebnis: •Von einer sakramentalen Aktualpräsenz seines Opfer- 
aktes, analog etwa zur Realpräsenz seines Leibes wird nirgendwo gespro- 
chen". Zu einer ausgesprochenen Gefährdung der biblischen Botschaft 
wurde die Tatsache, daß das Meßopfer als eine Art Ergänzungsopfer zum 
Kreuz erschien37. Auch die nominalistische Deutung des Begriffs Memoria 

38 De Civitate Dei X, c. 5 (Corp. Christ. 47, 278). 
34 Ebd. c. 6 (Corp. Christ. 47, 279), zitiert im Dekret des Zweiten Vaticanums über Dienst 
und Leben der Priester, Art. 2. 
35 Vgl. R. Schulte, Die Messe als Opfer der Kirche. Die Lehre frühmittelalterlicher Auto- 
ren über das eucharistische Opfer, Münster 1959. 
36 W. Massa, Die Eucharistie predigt am Vorabend der Reformation, Steyl 1966, 133. 
37 So wird in Predigten des 15. Jhts. die Zuwendung der allgemeinen Erlösung durch den 
Kreuzestod an die einzelnen in der Messe so erklärt: Am Kreuz sei zwar die Sünde im 
allgemeinen (nämlich die Erbsünde) getilgt, aber für die persönlichen Sünden sei die Dar- 
bringung des Meßopfers nötig. Massa, a. a. O. 132. Vgl. F. Clark, Eucharistie Sacrifice 
and the Reformation, London 1961, 469-503. 



Das Opfer der Messe 101 

hatte unglückliche Auswirkungen38. Die ausgedehnte Lehre von den 
•Meßopferfrüchten", die ihrerseits wiederum heillos verknüpft war mit 
dem Stipendienwesen, tat ein Übriges, um die Eigenständigkeit des Meß- 
opfers extrem zu betonen39. 

All dies läßt den Protest Martin Luthers, der in diese Situation trifft, 
doch in einem verhältnismäßig günstigen Licht erscheinen, denn zunächst 
ist sein Angriff wirklich ein Wiederentdecken der Heilsbedeutung des 
einen Opfers Christi. Wir können darauf hier nicht im einzelnen einge- 
hen40. Aber die Antwort des Tridentinums auf die Eucharistielehre der 
Reformatoren hat für unsere Frage erhebliche Bedeutung. Bei der Durch- 
sicht der zeitgenössischen Literatur41 gewinnt man den Eindruck, daß es 
für die Bischöfe keine leichte Aufgabe war, den Opfercharakter der Messe 
auszusagen, eben weil in der Theologie und in der Predigt bestimmte Fra- 
gen gerade dieses Bereichs jahrhundertelang brachgelegen hatten. Um so 
mehr ist man überrascht in dem Dekret über das Meßopfer die entschei- 
denden biblischen Aussagen deutlich wiederzufinden. Auf einen Sachver- 
halt jedoch müssen wir dabei hinweisen, weil er für die grundsätzliche 
Frage entscheidend wichtig ist, auf die Vermischung der rituellen und der 
dogmatischen Sprechweise, oder anders gesagt: auf die Identifizierung 
eines allgemeinen, religionsgeschichtlichen mit dem biblischen Opferbegriff. 
Im Trienter Dekret sind liturgisch zeremonielle Fragen und dogmatische 
Aussagen nicht zuletzt deshalb miteinander verkoppelt, weil sich der 
grundsätzliche Angriff der Reformation hauptsächlich an praktischen Miß- 
ständen entzündete. Dieses Schillern des Opferbegriffs ist für eine richtige 
Auslegung von großer Bedeutung. Wenn das Konzil z. B. davon spricht, 
daß Christus seinen Aposteln und deren Nachfolgern im Priesteramt auf- 
trug, seinen Leib und sein Blut darzubringen (ut offerrent, DS 1740), dann 
spricht es genau auf der Ebene, auf der es einige Abschnitte weiter erklärt, 
warum man Wasser in den Wein mischen muß, nämlich auf der Ebene des 
Zeichens, der liturgischen Handlung. Es gebraucht hier offerre, darbrin- 
gen, in einer allgemein-kultischen Bedeutung. Der Klang des offerre aber 
ist ein anderer in dem Satz: •Der, welcher sich jetzt durch den Dienst der 
Priester darbringt (off er ens), ist derselbe, der sich damals am Kreuze dar- 

38 Vgl. P. Meinhold - E. Iserloh, Abendmahl und Opfer, Stuttgart 1960, 80-85. 
39 •Das Moment der menschlichen Darbringung hatte sich so sehr selbständig gemacht, die 
innere Bezogenheit auf die Opferhandlung (nicht Opfergabe!) am Kreuz so sehr gelöst, 
daß die Früchte der Darbringung in der Messe schwerlich noch als Auswirkung des Heils- 
werkes Christi erkannt werden konnten." W. Massa, a. a. 0. 134. 
40 Vgl. dazu: W. Averbeck, a. a. O. 9-34 (Luthers Kampf gegen die Messe als Opfer). 
41 Vgl. E. Iserloh, Die Eucharistie in der Darstellung des Johannes Eck. Ein Beitrag zur 
vortridentinischen Kontroverstheologie über das Meßopfer. Münster 1950. E.Mohr, Der 
Opfercharakter der Messe in der Apologia und im Hyperaspismus des Ambrosius Velar- 
gus OP. Speyer 1965. 



Theodor Schneider 102 

brachte (obtulit, DS 1743). Denn hier ist mit offerre die Selbsthingabe 
Christi gemeint im vollen theologischen Sinn des neutestamentlichen 
Opferbegriffs. 

Diese Unterscheidung ist auch von erheblicher Tragweite für die Beur- 
teilung der Meßopfertheorien, die sich in den folgenden Jahrhunderten 
als Auslegung der Trienter Definition ausbildeten42. Je weniger die litur- 
gische und die dogmatische Sprechweise unterschieden wurden, je mehr 
ein irgendwie gedachtes liturgisches offerre einfach mit dem biblischen 
offerre der Selbsthingabe identifiziert wurde, desto mehr empfand man die 
Notwendigkeit, den Akt der Darbringung auf der Ebene des Zeichens, in 
der liturgischen Handlung zu suchen43. Und ungewollt gleiten fast alle 
solche Überlegungen wieder in die alttestamentliche Opfervorstellung ab, 
bis hin zu den Theorien der mystischen Schlachtung oder zu den ausge- 
sprochen falschen Formulierungen einer •Erneuerung" und •Wieder- 
holung" des Kreuzesopfers. 

Auch das heutige Bewußtsein ist noch weithin von solchen Vorstellun- 
gen beeinflußt und geprägt (genau dort liegt vermutlich auch die Wurzel 
für das Unbehagen gegenüber der Rede vom Meßopfer). Gefühlsmäßig 
oder ausdrücklich verlegt man immer noch vielfach den Opferakt der 
Messe in die getrennte Konsekration von Leib und Blut und sieht die Dar- 
bietung an den Vater in der anschließenden Elevation44. Aber die Doppel- 
konsekration ist kein mystisches Bild für die Tötung, sondern •die Ent- 
faltung eines einzigen Gedankens in zweifacher Weise"45, und der Ritus 
der Elevation als Zeigegestus hat eine ganz andere Wurzel und einen an- 
deren Sinn. 

Damit sind wir fast schon mitten in der Frage: Wie müssen wir heute 
die Messe als Opfer Christi und unser Opfer theologisch richtig beschrei- 
ben? 

IV. Thesen über die Messe als Opfer 

1. Das gegenwärtige eine Opfer Christi 

a) Der erste und grundlegende Gesichtspunkt ist die Feststellung: Es gibt 
nur ein Opfer Jesu Christi, das Opfer seines Lebens und Sterbens, seine 
vertrauensvolle Hingabe in die Hände des Vaters um unseretwillen. 
Durch die Hingabe seiner selbst als lebendige Hostie wird Jesus Christus 
42 Vgl. dazu: B. Neunheuser, Meßopfertheorien, LThK 7, 21962, 350-352; H. Lais, Ge- 
danken zu den Meßopfertheorien, in: Auer-Volk, Theologie in Geschichte und Gegenwart 
(München 1957) 67-88. 
43 Auch das jüngst erschienene Buch von W. Hartmann, Oblatio munda, Die Messe als 
Opfer, Wien 1967, geht letztlich kaum über all diese unbefriedigenden Versuche hinaus. 
44 Vgl. M. ten Hompel, a. a. O. 167 f., wo er sich mit Pohles Behauptung auseinandersetzt: 
Entweder ist die Wandlung als solche ein Opferakt oder die Messe ist kein Opfer! 
45 Vgl. Ph. Seidensticker, a. a. 0. 270, 273. 



Das Opfer der Messe 1 OB 

zum Hohenpriester schlechthin, Priester und Opfergabe zugleich, Priester 
weil Opfergabe. Weil seine Hingabe sein Pascha ist, der Durchgang durch 
das Leid in die Herrlichkeit, sein Eintritt in die Erhöhung, deshalb ist sein 
Priestertum ein dauerndes, ewiges Priestertum, denn seine Hingabe für 
uns ist zu einem dauernden •Für-uns-sein" geworden. 

b) Das Selbstopfer Jesu Christi, das Opfer seines ganzen Lebens, das im 
blutigen Kreuzestod seinen unüberbietbaren Ausdruck gefunden hat, be- 
steht in erster Linie nicht in der äußeren Schlachtung und Hinrichtung (die 
ist das Werk sündiger Menschen), sondern in der freiwilligen Hingabe 
Jesu in den Tod. Diese im äußeren Geschehen der Hinrichtung nicht ohne 
weiteres erkennbare freiwillige Hingabe ist im deutenden Wort des 
Abendmahles und im Zeichen der Speise ausgedrückt. Das Abendmahl ist 
die Interpretation, der proklamierende Ausdruck der Todeshingabe Chri- 
sti für uns, die in der Darreichung zur Speise dargestellt und repräsentiert 
wird, denn darin wird Christi Hingabe uns zuteil. 

c) Die Eucharistiefeier ist also die Wirklichkeit des Kreuzesopfers Chri- 
sti in der Gestalt der deutenden Darstellung, in der Gestalt der Memoria, 
in der Weise des dankenden Empfanges seiner Hingabe. Eucharistie ist 
kein Opfer in sich, neben oder zusätzlich zum Kreuz, sondern die Eröff- 
nung des einen sühnenden Opfers Christi auf die konkrete Kirche hin, die 
Zuwendung der Hingabe Christi an die Christen in Raum und Zeit. Die 
Messe ist die Gegenwart des Kreuzesopfers in der deutenden Gestalt des 
Abendmahls, sie ist das eine Opfer Christi46. 

2. Die Messe ist zugleich das Opfer der Christen, das Opfer der Kirche: 
Die Kirche ist der Leib Christi, wir sind seine Glieder. Der opfernde Prie- 
ster ist Christus selbst, der sich uns durch die Mitteilung seines Geistes als 
seine Glieder einverleibt hat. Die Kirche, der menschliche Priester, das 
priesterliche Volk Gottes opfern, weil der Hohepriester opfert, in Ver- 
einigung mit ihm. Er opfert nicht etwas, sondern sich. Die Gabe ist er 
selbst, sein Leben, sein Leib. Sein Leib aber sind wiederum wir. Die 
Opfergabe der Kirche ist also nicht Brot und Wein, ist keine Spende ma- 
terieller Art, sondern Er, ihr Haupt, und damit auch zugleich wir, die 
Glieder seines Leibes. Unser Opfer als Glieder Christi ist die Selbsthin- 
gabe mit Christus an den Vater. •Gott will nicht deine Gabe, sondern 
dich", sagt Augustinus47. Die Opfergabe der Messe ist Christus, aber der 

46 Diese Feststellung wird heute auch von einer großen Zahl evangelischer Theologen 
bejaht, gegen die Meinung der Reformatoren, aufgrund des exegetischen Befundes. Vgl. 
Meinhold - Iserloh, Abendmahl und Opfer, 94. Abgesehen von M. Thurian, Eucharistie, 
bleibt allerdings bei ihnen die zweite, von H. U. von Balthasar ausgezogene Linie bibli- 
scher Aussagen, die die Hingabe der Christen in dieses Opfer Christi einbezieht, weit- 
gehend unbeachtet. 
47 Sermo LXXXII, Migne PL 38, 508. 



Theodor Schneider 104 

ganze Christus aus Haupt und Gliedern, sein Leib, welcher die Kirche ist. 
Weil Christus Priester und Opfergabe zugleich ist, deshalb Priester, weil 
Opfergabe, darum ist auch die Kirche Priester und Opfergabe zugleich, 
deshalb Priester, weil Opfergabe - darum sind auch wir Christen Priester 
und Opfergabe der Eucharistiefeier, Priester weil Opfergabe. 

Insofern die Kirche nichts anderes ist als das fortlebende Christus- 
mysterium, ist auch die Messe nichts anderes als das Kreuzesgeschehen. 
Insofern man aber sagen kann, die Kirche sei •mehr" als der historische 
Jesus Christus, nämlich die Ausfaltung seines Geheimnisses in Raum und 
Zeit, in die Geschichte hinein, - insofern ist auch das Meßopfer •mehr" 
als das historische Kreuzesopfer, nämlich die Ausfaltung dieses Kreuzes- 
opfers in Raum und Zeit, in die Geschichte hinein48. 

3. Das Zeichen, die liturgische Gestalt des Opfers Christi und der 
Christen 
Das sichtbare Zeichen für die Opferhingabe Christi in der Eucharistie ist 
nicht irgendein gedachter oder konstruierter Darbringungsritus während 
oder nach der Konsekration. Die sichtbare Gestalt ist das unter Dank- 
sagung geschehende Mahl, also die ganze eucharistische Feier mit Wort, 
Bereitung und Speisung. Die Einsetzungsberichte bringen die Aussage, 
daß er sich für uns hingibt, in unmittelbarem Zusammenhang mit der Auf- 
forderung zu essen und zu trinken. Sie verstehen diese Aufforderung an- 
dererseits als eine vergegenwärtigende Proklamation, als Verkündigung 
seines Opfertodes. Die isolierende Auffassung der Wandlung als der 
eigentlichen Opferhandlung (und der Kommunion als eines sich daran 
erst anschließenden Opfermahles) wird der Wucht der biblischen Aussage 
nicht gerecht. Diese bedeutet vielmehr, daß •- allen unterschiedlichen spä- 
teren Stilisierungen der Liturgie zum Trotz - das tiefste Opfermoment für 
die Kirche im vollzogenen Mahl liegt, daß somit die ganze Unterscheidung 
der Eucharistie in ,Meßopfer' und ,Sakrament' theologisch hinfällig ist 
und die Grundstruktur verunklärt"49. Die Hingabe für uns, sein •Für-uns- 
sein" findet auf der Ebene des kultischen Zeichens ihren deutlichsten Aus- 
druck in dem Anbieten seiner selbst als Speise für uns. 

Im gleichen Zeichen des Mahles geschieht unsere Teilnahme an seinem 
Opfer. Sein •Für-uns-sein" wird beantwortet durch unser •Für-Ihn-sein". 
Wir sind aber für Ihn, wie das Neue Testament nicht müde wird auszu- 

48 Wir können hier nicht näher auf den tiefschürfenden Vorschlag H. U. v. Balthasars ein- 
gehen, der den evangelischen Bedenken (gegenüber einer zu direkten Identifizierung des 
Opfers Christi und der Christen) Rechnung tragen möchte, indem er unsere Teilhabe am 
Opfer Christi im zustimmenden Entlassen Christi ins Todesschidksal hinein sehen will 
(und damit in die Gefahr einer individualistischen Engführung und der Unterschlagung 
uer sozialen Dimension der Bruderliebe gerät?). 
48 H. U. v. Balthasar, a. a. 0. 195. Vgl. auch J. Betz, Meßopfer, LThK 7 21962, 350. 



Das Opfer der Messe 105 

führen, wenn wir füreinander sind (1 Joh 3, 16). Das Zeichen für diese 
brüderliche Gesinnung aber ist das brüderliche, eucharistische Mahl, in 
welchem wir eins werden untereinander, indem wir eins werden mit ihm. 

Das Zeichen des eucharistischen Mahles, das in der Wandlung bereitet 
und in der Kommunion vollzogen wird, ist als Ganzes der kultische Aus- 
druck des Opfers Christi und der Christen50. Auch der Wortgottesdienst 
ist darin einzubeziehen. 

4. Die Einheit von Eucharistie und christlichem Leben 
Die personale Struktur des Opfers Christi und der Christen trägt in sich 
zwei Grundrichtungen: 

a) Der Vater gibt seinen Sohn für uns in den Tod. In der Speise der 
Eucharistie wird uns diese erlösende und rettende Hingabe Christi zuteil. 
Aus Liebe zu uns schenkt uns der Vater seinen Sohn als Speise zum ewigen 
Leben. In diese Liebesbewegung Gottes zu den Menschen treten wir ein 
durch unsere liebende Hingabe, durch den Einsatz unseres Lebens zum 
Dienst an den Brüdern und Schwestern. 

b) Die Hingabe des Menschensohnes Jesus Christus in das düstere 
Todesschicksal hinein ist aber zugleich das gehorsame, vertrauensvolle 
Überantworten seiner selbst in die Unbegreiflichkeit des Vaters. Dieses 
unbedingte Vertrauen ist höchste Gottesverehrung. So ist die Teilhabe 
an der Eucharistiefeier zugleich in entgegengesetzter Richtung die ver- 
trauensvolle, dankbare Hingabe der Brüder und Schwestern Christi, der 
Glieder seines Leibes, in die Hände des liebenden Vaters und insofern 
der eigentliche Akt der Gottesverehrung des neuen Volkes Gottes, der 
Kirche. 

Wenn wir nach diesen grundsätzlichen Darlegungen zum Schluß noch 
einmal zum altehrwürdigen Text des Meßkanons zurückkehren, dann er- 
scheinen die Bedenken zu Beginn nun vielleicht doch etwas weniger kühn 
und verwegen. Denn inzwischen ist wohl deutlich geworden, daß es ange- 
sichts der Heiligen Schrift (und vollends nach der Reformation) äußerst 
irreführend ist, zu sagen: Segne diese Gaben als das makellose Opfer51, 
oder: Wir bringen es dir dar für deine heilige katholische Kirche52. 

50 •Man müßte die ganze traditionelle Trennung von Messe als Opferhandlung und 
Eucharistie als Opfermahl revidieren ... Biblisch sind Opfer und Mahl untrennbar, bil- 
den ein einziges Eidos miteinander, nicht allein vom Alten Bund her, sondern in der Ab- 
sicht Christi, sich so hinzugeben, daß er gleichzeitig aufgenommen, verzehrt wird", H. U. 
v. Balthasar, a. a. O. 213, Anm. 
51 Schon sehr früh und bis in die jüngste Zeit sind diese •dona" verstanden worden, als 
Gabe Gottes an uns (vgl. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnic?, II, 190, Anm. 17). Aber 
wer will das dieser Formulierung ansehen? 
52 Gemeint ist an dieser Stelle wohl das •Bittopfer", das Fürbittgebet (vgl. J. A. Jung- 
mann, a. a. O. 191 f.). Aber das läßt sich ja deutlich und unmißverständlich sagen. 



Friedrich Wulf \ 06 

Es bleibt also ein dringender Wunsch an die mit der Liturgiereform 
Beauftragten, daß wir bald so (oder ähnlich) beten dürfen: 

•Dich gütiger Vater bitten wir in Ehrfurcht in deinem Sohn, unserem 
Herrn Jesus Christus, mach diese Gaben und Geschenke zum Zeichen sei- 
nes makellosen Opfers. 
Wir bringen uns dir dar a l s deine heilige katholische Kirche .. . Wir 
bringen uns dir dar in Gemeinschaft mit deinem Diener unserem Papst 
und unserem Bischof ... 
Darum feiern wir, deine Diener und dein heiliges Volk das Gedächtnis 
deines Sohnes unseres Herrn Jesus Christus und so bringen wir in diesen 
Gaben mit ihm uns selbst zum Opfer, dir dem erhabenen Gott. 
Mach uns zum reinen, heiligen und makellosen Opfer durch das Brot 
des Lebens und den Kelch des ewigen Heiles ..." 

Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats^ 
Friedrich Wulf SJ, München 

Der priesterliche Zölibat ist eine sehr vielschichtige Wirklichkeit. Theolo- 
gische, anthropologische und soziologische Faktoren haben ihn mitbe- 
stimmt. Seine existentielle Wurzel ist aber eindeutig spiritueller Natur. 
Weder die Möglichkeit einer Verwirklichung innerweltlicher hoher (huma- 
ner oder religiöser) Werte noch aber auch seine •vielfältige Angemessen- 
heit" für den priesterlichen Dienst an sich, auf die sich das Zölibatsgesetz 
der lateinischen Kirche stützt1, genügen zu seiner Wahl. Konkret, im Leben 
des einzelnen, darf er sich letztlich nur aus einem Antrieb des Geistes her- 
leiten2. Er ist eine Gnadengabe, ein Charisma. Das Zweite Vatikanische 
Konzil hat das mit aller Klarheit wieder von neuem herausgestellt3. Erst 
innerhalb dieser spirituellen Grundlegung des Zölibats, die allein seine 
freie Übernahme garantiert und seine Erfüllung ermöglicht, haben die 
objektiven Begründungen ihren Ort und ihre Bedeutung. 

* Der Beitrag wurde für die römische Ztschr. •Seminarium" geschrieben und erschien dort 
im 4. Heft (Okt.-Dez.) 1967, 774-792. 
1 II. Vatikan. Konzil, •Presbyterorum ordinis", 16. 
2 Daß die persönliche Berufung, um wirksam zu werden, noch der Bestätigung durch die 
Kirche bedarf, kann hier außer Betracht bleiben. 
3 Fünfmal wird im Dekret •Presbyterorum ordinis", 16, der Zölibat ein •donum" (gra- 
tiae) genannt. 




