Friedrich Wulf 106

Es bleibt also ein dringender Wunsch an die mit der Liturgiereform
Beauftragten, dafl wir bald so (oder dhnlich) beten diirfen:

»Dich giitiger Vater bitten wir in Ehrfurcht in deinem Sohn, unserem
Herrn Jesus Christus, mach diese Gaben und Geschenke zum Zeichen sei-
nes makellosen Opfers.

Wir bringen wn s dir dar als deine heilige katholische Kirche . .. Wir
bringen un s dir dar in Gemeinschaft mit deinem Diener unserem Papst
und unserem Bischof . . .

Darum feiern wir, deine Diener und dein heiliges Volk das Geddchtnis
deines Sohnes unseres Herrn Jesus Christus und so bringen wir in diesen
Gaben mit ihm uns selbst zum Opfer, dir dem erhabenen Gott.
Mach u n s zum reinen, heiligen und makellosen Opfer dur ¢ h das Brot
des Lebens und den Kelch des ewigen Heiles . . .“

Der christo]ogische Aspektdes priesterlichen Zslibats*
Friedrich Wulf S], Miinchen

Der priesterliche Zolibat ist eine sehr vielschichtige Wirklichkeit. Theolo-
gische, anthropologische und soziologische Faktoren haben ihn mitbe-
stimmt. Seine existentielle Wurzel ist aber eindeutig spiritueller Natur.
Weder die Moglichkeit einer Verwirklichung innerweltlicher hoher (huma-
ner oder religioser) Werte noch aber auch seine , vielfiltige Angemessen-
heit® fiir den priesterlichen Dienst an sich, auf die sich das Zélibatsgesetz
der lateinischen Kirche stiitzt!, gentigen zu seiner Wahl. Konkret, im Leben
des einzelnen, darf er sich letztlich nur aus einem Antrieb des Geistes her-
leiten®. Er ist eine Gnadengabe, ein Charisma. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat das mit aller Klarheit wieder von neuem herausgestellt®. Erst
innerhalb dieser spirituellen Grundlegung des Zélibats, die allein seine
freie Ubernahme garantiert und seine Erfiillung erméglicht, haben die
objektiven Begriindungen ihren Ort und ihre Bedeutung.

* Der Beitrag wurde fir die rémische Ztschr. ,Seminarium® geschrieben und erschien dort
im 4. Heft (Okt.~Dez.) 1967, 774-792.

1 II. Vatikan. Konzil, ,Presbyterorum ordinis“, 16.

* Daf die persénliche Berufung, um wirksam zu werden, noch der Bestitigung durch die
Kirche bedarf, kann hier aufler Betracht bleiben.

3 Finfmal wird im Dekret ,Presbyterorum ordinis“, 16, der Zélibat ein ,donum® (gra-
tiae) genannt.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zolibats 107

Es ist bekannt, dafl diese Begriindungen im Lauf der Jahrhunderte star-
ken Wandlungen unterlegen waren®. Nicht alle, die zugunsten des Zoli-
bats vorgebracht wurden, mégen immer ganz christlich gewesen sein: Die
platonisierende Bewertung des Leibes und der Geschlechtlichkeit ist in der
lehrmifigen und spirituellen Uberlieferung der Kirche erst allmihlich
iiberwunden worden. Aber im Grund waren sie doch der Ausdruck eines
echten, auf tiefer Glaubenseinsicht beruhenden Gespiirs fiir die innere
Affinitit zwischen dem einzigartigen Priestertum Christi und der Ehe-
losigkeit um des eschatologischen Reiches Gottes willen. Die gegen alle
Widerstinde durchgehaltene Auffassung, dafl der priesterliche Dienst des
Neuen Bundes am vollkommensten in der Ehelosigkeit die ihm gemifie
Gestalt habe, ist fiir den gldubigen Christen ein Zeichen dafiir, dafl dies
nicht ohne den die Kirche beseelenden und leitenden Geist geschah?.

Unter den Motivierungen des Zolibats hat eine schon frith einen domi-
nierenden Platz eingenommen: der Kult, die Feier der Mysterien. Die
gottesdienstlichen, heiligen Handlungen, zu denen das Weihesakrament
den Priester in der Gemeinde bevollmichtigt, vor allem die Eucharistie,
schienen vielen die Ehelosigkeit oder jedenfalls die Enthaltsamkeit nicht
nur nahezulegen, sondern zu fordern. Daf} dabei auflerchristliche und alt-
testamentliche Anschauungen mit eine Rolle gespielt haben, ist heute von
allen zugegeben®. Wenn diese auch im Lauf der Zeit immer mehr ver-
christlicht wurden, so ist doch wahr, dafl die vorrangige Begriindung des
Zolibats vom Kult her, der man auch in den offiziellen kirchlichen Doku-
menten bis in die neueste Zeit immer begegnete’, fragwirdig war und
bleibt. Denn zum ersten beruht sie auf einem schr einseitigen, ndmlich
kultischen Priesterbild — das Priestertum wird im Mittelalter gern defi-
niert als potestas in corpus eucharisticum —, das die biblische Sicht des
kirchlichen Dienst-Amtes einengt und verkiirzt. Zum zweiten ist fiir uns
heute nicht mehr leicht einzusehen, warum der Umgang mit Heiligem —
nach Thomas von Aquin sogar schon mit heiligen, geweihten Gefdfien
(Kelch und Patene)® — die Enthaltsamkeit fordern soll.

4 Vgl. Enzyklika ,Sacerdotalis caelibatus®, 18.

5 Fbd., 41.

8 Vgl. RAC V, 363; L. Hédl, Die Lex continentiac. Eine problemgeschichtliche Studie, in:
ZKTh 83 (1961) 332 ff.; E. Schillebeeckx, Het Ambts-Celibat in de branding, deutsche
Ausgabe, Diisseldorf 1967, 39 ff., mit Belegen.

7 So z.B. im Rundschreiben Pius XI. ,Ad catholici sacerdotii“ vom 20.12.1935: ,Ipsa
christiani sacerdotii excelsitas ... summum evincit caelibatus decus illiusque legis oppor-
tunitatem, qua eiusmodi institutum sacris altaris administris praecipitur: qui officio fun-
gitur, quod muneri quodammodo praestat supernorum spirituum ,qui astant ante Domi-
num’, nonne omnio constentaneum est eum caelestem pro viribus vitam agere?* (AAS 28
[1986] 27).

8 Ft sic ordo sacer dicitur qui habet aliquem actum circa rem alignam consecratam. Et
sic sunt tantum tres ordines sacri: scilicet sacerdos; et diaconus, qui habet actum circa



Friedrich Wulf 108

Mit Recht hat sich darum das Zweite Vatikanische Konzil von dieser
Sicht abgewandt. So wie es das Priestertum nicht mehr nur vom Kult, son-
dern von der Teilhabe an der ganzen, ungeteilten Sendung Christi, niher-
hin an dessen dreifachem Amt, an erster Stelle sogar am prophetischen
oder Verkindigungs-Amt her sieht®, motiviert es auch den Zélibat mit
der priesterlichen Sendung, insofern diese ,im Mysterium Christi und Sei-
ner Sendung® ihren Ursprung hat und sich je neu von ihnen herleiten
muff*. Wenn wir darum im folgenden vom christologischen Aspekt des
priesterlichen Zélibats handeln, dann stoflen wir damit in die Mitte des-
sen vor, was das Konzil iiber thn ausgesagt hat. Da aber der Zélibat in
erster Linie ein Charisma, eine Gabe des Geistes ist, werden wir zunichst
nach dem christologischen Aspekt dieser Gabe fragen miissen.

L. Der christologische Aspekt der Ehelosigkeit als Gnadengabe

Die charismatische Begriindung der priesterlichen Ehelosigkeit ist keine
andere als die der Ehelosigkeit im Ordensstand, mégen die dem Evange-
lium entnommenen Motive hier und dort auch verschieden akzentuiert
werden, entsprechend den besonderen Zielen der beiden Berufungen
(das gilt sogar noch einmal innerhalb der sehr unterschiedlichen Ordens-
berufungen). Wo immer darum in den Konzilsaussagen von der Ehelosig-
keit als Gnadengabe die Rede ist (im Priesterdekret ebenso wie im Ordens-
dekret), wird immer der gleiche biblische Grundtopos ,um des Himmel-
reiches willen® (Mt 19, 12) hinzugefiigt'2. ,Himmelreich“ ist die Grund-
wirklichkeit des Neuen Testamentes, Sinn und Mitte der Sendung Jesu.
»Himmelreich® ist die eschatologische Konigsherrschaft Gottes, die Erfiil-
lung der groflen Bundesverheiflung: ,Seht, das Zelt Gottes unter den
Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sein, und
Er wird der Gott-mit-Thnen sein . . . Siehe, ich mache alles neu* (Offb 21,
3.5). In seiner heilsgeschichtlichen Konkretheit ist das Himmelreich des
Evangeliums gegeben im Menschen Jesus, dem Christus. Er ist das letzte
und endgiiltige, die eschatologische Wirklichkeit enthaltende Wort des
Vaters — dessen geschichtliche Selbstmitteilung — an die Menschen, der

corpus Christi et sanguinem consccratum; et subdiaconus, qui habet actum circa vasa
consecrata. Et ideo etiam eis continentia indicitur, ut mundi sint qui sancta tractant (Is
52,11} (S. Th., Suppl. q 87 a 3 ¢).

® ,Lumen gentium*, 25-28; ,Christus Dominus®, 2; ,Presbyterorum ordinis¢, 4-6.

10 Presbyterorum ordinis“, 16.

1 Vgl. F. Wulf, Der Zilibat des Weltpriesters und die Jungfraulichkeit des Ordens-
standes, in: Geist und Leben 35 (1962) 51 ff.

2 _Lumen gentium®, 42; ,Optatam totius“, 10; ,Presbyterorum ordinis*, 16; ,Perfectae
caritatis“, 12.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zolibats 109

Emmanuel, der Gott-mit-uns. Mit Christus und seiner Heilstat ist das Reich
Gottes gekommen und erschienen, ist die Konigsherrschaft Gottes in die
Raumzeitlichkeit unserer Geschichte eingetreten, fiir den Glaubenden sicht-
bar und greifbar geworden. Wer darum in das Reich Gottes gelangen, der
liecbenden Gemeinschaft mit dem Vater teilhaftig werden will, muf sich
glaubend auf Christi Wort, auf ihn selbst einlassen. Im Anruf der Gnade
und im Hinhéren auf diesen Ruf kann es geschehen, dafl der Gerufene in
einer solchen Tiefe des Herzens angeriihrt wird, daf er alles, was er bisher
als erstrebenswert angesehen hat, als belanglos oder sogar als Unwert erach-
tet, er mochte es von sich tun, wie Paulus, der ,angesichts der alles Giber-
treffenden Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn® schreibt: ,Um seinet-
willen gab ich alles auf ..., um Christus zu gewinnen und in ihm erfun-
den zu werden“ (Phil 3, 8.9) — vielleicht fallt es auch gar nicht mehr in
seinen Blick: vor solcher Erfahrung verblassen alle irdischen Werte,
mogen sie in sich noch so hoch sein und als solche erkannt werden.

Hier ist auch der Ort christlicher Ehelosigkeit. Im ,Ergriffensein von
Christus“ (vgl. Phil. 8, 12) kann es sich ereignen, dafl auch die Ehe fiir
einen Menschen keine existentielle Bedeutsamkeit mehr hat, daf} einer im
Sinne von Mt 19, 12 ,eheunfihig® wird — er kann gar nicht mehr heiraten,
eine tiefere Erkenntnis und Erfahrung oder wenigstens ein Ahnen und
eine Sehnsucht hindern ihn daran. Fiir gewdhnlich geschieht das nicht auf
einmal. Die Gabe der Ehelosigkeit ist nicht wie eine materielle Gabe, die
man mit Hinden umfassen kann. Sie ist nicht entweder da oder nicht da.
Ihr gnadenhaftes Begreifen (vgl. Mt 19, 11) wichst meist langsam heran,
ist das Ergebnis eines lingeren, vielleicht abenteuerlichen Weges. Letzt-
lich aber muf sie — soll sie wirklich ,um des Himmelreiches willen® ergrif-
fen werden — aus der Begegnung mit Christus erwachsen, aus der Erkennt-
nis und Erfahrung des Glaubens, dafl mit Christus das Eschaton, das End-
giiltige schon da ist, der Gott-mit-uns, der alles ist in allem (vgl. 1 Kor 15,
28). Von Anfang an, schon im frithen Christentum, gehdrten der christolo-
gische und der eschatologische Aspekt der Ehelosigkeit untrennbar zusam-
men; sie sind nur Aspekte ein und derselben Wirklichkeit's.

Schon daraus erhellt, dafl es nicht in erster Linie die Vorbildhaftigkeit
des jungfriulichen Christus ist, die den Entschlufl zur Ehelosigkeit herbei-
fiihrt. Die Virginitit Christi kommt zunéchst gar nicht ausdriicklich in den
Blick!. Sie wird erst in einer viel spateren Reflexion zur Motivierung der

18 Vgl. E. Peterson, Einige Bemerkungen zu den Anfingen dhiristlicher Askese, in: Frith-
kirche, Judentum und Gnosis, Rom~Freiburg—Wien 1959, 219 £.; G. Kretschmar, Eir Bei-
trag zur Frage nach dem Ursprung friihchristlicher Askese, in: ZThK 61 (1964) 64f.;
F. Wulf, ,Aszese®, in: Handbuch theol. Grundbegriffe (Herausg. H. Fries), I 118, Miin-
chen 1962.

14 Nirgendwo ist im NT im Zusammenhang mit der Ehelosigkeit um des Gottesreiches,



Friedrich Wulf 110

jungfraulichen Lebensweise herangezogen'®. Was einen Menschen bewegt,
»um des Himmelreiches willen® an der Ehe voriiberzugehen, ist nach dem
Ausweis der Evangelien wie auch der iibrigen Schriften des Neuen Testa-
mentes, insbesondere der Apostelbriefe, der Herr selbst, die Einzigartig-
keit und das Zwingende sciner Person, der Anspruch, den er fiir sich
erhebt, das Leben, das er verheifit, die Sendung, die ihn erfiillt und die er
auf andere Ubertrigt, die Autoritit, mit der er kiindet und in seine Nach-
folge beruft. Man sollte darum mit dem Motiv der Nachahmung des jung-
fraulichen Christus sehr zuriickhaltend sein. Es entspricht nicht der bibli-
schen Sicht. Nicht Nachahmung, sondern Nachfolge ist der entscheidende
Faktor jener lebendigen Begegnung mit dem Herrn, in der einer seine
ganze Existenz einsetzt und in Frage stellen 1ifit. Kann man die Virginitit
Christi als solche iiberhaupt nachahmen? Nur in einem analogen Sinn.
Gewifl war Christus ganz Mensch, uns gleich, ansprechbar, empfindend
und leidend wie wir (vgl. Phil 2, 7; Hebr 4, 15). Auch er stand unter dem
Anruf und Anspruch des Vaters, erfuhr in letzter Tiefe die anbrechende
Gottesherrschaft, die Fiille und das Ende der Zeit (vgl. Gal 4, 4). Das alles
riickte die Ehe ans seinem Blick und nahm ihn ganz fiir den Vater, sein
Wort, seinen Willen und seine Herrschaft gefangen. Darin liegt die Ahn-
lichkeit mit der Situation jener, denen der Vater ein ,Begreifen“ (vgl.
Mt 19, 11) des géttlichen Heilsmysteriums gibt, das eheuntauglich macht.
Aber anch die Unéahnlichkeit. Denn Christi menschliches Bewuftsein war
bei aller Gleichheit mit dem nnseren doch wieder einzigartig, mit keinem
anderen vergleichbar®®. Er allein konnte Gott ,seinen“ Vater nennen und
hat es getan. Mag ihm die ganze Tiefe und Weite seiner Sendung und
seines Auftrags vielleicht erst allmahlich aufgegangen sein — im Nachein-
ander echt menschlicher Erfahrung erkannte er immer deutlicher die Tota-
litdt des iiber ihn verfiigenden Gotteswillens (vgl. Hebr 5, 7-9; 2, 18) —,
so war er doch schon vom Erwachen seines menschlichen Bewufitseins an
von ihnen eingefordert. Er ,muflte* in dem sein, was seines Vaters ist
(Lk 2, 49), er ,mufite“ leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen (Lk
24, 26). Dieses aus dem Heilsratschlufl Gottes kommende ,Muf}“, das ihm
auferlegt war und dem er sich in voller Freiheit beugte, schlof eine Ehe

um Christi willen von der Virginitiat Christi die Rede; sie wird vielmehr als selbstver-
stindlich vorausgesetzt. Wo auf sie hingedeutet wird, geschieht es in der theologischen
Perspektive der einzigartigen Mittlerschaft des Erlésers, der als ,Briutigam® mit der
erlosten Menschheit, mit der Kirche ,Hochzeit“ halt (Mt 22,2 ff.; 25,1 ff.; 9, 15; Jo2,14.;
2 Kor 11, 2; Eph 5, 25 f.; Offb 19, 7; 21, 2; 22, 17).

15 Bei den Kirchenvitern noch selten — sie sehen die Virginitit Christi in erster Linie
unter dem Symbol des Sponsus der Virgo-Ecclesia —, in den Texten des Zweiten Vat.
Konzils, in: ,Lumen gentium*, 44, 46, 50; ,Perfectae caritatis®, 1, 25.

*® Daran hilt auch die neuere kritische katholische Exegese fest, vgl. A. Végtle, ,Jesus
Christus® (,.Sendungs- und Selbstbewufitsein Jesu®), in: LThK2 V, 928 ff.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zélibals 111

aus'?. Das ist aber nicht unsere Situation, die Situation eines Menschen,
der von Gott total gerufen wird. Das ,Mufl®, demzufolge ein Christ ,ehe-
untauglich® wird, mag vielleicht fiir ihn selbst heilsnotwendig sein — die
Perikope vom reichen Jiingling und die sich daran anschliefenden Her-
renworte iiber die Gefahren des Reichtums (Mk 10, 17 ff.) legen es nahe —,
es entbehrt aber jener objektiven und universellen Qualitit, die dem
heilsgeschichtlichen ,Muf}“ im Leben Jesu zukam und von der auch der
Mensch Jesus wufite. Zudem vollzieht sich das ,Mussen®, das Nicht-
anders-konnen des Christen nicht unvermittelt, wie bei Jesus, im Ange-
sicht des Vaters, sondern unmittelbar im Angesicht Christi, der die Herr-
lichkeit und den Anspruch des Vaters sichtbar macht und kund tut. Nach-
dem aber ein Mensch einmal die Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches
willen“ ergriffen hat, kann er sich sehr wohl durch die Virginitat Christi
bestétigt finden, seinen Weg als legitim, als echte christliche Moglichkeit
erkennen, sich in der konkreten Ganzheit seines Lebens hineingenommen
wissen in das Geheimnis des einen und einzigartigen Sohnes des Vaters.
Wenn darum auch die Virginitat Christi kein ausdrickliches Motiv fiir das
Ergreifen der Gabe der Ehelosigkeit ist, so kann sie gleichwohl Grund und
Ursprung dafir sein, dafl es diese Gabe iiberhaupt gibt.

In dieser Sicht der theologischen Reflexion riickt die christliche Ehe-
losigkeit in den Zusammenhang der Lebens- und Liebesgemeinschaft zwi-
schen Christus und der Kirche, die schon Paulus (Eph 5, 22 ff.), im Anschlufl
an die Sprachweise der alttestamentlichen Bundestheologie, unter dem
Bild des Ehebundes gesehen hat. Hier erscheint Christus als der Brauti-
gam und die Kirche als Braut: Er hat sie ,als scine Braut geliebt, indem
er sich fir sie dahingab, um sie zu heiligen (Eph 5, 251.); er hat sie als sei-
nen Leib mit sich verbunden und mit der Gabe des Heiligen Geistes reich
beschenkt“8. Im gleichen Sinn kann Paulus aber auch umgekehrt von der
Gemeinde sagen: ,Ich verlobte euch einem einzigen Mann, um euch als
reine Jungfrau Christus zuzufithren® (2 Kor 11, 2). Diese Sicht der christ-
lichen Virginitit als Anteilnahme an der Virginitit der Kirche in ihrem
brautlichen Verhiltnis zu Christus, die die vorherrschende Sicht der Viter
und der Theologie des Mittelalters war, bewahrt den Einzelnen, der um
Christi willen ehelos bleibt, davor, sein personliches Verhaltnis zu Chri-
stus in psychologisch ungesunder Weise als ein individuelles brautliches
Verhiltnis zu sehen. Die Kirche, sagt Bernhard von Clairvaux in seinen
Ansprachen iiber das Hohelied, ,nennt sich kithn und ohne Zaudern

17 Auch wenn dieses ,Mufl“ erst aus der nachosterlichen Reflexion stammen sollte, bleibt
doch die Sache selbst, nimlich das Wissen Christi von seiner heilsnotwendigen Sendung
und der Heilsnotwendigkeit seiner Lebenshingabe bestehen.

18 TLumen gentium®, 39.



Friedrich Wulf 112

Braut ... Wenn sich darum auch niemand von uns aus eigenem heraus-
nehmen mage, seine Seele eine Braut des Herrn zu nennen, so eignen wir
uns dennoch nicht zu Unrecht die Teilhabe an dieser Wiirde an, weil wir
Glieder der Kirche sind, die sich rechtens dieses Namens und dessen, was
dieser Name besagt, rihmt“®. Wenngleich das fir alle Getauften gilt, so-
fern sie lebendige Glieder der Kirche sind, so bringen doch die ,um des
Himmelreiches®, ,um Christi und des Evangeliums willen“ Ehelosen das
brautliche Verhiltnis der Virgo-Ecclesia zu Christus, deren ungeteilte
Liebe zu ihrem Herrn, greifbar zur Erscheinung®. Das ist u. a. ihre
Funktion in der Kirche, stellvertretend fiir alle Briider und Schwestern.
»Die konkrete Darlebung ihrer Jungfriulichkeit mufl (darum) so gestaltet
werden, daf sie diese Anzeigefunktion in dem jeweiligen konkreten
geschichtlichen Milieu, in dem sie gelebt wird, auch wirklich deutlich aus-
tben kann“*!. Thr Leben als Einzelne wie in der Gemeinschaft mufl im
Zeichen der ungeteilten Liebe zum Herrn stehen und als solches sichtbar
werden.

Aus dem Gesagten ergibt sich, dafl der christologische Aspekt der ,Ehe-
losigkeit um des Himmelreiches willen® eo ipso und vom Wesen her nicht
nur den eschatologischen, sondern auch den ekklesiologischen Aspekt mit
einschlieffit. Man kann ihn nicht hinreichend darstellen ohne die beiden
anderen Aspekte miteinzubeziehen. Das zeigt, wie zentral und reich an
Glaubensbeziigen die Gabe der Ehelosigkeit ist. Dennoch gilt es sich noch
einmal daran zu erinnern, daf} alles, was tiber ihr Wesen und ihren Wert
»an sich® ausgesagt wird, wahr sein mag, eingesehen werden kann; ohne
die entsprechende Glaubenserfahrung — ,nicht jeder kann (es) begreifen,
sondern nur die, denen es gegeben ist ... Wer es begreifen (ergreifen)
kann, der ergreife es“ (Mt 19, 11. 12) — bleibt es ohne Zeugniskraft. Der
existentielle Ursprung der christlichen Ehelosigkeit in der lebendigen
Begegnung mit Christus kann nicht iibersprungen werden. Darum entzieht
sie sich einer addquaten rationalen Reflexion. Das ist die Not des Ver-
kiindigers, gerade in unserer Zeit, die vielen Christen den Zugang zum
Glauben erschwert. Dennoch muf} es immer wieder versucht werden, an-
gemessen Uber sie zu sprechen. Die sich hdufenden Schwierigkeiten in den
Orden, die gelobte Ehelosigkeit menschlich und religids zu meistern, und
die gegenwirtige Diskussion iiber den priesterlichen Zélibat zwingen
dazu.

1% Serm. 12, 11 super Cantica.

20 Daran hat auch das Zweite Vat. Konzil im Zusammenhang mit Zélibat und Jungfrau-
lichkeit wieder erinnert: ,Presbyterorum ordinis“, 16; ,Perfectae caritatis®, 12.

21 K. Rahner, ,Jungfriulichkeit®, in: Kleines theologisches Waérterbuch, Freiburg i. Br.
1961, 191.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zolibats 113

II. Der christologische Charakter des Priestertums in der Kirche

Um die Gabe der Ehelosigkeit mit dem priesterlichen Amt zu konfrontie-
ren, 1st zuvor auch noch das Amt darzustellen, und zwar unter der formel-
len Riicksicht unseres Themas, nach seinem christologischen Charakter.
Das Zweite Vatikanische Konzil hat das Priestertum der Kirche wieder
eindeutig vom religionsphidnomenologischen Begriff des Priestertums ab-
gehoben. Es ist einzig in seiner Art. Seine ganze Begrindung und auch
seinen Inhalt erhélt es von Christus. Es ist Teilhabe am Priestertum Chri-
sti. Um es darum zu verstehen, mufl man sich zunachst dem Priestertum
Christi zuwenden. Worin besteht es? Dartiber hat das Konzil einiges ge-
sagt, was richtunggebend sein kann. Nach ihm ist Christi Priestertum
wesentlich durch ,Weihe® und ,Sendung” konstituiert®®>. Das Entschei-
dende ist die Sendung. Man darf nur Sendung nicht in einem rein dufieren
Sinn auffassen, als positivistischen jurisdiktionellen Akt, der die Person
nicht affiziert, sondern als personales Geschehen, das den Sendenden und
den Gesandten in eine innere Beziehung zueinander bringt, Stellvertre-
tung setzt, Vollmacht iibertragt. Wenn schon menschliche Beauftragung
(in verschiedenem Grad) existential-ontologische Wirklichkeit setzt, um
wievielmehr die Beauftragung durch Gott. Wer von Gott gesandt wird,
handelt in der Autoritdt und der Vollmacht Gottes. Er ist eo ipso befugt
und befédhigt — Gottes Ruf gibt, was er fordert —, das zu vollbringen, was
ihm aufgetragen ist. Das gilt im eminenten Sinn von Christus, dem escha-
tologischen Boten und Gesandten, dem Gottgesandten schlechthin, der in
innigster Lebensgemeinschaft mit dem Vater steht. Darum kann der Evan-
gelist Johannes mit Hilfe der Kategorie der Sendung die ganze (priester-
liche) Erlosertitigkeit Jesu entfalten und durchsichtig machen®. Was
bedeutet dann aber noch die Weihe? Einen ersten Hinweis dafiir haben
wir in jenem Wort aus dem Johannesevangelium, das die Konzilstexte
dber das Priestertum Christi im Hinblick auf die iiberlieferte Zweiteilung
von , Weihe® und ,Sendung® immer wieder zitieren. Es spricht von Jesus,
»den der Vater geheiligt und in die Welt gesandt hat” (Jo 10, 36). Hier
besagt ,Heiligung®, die im Dekret tiber Dienst und Leben der Priester
(Art. 12) mit ,Weihe“ gleichgesetzt wird, nichts anderes als gottliche
Erwidhlung und Aussonderung Jesu fur seinen Auftrag und seine Sen-
dung. (Sie fiele faktisch mit der Sendung zusammen.) Man kann aber auch
an die besondere Ausriistung und Begnadung denken, die Jesus fiir seine
messianische Aufgabe zuteil wurden. (Aber auch sie sind von der Sendung

2 _Lumen gentium*, 28; ,Presbyterorum ordinis®, 2; 12.
2 Fir ihn ist Christus geradezu der ,Gesandte” (9, 7), durch den der Mensch in der Fin-
sternis dieser Welt das Licht, d. h. den Glauben empfangt (vgl. Jo 1, 4-9).



Friedrich Wulf 114

nicht zu trennen.) In diesem Sinn interpretiert das Dekret iiber Dienst und
Leben der Priester (Art. 2) die ,Heiligung® oder , Weihe®, mit Berufung
auf Mt 3, 16; Lk 4, 18; Apg 4, 27; 10, 38, als Geistsalbung, d. h. als Be-
schenkung des Menschen Jesus mit Gottes Geist und mit besonderen, sei-
ner Sendung dienenden Geistgaben. Sie geschah — zeichenhatft, realsymbo-
lisch — in der Taufe. Das erklirt auch ihren genaueren Sinn*. Jesu Taufe
steht am Beginn seines 6ffentlichen Wirkens. Die hier empfangene Geist-
salbung steht darum im Zusammenhang seiner prophetischen Sendung,
der Verkiindigung der eschatologischen Heilsbotschaft und der Ankiindi-
gung ihrer Erfilllung. So interpretiert Jesus sie selbst, wenn er in der Syn-
agoge von Nazareth ein Wort aus Isaias (61,11.;58, 6) iiber den Sendungs-
auftrag des Propheten auf sich anwendet (Lk 4, 18-19). So hat sie auch die
Urgemeinde verstanden, wie Petri Predigt vor dem Haus des Hauptmanns
Kornelius bezeugt (Apg 10, 37-38). Jesus, der Gesandte, ist in erster Linie
Offenbarer und Verkiindiger, der ,grofle Prophet® (Lk 7, 16). Seiner Sen-
dung entspricht zunichst einmal das Zeugnis-Geben, die Bezeugung der
Liebe des Vaters?®. Aber da sein Wort wesenhaft Tatwort war — er selbst
war das endgiiltige, unwiderrufliche Tatwort Gottes an die Menschen und
die allein giiltige Antwort der Menschen an Gott — und sein Zeugnis
Lebenszeugnis, darum liegt die Hinopferung seines Lebens auf der glei-
chen Linie seiner Sendung; sie besiegelt das Wort des Vaters und die Ant-
wort der Menschen mit dem Blut, sie ist die vollkommene Martyria. Mit
Recht hat darum das urchristliche Kerygma die in Jesu Taufe sich kund-
tuende Geistsalbung, in Erinnerung an einige Herrenworte (Mk 10, 38;
Lk 12, 50), auch mit dem Kreuzestod in Verbindung gebracht (Apg 4, 27;
Rém 6, 61f.). Zu Jesu Sendung gehoért auch das priesterliche Tun (im
iiberlieferten Verstindnis des Priestertums), das Opfer und der Kult;
sie ergeben sich wie von selbst aus seinem Wort und seinem Zeugnis.
Darum kann der Hebréerbrief (3, 1) die Christen mahnen, zu Jesus,
,dem Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses“ (gemeint
ist wohl das Jesusbekenntnis in der Gemeinde, in der Eucharistie),
aufzuschauen. Jesu heilsmichtiges Wort war am ,lautesten am Kreuz.
Mit ihm hat er die endzeitliche, nie mehr aufhebbare Verséhnung mit Gott
gewirkt und ihr in der Kirche, in der Gemeinde der Erlosten, in der
Gemeinschaft der Heiligen ein bleibendes Anwesen und eine dauernde
Gegenwart geschaffen. Diese einmalige priesterliche Tat, die die Geschichte
des Heils zu ihrer Vollendung fiihrte, ist fiir immer in ihm aufgehoben.
Denn er selbst, in seiner Person, ist der Friede und die Versohnung, der

2 Vgl. 1. de la Potterie SJ, L'onction du Christ, in: NRTh 80 (1958) 225 ff.; zusammen-
gefaft in: Vocabulaire de Théologie Biblique, Paris 1962, 720.
25 Die Begriffe ,Sendung® und ,Zeugnis“ sind im Johannesevangelium korrelativ.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zélibats 115

einzige Mittler zwischen Gott und den Menschen, Priester auf ewig. Sein
Priestertum, das Verkiindigung-Heiligung und Opfer-Kult miteinander
verbindet und dessen heilstheologisches Wesen am besten mit Tatverkiin-
digung der viterlichen Liebe und sich opfernder, stellvertretender Uber-
gabe an den Vater umschrieben wird, ist von eben diesem Wesen her
eschatologisch und ekklesiologisch bestimmt. Anders ist es gar nicht zu ver-
stehen®.

Dieses eine und einzige Priestertum Christi lebt nur in der Kirche fort,
kommt in ihr zur Darstellung, wird in ihr wirksam. Nicht als ein selbstén-
diges Priestertum, das nur vom Priestertum Christi abgeleitet wire und
von ihm seine Vollmacht erhielte. Immer ist es Christus selbst — der ein-
zige, der das Heil der Menschen wirken konnte —, der in der Kirche sein
priesterliches Wirken fortsetzt. Priestertum in der Kirche gibt es nur als
Reprisentation, als Stellvertretung Christi, als Teilhabe an Christi Prie-
stertum in Form sakramental-personaler Werkzeuglichkeit. Diese Teil-
habe existiert in der Kirche in zweifacher Weise. Zunéchst ist es die Kirche
als Ganze, das in Christus geeinte Gottesvolk, das an Christi Priestertum
teilhat, dann aber und in besonderer Weise sind es ihre Amtstrager. In
den Konzilsdokumenten wird das eine Mal gesagt, Christus habe ,,seinem
ganzen mystischen Leib Anteil an der Geistsalbung gegeben, mit der er
gesalbt worden ist*, so dafl jedes Glied ,Anteil an der Sendung des gan-
zen Leibes“ habe?. Ein anderes Mal heifdt es wieder, Christus habe ,durch
seine Apostel deren Nachfolger, die Bischife, seiner Weihe und seiner
Sendung teilhaftig gemacht“®. Zwei Weisen der Teilhabe, die im Grunde
aber nur eine einzige Teilhabe sind, weil beide Weisen einander durch-
dringen und das selbe Geheimnis der Kirche als Raum sakramentaler
Heilsgegenwart und -wirksamkeit zur Darstellung bringen. Das grund-
legende Priestertum in der Kirche ist das Priestertum der Kirche, ihre
Gemeinschaft mit Christus, ihre Anteilnahme an Christi Sendung und
Auftrag, aber auch an seiner Heilstat, kraft deren sie sich in ihren Glie-
dern opfernd an die Verfiigung des Vaters anheimgibt. Darauf zielte die
ganze Heilsveranstaltung Gottes hin. Alle Erlosten sollten ermdéchtigt sein,
,durch das Blut Jesu?® und durch Thn, den groflen Priester iiber das Haus
Gottes” in das Allerheiligste einzutreten (Hebr 10, 19. 21), freimiitig mit
dem Vater zu sprechen, sich selbst und ihr Leben ihm opfernd hinzuschen-
ken. Alle sollten sich gesandt wissen, Gottes Machterweise zu verkiinden

26 Im Hebrierbrief, der sich thematisch, nach den verschiedenen Seiten hin, mit dem Prie-
stertum Christi befafit, wird das sehr deutlich; vgl. F. J. Schierse, Verheiffung und Heils-
vollendung. Zur theologischen Grundfrage des Hebrierbriefes. Munchen 1955, S. 198, 201.
27 Presbyterorum ordinis®, 2.

28 Lumen gentium®, 28; ,Presbyterorum ordinis®, 2.

20 Hinweis auf die Eucharistie.



Friedrich Wulf 116

und im Bekenntnis des Glaubens und der Hoffnung Zeugnis fiir seine
Heilstat in Christus abzulegen. Das Priestertum steht in engstem Zusam-
menhang mit dem Pfingstereignis, das in der Apostelgeschichte (1, 5. 8)
beschrieben wird als Taufe der versammelten Gliubigen mit Heiligem
Geist (Hineinnahme in die Todesweihe Jesu im Sinne von Rém 6, 3-6)
und als Herabkunft des Heiligen Geistes zur Mitteilung seiner Kraft, um
des Zeugnisses willen, zu dem alle berufen sind (analog zur ,Salbung
Jesu mit Heiligem Geist und mit Kraft“, Apg 10, 38). Damit wird auch
hier auf die beiden konstitutiven Elemente des Priestertums Christi ange-
spielt, auf ,Weihe“ und ,Sendung”, wobei die ,Weihe® nicht nur zur
»Sendung® (zur Erfilllung des Sendungsauftrags) befdhigt, sondern diese
aus sich fordert, und die Sendung (durch Gott, Christus) ihrerseits die
Weihe mit einschliefit und darum selbst Weihe ist. Und ebenso treten die
beiden inhaltlichen Momente des Priestertums Christi, Verkiindigung und
Kult, deutlich hervor.

Was die Kirche als Ganze in Vereinigung mit ihrem Herrn ist, ,gleich-
sam Sakrament, das heiflt Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereini-
gung mit Gott wie fur die Einheit der ganzen Menschheit“®® — darin
besteht ihr priesterlicher Charakter —, nimmt im Amtspriester eine beson-
dere, autoritative Sichtbarkeit und Greifbarkeit an. Unbeschadet der Ein-
setzung des Amtes durch Christus (nicht durch die Kirche!) - biblisch greif-
bar in der Wahl und Aussendung der Apostel —, liegt dieses Amt dennoch
ganz und gar auf der Linie des Priestertums der Kirche und ist ihm
zugeordnet. Es verkérpert dieses Priestertum und gibt ihm konkrete Ge-
stalt in der sakramental-gesellschaftlichen Wirklichkeit der Kirche. Die
besonderen Vollmachten, die dem Priester im Weihesakrament von
Christus gegeben sind und die nicht jedem Glied der Kirche zukommen,
sind primir Vollmachten der Kirche: die Vollmacht zur Verkiindigung der
eschatologischen Botschaft von unserem Heil, die Vollmacht zum Nachlaf}
der Siinden, zur Versohnung, die Vollmacht zur sakramental-wirksamen
Gegenwirtigsetzung des ganzen Heilswerkes in der Eucharistie. Sie wer-
den ihm nicht als diesem einzelnen Amtstriger gegeben, sondern als einem
qualifizierten Glied der Kirche, als einem, der die Kirche reprasentiert,
vertritt, und darum firr die Kirche. Was er im Namen und in der Person
Christi tut, tut er immer zugleich im Namen der Kirche und stellvertre-
tend fir sie. Die Kirche vollzieht durch ihn ihr eigentliches Wesen, nim-
lich Werkzeug Christi zu sein zum geschichtlich je neuen Heilswirken an
den Menschen®!, Christus hinwiederum handelt durch ihn, insofern er die

30 Lumen gentium®, 1.
3t Vgl. K. Rahner, Kirche und Sakramente, Freiburg-Basel-Wien 1960. II. Teil: Die ein-
zelnen Sakramente als Selbstvollziige der Kirche, 68 ff.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zélibats 117

Kirche als priesterliches Gottesvolk zur Darstellung bringt. Sehr schon
sagt in diesem Sinn Augustinus von der Vollmacht, im Namen Christi
Siinden nachzulassen: ,Das tut die Kirche in diesem mithevollen Leben in
seliger Hoffnung. Diese Kirche reprisentierte Petrus (ecclesiae personam
gerebat), wegen des Primates seines Apostolats, in sinnbildlicher All-
gemeinheit (figurata generalitate). Denn was ihn personlich betrifft, so
war er von Natur ein einzelner Mensch, durch die Gnade ein einzelner
Christ, durch eine reichlichere Gnade ein einzelner Apostel, und zwar der
erste. Aber als zu ihm gesagt wurde: ,Dir will ich die Schliissel des Him-
melreiches geben . . .° (Mt 16, 19), stellte er die gesamte Kirche dar (signifi-
cabat) . .. Die Kirche also, die auf Christus gegriindet ist, hat von ihm in
Petrus die Schlissel des Himmelreiches empfangen, d. h. die Gewalt, die
Sinden zu binden und zu l6sen. Was ndmlich im eigentlichen Sinn (per
proprietatem) die Kirche in Christus ist, das ist zeichenhaft (per significa-
tionem) Petrus in der Petra; in dieser zeichenhaften Bedeutung ist unter
der Petra Christus zu verstehen und unter Petrus die Kirche®®2. Vom
ekklesiologischen Stellvertretungscharakter des priesterlichen Amtes her
ist auch die kollegiale Natur dieses Amtes zu verstehen®. Das Bischofs-
kollegium unter seinem Haupt, dem Papst, als Nachfolger des Apostel-
kollegiums unter Petrus, ist Zeichen der Einheit der Kirche und ihres Ein-
heitsgrundes Christi. Jeder Priester ist in dieses Kollegium mit einbezo-
gen. Nur in Gemeinschaft mit ihm, insbesondere mit dem Ortsbischof,
reprisentiert er den in der Kirche gegenwirtigen Christus. Das zu beden-
ken ist wichtig, wenn man die auf Sendung, Beauftragung und Bevoll-
machtigung beruhende Identifikation zwischen Christus und dem Priester,
wie sie in den Worten des Herrn selbst grundgelegt ist — ,wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch® (Jo 20, 21); ,wer euch hért, hort
mich . .." (Lk 10, 16) — und wie sie die kirchliche Uberlieferung vor allem
im Vollzug der Eucharistie (Wandlung), aber auch in den tibrigen Sakra-
menten von jeher ausgedriickt sah®, richtig verstehen und nicht iber-
strapazieren will. Die Unmittelbarkeit des priesterlichen Amtstrigers zu
Christus — durch sein unwiderrufliches Ausgesondertsein fiir Christi Sen-
dung (sakramentaler Charakter) und durch den Vollzug dieser Sendung
in Verkindigung und Kult — ist wie bei jedem Christen eine durch die
sichtbare Kirche vermittelte. Er wird darum nur dann ein rechtes Verhalt-
nis zu seiner priesterlichen Existenz finden, insofern sie von der Idee der
Reprasentation, der Stellvertretung Christi bestimmt ist, wenn er sich als
Glied der Kirche weifl und thr Geheimnis lebt. Er wird sein Amt als einen

32 Tn Jo, Tr 124, 5 (PL 35, 1973 f.; CC 36, 684 £.).

3 Vgl. ,Lumen gentium*, 22.

3¢ Vgl. das bekannte Augustinuswort, in Jo, Tr 6,7 (PL 35, 1428): ,Petrus baptizet, hic
(Christus) est qui baptizat . ..“.



Friedrich Wulf 118

Dienst der Kirche auffassen und sich fiir Christus, den Herrn der Kirdhe,
zugunsten der Kirche und aller Menschen immer mehr verfiighar machen,
sich als Christi Sendling, Bote und Knecht betrachten. Nur so kann er red-
lich, ohne Anmaflung und falsche Demut, im Namen und in der Person
Christi handeln.

ITI. Ehelosigkeit und Priestertum als Erwiahlung durch Christus zu Nach-
folge und Dienst

Aus dem Gesagten 148}t sich leicht die Affinitat zwischen der ,Ehelosigkeit
um des Himmelreiches willen® und dem neutestamentlichen Priestertum
aufzeigen. Hier wie dort ist das erste die gnadenhafte, unverdiente Erwih-
lung®. Sie mag sich in beiden Berufungen sowohl hinsichtlich der auftre-
tenden Motive wie auch der religiosen Intensitdt verschieden duflern, an
der Tatsache selbst kann kein Zweifel sein. Damit ist schon etwas sehr
Wesentliches dariiber gesagt, worin der Unterschied zwischen der Beru-
fung zum Rat der Ehelosigkeit und der Berufung zum Priestertum nicht
gesehen werden darf: Man kann nicht einfach — wie es oft genug geschieht —
die Ehelosigkeit als Charisma vom Priestertum als Amt absetzen. Auch
das neutestamentliche Amt ist charismatischen Ursprungs. Es hat sein
Charisma. , Dienst, Geist und Charisma sind gemaf 2 Kor 5, 8 und 1 Petr
4,10 ineinander beschlossen“®, Das priesterliche Amt als solches, ohne
den Zolibat, ist darum genauso wie die ,Fhelosigkeit um des Himmelrei-
ches willen“ nur im Glauben zu begreifen und kann nur in einem lebendi-
gen Glauben als das, was es sein will, bestanden werden.

Die Nihe beider Berufungen wird dadurch noch gréfier, daf sie gleicher-
maflen auf Christus zuriickgehen und im Christusgeheimnis ihre Mitte
haben. Christus ist der Erwédhlende und Berufende. Er ist ja auch in bei-
den Fillen der Hauptinhalt der Berufung. Paulus wurde zuvor ,,von Chri-
stus ergriffen®, ehe er imstande war, alle Sicherungen seines bisherigen
Lebens aufzugeben, und nur noch eines fiir Wert erachtete, ,Ihn zu ergrei-
fen” (Phil 3, 12). Ebenso heifit es von der Apostelwahl bei Markus (3, 13):

35 Nicht diese selbst, sondern nur wie sie sich im Berufenen kundtut und wie sie erkannt
wird, bzw. welche Voraussetzungen als Kriterien fiir ihre Echtheit gegeben sein miissen,
ist nach wie vor eine Frage, die immer wieder gestellt wird. An offiziellen kirchlichen
Dokumenten zu dieser Frage aus neuerer Zeit seien nur genannt: das positive Urteil der
von Pius X. eingesetzten Kardinalskommission iiber das Buch von J. Lahitton: La voca-
tion sacerdotale (AAS 4 [1912] 485); ,Statuta generalia® (Anhang zur Apost. Konst.
»Sedes Sapientiae® vom 31.Mai 1956). Sonderdruck der Religiosenkongregation, Rom
1957, vor allem § 18~17. — In umfassender Weise behandelt die Frage R. Hostie SJ, Le
discernement des vocations, Desclée de Brouwer 1962 (deutsch: Kriterien der geistlichen
Berufe, Salzburg 1964). — Die Gnadenhaftigkeit der Berufung zum Priestertum wurde
zuletzt noch einmal vom Zweiten Vat. Konzil betont (»Optatam totius®, 2).

3 K.H. Schelkle, in: LThK2 1, 454 (Amt).



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zilibats 119

,Er (Jesus) rief, die er wollte“. Das wird durch das Herrenwort: ,Nicht
jhr habt mich erwihlt, sondern ich habe euch erwahlt” (Jo 15, 16) ausdriick-
lich bestatigt. Mit Recht, weil an ihre eigene Berufung denkend, wandten
sich darum die Elf vor der Wahl eines Nachfolgers fir den ausgeschiede-
nen Judas an den Herrn mit der Bitte: ,Herr, du kennst die Herzen aller;
zeige an, welchen von beiden du erwihlt hast als den, der die Stelle dieses
Dienstes und Apostelamtes erhalten soll“ (Apg 1, 24-25). Auch nach sei-
nem Fortgang bleibt Christus der Erwihlende. Er beruft durch seinen
Geist. Die von ihm der Kirche verliehene Vollmacht, zum priesterlichen
Dienst zu ,berufen®, wen sie fiir geeignet und wiirdig halt, schliefit darum
die Verpflichtung ein, vor allem zu fragen und zu priifen, ob eine Beru-
fung durch den Herrn der Kirche vorliegt. Diese kommt ebenso wie die Be-
rufung zu den Riten nur in einer lebendigen Begegnung mit Christus (dem
Christusgeheimnis) zur Entfaltung, worunter eine Glaubenserfahrung ver-
standen wird, die nicht nur im Gebet, sondern mehr noch in der aposto-
lischen Arbeit und in der tdtigen Nichstenliebe ihren Ort hat. Erst im
Licht solcher Begegnung, des entscheidenden Kriteriums fiir die ,rechte
Absicht“ (recta intentio) dessen, der das Priestertum erbittet, erhalten die
unersetzlichen und heute mehr denn je notwendigen physischen, psychi-
schen und geistigen Voraussetzungen fiir den Priesterberuf ihr eigentliches
Gewicht®.

Und noch ein letztes, was beiden Berufungen gemeinsam ist: Die Er-
wihlung geschieht hier wie dort zu Nachfolge und Dienst in einem. Man
kann heute nicht mehr sagen, die Berufung zu den Réiten habe einen indi-
viduellen, die Berufung zum Priestertum einen sozialen Charakter: dort
das Streben nach (individueller) Vollkommenheit, hier das Da-sein und
Wirken fiir andere. Beide sind vielmehr vom Herrn her, der beruft, aufs
engste mit dem Heilswerk, wie es in der Kirche fortlebt, verbunden. Beide
sind darum zum Dienst in der Kirche und an den Menschen verpflichtet.
Fiir den Sinn der Rite ist das vom Zweiten Vatikanischen Konzil in einer
Weise betont worden, wie es in der bisherigen kirchlichen und theologi-
schen Uberlieferung niemals der Fall war®. Erst von hierher erhellt, wie
sehr beide Berufungen — wie die christliche Berufung iiberhaupt — an der

37 Wir sind heute der ,Glaubenserfahrung® oder ,Geistlichen Erfahrung® gegeniiber
nicht mehr so skeptisch wie — vielleicht mit Recht — zur Zeit des Modernismus, wo man
gern psychische, emotional geladene Erlebnisse dafiir ausgab (im Licht dieser Gefahr ist
auch die Tendenz des Buches von Lahitton, vgl. Anm. 35, die auch in ,,Optatam totius“, 2,
noch spiirbar ist, zu verstehen, die Kriterien fiir die Echtheit eines Priesterberufes auf
maglichst niichterne, kontrollierbare Tatsachen zurlickzufiihren). Im Gegenteil, wir halten
sie fiir ein geistliches Leben fiir wesentlich; sie bildet u. a. das Herzstiick der ignatiani-
schen Exerzitien. Znm Ganzen vgl. K. Rahner, Uber die Erfakrung der Gnade, in: Schrif-
ten zur Theologie ITI, 105-109; LThK?, TV, 1001 {.

38 Lumen gentium®, 44; ,Perfectae caritatis®, 1. 5.6 u. 6.



Friedrich Wulf 120

Sendung Christi in die Welt teilhat, ja beide sind Sendung durch Christus.
Damit nimmt seinerseits das Priestertum am existentiellen Charakter der
Berufung zu den Riten teil, an der personalen Betroffenheit dessen, der
den Ruf des Herrn vernommen hat, sich, seine Person, Thm und seinem
Werk zur Verfiigung zu stellen. Die Periode, in der das Priestertum zu
allererst ein ,Sachauftrag“ war, ndmlich die sakramentalen Mysterien zu
vollziehen und auszuspenden, wozu eine ontisch gedachte Weihe befdhigte,
wird (beginnend schon in den Konzilstexten) immer mehr abgelést durch
eine Theologic des Priestertums, die sich in stirkerem MaRe personaler
Kategorien bedient und damit ein Priesterbild entwirft, das vor allem die
existentiellen Vollziige des Priesters als des Gesandten und Zeugen
Christi: das glaubende Sich-einlassen auf Christi Ruf und Wort, Selbst-
entiuferung, Hingabe und Dienstbereitschaft zugunsten des erhaltenen
Auftrages, aber auch Unbeirrbarkeit und Mut in seiner Durchfihrung, im
Bewufitsein der empfangenen Vollmacht und im Vertrauen auf die Gegen-
wart des Sendenden, hervorhebt®®. Nicht die Wiirde des Priesters steht im
Blick, sondern Christus, der durch seinen Diener kiindet und das Heil
wirkt. In dieser Sicht sind Priestertum und Ritestand eng aneinanderge-
riickt. Es leuchtet die Gestalt der Apostel auf, die beide Berufungen mit-
einander verbanden.

Hier gilt es nun aber auch auf den Unterschied zwischen beiden Beru-
fungen hinzuweisen. Er ist wesentlich, so dafl das Konzil, nicht ohne Hin-
blick auf die tatsdchliche Entwicklung des Priesteramtes in der Kirche, ein-
deutig erkldrt, der Zolibat sei ,von der Natur® des Priestertums nicht
gefordert®. Was aber ist hier unter ,Natur® verstanden? Vom rein sozio-
logisch greifbaren Phinomen her gesehen lassen sich beide Berufungen so
unterscheiden, dafl die Berufung zu den Riten mit vielen, ja eigentlich
allen ,Berufen®, Tétigkeitsbereichen, in Welt und Kirche zu vereinbaren
ist — in allen, auch den weltlichen Berufen kénnen sich Nachfolge und
Dienst in der besonderen Weise des ,Rates“ auswirken —, wahrend das
neutestamentliche Amt auf einen bestimmten, abgrenzbaren Bereich be-
schrankt ist, mit Vorzug auf die Verkiindigung, auf den ,Dienst der Ver-
s6hnung“ (2 Kor 5, 18), auf die Eucharistie und auf die Leitung der Ge-
meinde als Glaubensgemeinschaft — Paulus spricht generell vom ,heiligen
Dienst am Evangelium® (Rém 15, 16) —, so dafl ,die Zwolf selbst den
»Dienst fir die Tische®, d. h. die karitativen Werke in der Gemeinde, ab-

8 Wir haben schon oben hervorgehoben, dafl die mit personalen Kategorien (wozu im
eminenten Sinn der Begriff der ,Sendung® zihlt) ausgedriickten Tatbestinde seinshafte
Wirklichkeiten meinen, die allerdings nicht im Bereich der Natur des Menschen liegen,
sondern das Sein der Person betreffen, die durch Freiheit gekennzeichnet ist und sich in
ihr verwirklicht,

40 _Presbyterorum ordinis®, 16.



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zolibats 121

geben, mit der Begriindung: ,Es geht nicht an, daf wir das Wort hintan-
setzen“ (Apg 6, 2). Hier ist also das Amt zu einem eigenen, lebenfiillen-
den ,Beruf” geworden, der keine andere Arbeit mehr zuldfit. Aber hatnicht
schon Paulus neben seiner apostolischen Tatigkeit, obwohl er sich oft der
Arbeit kaum noch erwehren kann (vgl. 2 Kor 11, 28), sich seinen Lebens-
unterhalt durch Ausiibung des frither erlernten Zeltmacherhandwerks
verdient (Apg 18, 3; 1 Kor 4, 12; 1 Thess 2, 9), um unabhdngig zu bleiben
(1 Kor 9, 15)? Was ist erst mit jenen Amtstriagern in den frithchristlichen
Gemeinden, die eine Familie hatten und ihr Zeit und Sorge zuwenden
muflten (vgl. 1 Tim 8, 2-5; Tit 1, 6)? Offenbar gehort es doch nicht zur
,Natur® des Priestertums im Sinne des neutestamentlichen Amtes, dieses
im Sinne eines den ganzen Menschen beanspruchenden ,Berufes aus-
zutiben. Tatsdchlich zeigt die Geschichte des Priestertums, nicht nur in den
Ostkirchen, dafl es zu allen Zeiten nicht wenige Priester gab, die ver-
schiedene ,Berufe“ ausiibten, neben ihrer priesterlichen Titigkeit noch
mit vielen anderen Arbeiten beschiftigt waren, nicht zuletzt um ihres
Lebensunterhaltes willen. Thre Zahl ist heute nicht geringer geworden.
Im Gegenteil, sie ist gewachsen. Viele Priester stehen heute sogar in
Berufen, die ihre ganze Kraft und Zeit in Anspruch nehmen, so dafl sich
ihre priesterliche Existenz mehr oder weniger auf die Zelebration und
das Beten des Breviers beschriankt. Kann man in allem auf sie anwenden,
was wir tiber die Teilhabe am Priestertum Christi gesagt haben? Kénnen
sie noch im Ernst realisieren, was es um den Kern priesterlicher Existenz,
um Sendung und Zeugenschaft, ist? Wird hier nicht der Sinn des Prie-
stertums aufs duflerste gefdhrdet und auch das priesterliche Leitbild ver-
falscht? Anderseits scheint es, wie die Tatsachen beweisen, durchaus maég-
lich zu sein, das neutestamentliche Amt im ,Nebenberuf® auszuiiben:
fir den grofleren Teil des Tages z. B. (um des Evangeliums willen!) in die
Fabrik zu gehen, Arbeiter unter Arbeitern zu sein, und in der noch tbrig
bleibenden Zeit fiir eine bestimmte Gemeinde priesterliche Funktionen
auszuiiben. Vielleicht werden wir schon wegen des immer empfindlicheren
Priestermangels in Zukunft noch viel bewufiter auf die sich hier abzeich-
nenden Moglichkeiten zuriickgreifen missen.

Wo aber das Priestertum ganz gelebt wird, wo einer total von der Sen-
dung durch Christus beansprucht wird, wo der priesterliche Dienst fir ihn
zum einzigen ,Beruf“ geworden ist und er nichts anderes sein will als
Diener Christi, ihm werkzeuglich zur Verfiigung stehend fiir den ,heiligen
Dienst am Evangelium® (Rém 15, 16), fir die ,, Verwaltung der Geheim-
nisse Gottes“ (vgl. 1 Kor 4, 1), da liegt der Zélibat, ,,die Ehelosigkeit um
des Himmelreiches willen®, ganz und gar auf der Linie seiner Erwéhlung.
Wenn er diese ernst nimmt und sich glaubend auf Christi Ruf und Sen-



Arthur C. Himmelsbach 122

dung existentiell, mit seiner ganzen Person, einldfit, dann kann es gar nicht
anders sein, als daf} er ,die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen®
als ,kostbare gottliche Gnadengabe“4t ,begreift, womit schon die Gnade
gegeben ist, sie auch ,ergreifen” zu kénnen, falls nur jene Voraussetzun-
gen gegeben sind, die {iberhanpt als zum Priestertum notwendig ange-
sehen werden. Aus dem christologischen Charakter des nentestamentlichen
Amtes ergibt sich mit aller Klarheit, dafl die Vollgestalt des Priestertums
mit innerer Folgerichtigkeit, die eine Folgerichtigkeit des Glaubens ist
und darum nur im Glauben erkannt wird, die Ehelosigkeit mit sich bringt.
Die einhellige Uberliefernng der Kirchen des Ostens und des Westens
bestitigt das dadurch, dafl das Bischofsamt auf jeden Fall nur den Ehe-
losen offen steht.

Aus all dem ergibt sich, dafl man den priesterlichen Zélibat durch eine
rein theoretische, theologisch noch so tiefe Darlegung nicht hinreichend
cinsichtig machen kann. Er ist letztlich eine Frucht geistlicher Erfahrung,
einer Erfahrung, die aus der Begegnung mit Christus kommt, mit jenem
Herrn, der immer wieder Christen dazu ruft, seine Sendung ,offentlich
vor den Menschen in Seinem Namen® weiterzufithren®?. Wohl ist er eine
Gabe, die ohne Verdienst geschenkt wird; sie wird aber nur im Glauben
erfaf}t und mufl im Glauben angeeignet werden.

Noch einmal: Teresa und Teilhard

Arthur C. Himmelsbach OCD, Wirzburg

Vorbemerkung. — Es mag fast als eine Spielerei, als ein etwas gequiltes
Unternehmen erscheinen, im Leben dieser beiden Menschen Parallelen,
Entsprechungen, Ergidnzungen zu entdecken. Und selbst wenn das gelin-
gen sollte, was konnte es einen Menschen von heute interessieren? Frei-
lich hatte uns eine erste Untersuchung gezeigt, dafl Teresa de Jesus und
Teilhard de Chardin in einem nicht unwichtigen Punkt ihrer Lehre zu-
sammentreffen!. Ich hatte damals bereits angedeutet, dafl sich diese Uber-
einstimmung unter Umstinden als sehr fruchtbar erweisen konnte. Das
wurde auch anerkannt®. Dem aufmerksamen Leser unseres Aufsatzes ist

4 TLumen gentium“, 42.

42 Presbyterorum ordinis®, 2.

1 Vgl. Himmelshach, Teresa und Teilkard, in: GuL 40 (1967) 325-339.

2 Vgl. die kurze Rezension des obengenannten Artikels in Herder-Korrespondenz 22
(1968) 56.





