
Friedrich Wulf \ 06 

Es bleibt also ein dringender Wunsch an die mit der Liturgiereform 
Beauftragten, daß wir bald so (oder ähnlich) beten dürfen: 

•Dich gütiger Vater bitten wir in Ehrfurcht in deinem Sohn, unserem 
Herrn Jesus Christus, mach diese Gaben und Geschenke zum Zeichen sei- 
nes makellosen Opfers. 
Wir bringen uns dir dar a l s deine heilige katholische Kirche .. . Wir 
bringen uns dir dar in Gemeinschaft mit deinem Diener unserem Papst 
und unserem Bischof ... 
Darum feiern wir, deine Diener und dein heiliges Volk das Gedächtnis 
deines Sohnes unseres Herrn Jesus Christus und so bringen wir in diesen 
Gaben mit ihm uns selbst zum Opfer, dir dem erhabenen Gott. 
Mach uns zum reinen, heiligen und makellosen Opfer durch das Brot 
des Lebens und den Kelch des ewigen Heiles ..." 

Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats^ 
Friedrich Wulf SJ, München 

Der priesterliche Zölibat ist eine sehr vielschichtige Wirklichkeit. Theolo- 
gische, anthropologische und soziologische Faktoren haben ihn mitbe- 
stimmt. Seine existentielle Wurzel ist aber eindeutig spiritueller Natur. 
Weder die Möglichkeit einer Verwirklichung innerweltlicher hoher (huma- 
ner oder religiöser) Werte noch aber auch seine •vielfältige Angemessen- 
heit" für den priesterlichen Dienst an sich, auf die sich das Zölibatsgesetz 
der lateinischen Kirche stützt1, genügen zu seiner Wahl. Konkret, im Leben 
des einzelnen, darf er sich letztlich nur aus einem Antrieb des Geistes her- 
leiten2. Er ist eine Gnadengabe, ein Charisma. Das Zweite Vatikanische 
Konzil hat das mit aller Klarheit wieder von neuem herausgestellt3. Erst 
innerhalb dieser spirituellen Grundlegung des Zölibats, die allein seine 
freie Übernahme garantiert und seine Erfüllung ermöglicht, haben die 
objektiven Begründungen ihren Ort und ihre Bedeutung. 

* Der Beitrag wurde für die römische Ztschr. •Seminarium" geschrieben und erschien dort 
im 4. Heft (Okt.-Dez.) 1967, 774-792. 
1 II. Vatikan. Konzil, •Presbyterorum ordinis", 16. 
2 Daß die persönliche Berufung, um wirksam zu werden, noch der Bestätigung durch die 
Kirche bedarf, kann hier außer Betracht bleiben. 
3 Fünfmal wird im Dekret •Presbyterorum ordinis", 16, der Zölibat ein •donum" (gra- 
tiae) genannt. 



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats 107 

Es ist bekannt, daß diese Begründungen im Lauf der Jahrhunderte star- 
ken Wandlungen unterlegen waren4. Nicht alle, die zugunsten des Zöli- 
bats vorgebracht wurden, mögen immer ganz christlich gewesen sein: Die 
platonisierende Bewertung des Leibes und der Geschlechtlichkeit ist in der 
lehrmäßigen und spirituellen Überlieferung der Kirche erst allmählich 
überwunden worden. Aber im Grund waren sie doch der Ausdruck eines 
echten, auf tiefer Glaubenseinsicht beruhenden Gespürs für die innere 
Affinität zwischen dem einzigartigen Priestertum Christi und der Ehe- 
losigkeit um des eschatologischen Reiches Gottes willen. Die gegen alle 
Widerstände durchgehaltene Auffassung, daß der priesterliche Dienst des 
Neuen Bundes am vollkommensten in der Ehelosigkeit die ihm gemäße 
Gestalt habe, ist für den gläubigen Christen ein Zeichen dafür, daß dies 
nicht ohne den die Kirche beseelenden und leitenden Geist geschah5. 

Unter den Motivierungen des Zölibats hat eine schon früh einen domi- 
nierenden Platz eingenommen: der Kult, die Feier der Mysterien. Die 
gottesdienstlichen, heiligen Handlungen, zu denen das Weihesakrament 
den Priester in der Gemeinde bevollmächtigt, vor allem die Eucharistie, 
schienen vielen die Ehelosigkeit oder jedenfalls die Enthaltsamkeit nicht 
nur nahezulegen, sondern zu fordern. Daß dabei außerchristliche und alt- 
testamentliche Anschauungen mit eine Rolle gespielt haben, ist heute von 
allen zugegeben6. Wenn diese auch im Lauf der Zeit immer mehr ver- 
christlicht wurden, so ist doch wahr, daß die vorrangige Begründung des 
Zölibats vom Kult her, der man auch in den offiziellen kirchlichen Doku- 
menten bis in die neueste Zeit immer begegnete7, fragwürdig war und 
bleibt. Denn zum ersten beruht sie auf einem sehr einseitigen, nämlich 
kultischen Priesterbild - das Priestertum wird im Mittelalter gern defi- 
niert als potestas in corpus eucharisticum -, das die biblische Sicht des 
kirchlichen Dienst-Amtes einengt und verkürzt. Zum zweiten ist für uns 
heute nicht mehr leicht einzusehen, warum der Umgang mit Heiligem - 
nach Thomas von Aquin sogar schon mit heiligen, geweihten Gefäßen 
(Kelch und Patene)8 - die Enthaltsamkeit fordern soll. 

4 Vgl. Enzyklika •Sacerdotalis caelibatus", 18. 
5 Ebd., 41. 
6 Vgl. RAC V, 363; L. Hödl, Die Lex continentiae. Eine problemgeschichtliche Studie, in: 
ZKTh 83 (1961) 332 ff.; E. Schillebeeckx, Het Ambts-Celibat in de branding, deutsche 
Ausgabe, Düsseldorf 1967, 39 ff., mit Belegen. 
7 So z.B. im Rundschreiben Pius XI. •Ad catholici sacerdotii" vom 20. 12. 1935: •Ipsa 
christiani sacerdotii excelsitas ... summum evincit caelibatus decus illiusque legis oppor- 
tunitatem, qua eiusmodi institutum sacris altaris administris praecipitur: qui officio fun- 
gitur, quod muneri quodammodo praestat supernorum spirituum ,qui astant ante Domi- 
num', nonne omnio constentaneum est eum caelestem pro viribus vitam agere?" (AAS 28 
[1936] 27). 

8 •Et sie ordo sacer dicitur qui habet aliquem actum circa rem aliquam consecratam. Et 
sie sunt tantum tres ordines sacri: scilicet sacerdos; et diaconus, qui habet actum circa 



Friedrich Wulf 108 

Mit Recht hat sich darum das Zweite Vatikanische Konzil von dieser 
Sicht abgewandt. So wie es das Priestertum nicht mehr nur vom Kult, son- 
dern von der Teilhabe an der ganzen, ungeteilten Sendung Christi, näher- 
hin an dessen dreifachem Amt, an erster Stelle sogar am prophetischen 
oder Verkündigungs-Amt her sieht9, motiviert es auch den Zölibat mit 
der priesterlichen Sendung, insofern diese •im Mysterium Christi und Sei- 
ner Sendung" ihren Ursprung hat und sich je neu von ihnen herleiten 
muß10. Wenn wir darum im folgenden vom christologischen Aspekt des 
priesterlichen Zölibats handeln, dann stoßen wir damit in die Mitte des- 
sen vor, was das Konzil über ihn ausgesagt hat. Da aber der Zölibat in 
erster Linie ein Charisma, eine Gabe des Geistes ist, werden wir zunächst 
nach dem christologischen Aspekt dieser Gabe fragen müssen. 

I. Der christologische Aspekt der Ehelosigkeit als Gnadengabe 

Die charismatische Begründung der priesterlichen Ehelosigkeit ist keine 
andere als die der Ehelosigkeit im Ordensstand, mögen die dem Evange- 
lium entnommenen Motive hier und dort auch verschieden akzentuiert 
werden, entsprechend den besonderen Zielen der beiden Berufungen11 

(das gilt sogar noch einmal innerhalb der sehr unterschiedlichen Ordens- 
berufungen). Wo immer darum in den Konzilsaussagen von der Ehelosig- 
keit als Gnadengabe die Rede ist (im Priesterdekret ebenso wie im Ordens- 
dekret), wird immer der gleiche biblische Grundtopos •um des Himmel- 
reiches willen" (Mt 19, 12) hinzugefügt12. •Himmelreich" ist die Grund- 
wirklichkeit des Neuen Testamentes, Sinn und Mitte der Sendung Jesu. 
•Himmelreich" ist die eschatologische Königsherrschaft Gottes, die Erfül- 
lung der großen Bundes Verheißung: •Seht, das Zelt Gottes unter den 
Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sein, und 
Er wird der Gott-mit-Ihnen sein ... Siehe, ich mache alles neu" (Offb 21, 
3. 5). In seiner heilsgeschichtlichen Konkretheit ist das Himmelreich des 
Evangeliums gegeben im Menschen Jesus, dem Christus. Er ist das letzte 
und endgültige, die eschatologische Wirklichkeit enthaltende Wort des 
Vaters - dessen geschichtliche Selbstmitteilung - an die Menschen, der 

corpus Christi et sanguinem consecratum; et subdiaconus, qui habet actum circa vasa 
consecrata. Et ideo etiam eis continentia indicitur, ut mundi sint qui sancta tractant (Is 
52,ll)"(S.Th., Suppl. q 37 a 3 c). 
9 •Lumen gentium", 25-28; •Christus Dominus", 2; •Presbyterorum ordinis", 4-6. 
10 •Presbyterorum ordinis", 16. 
11 Vgl. F.Wulf, Der Zölibat des Weltpriesters und die Jungfräulichkeit des Ordens- 
standes, in: Geist und Leben 35 (1962) 51 ff. 
12 •Lumen gentium", 42; •Optatam totius", 10; •Presbyterorum ordinis", 16; •Perfectae 
caritatis", 12. 



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats 109 

Emmanuel, der Gott-mit-uns. Mit Christus und seiner Heilstat ist das Reich 
Gottes gekommen und erschienen, ist die Königsherrschaft Gottes in die 
Raumzeitlichkeit unserer Geschichte eingetreten, für den Glaubenden sicht- 
bar und greifbar geworden. Wer darum in das Reich Gottes gelangen, der 
liebenden Gemeinschaft mit dem Vater teilhaftig werden will, muß sich 
glaubend auf Christi Wort, auf ihn selbst einlassen. Im Anruf der Gnade 
und im Hinhören auf diesen Ruf kann es geschehen, daß der Gerufene in 
einer solchen Tiefe des Herzens angerührt wird, daß er alles, was er bisher 
als erstrebenswert angesehen hat, als belanglos oder sogar als Unwert erach- 
tet, er möchte es von sich tun, wie Paulus, der •angesichts der alles über- 
treffenden Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn" schreibt: •Um seinet- 
willen gab ich alles auf ..., um Christus zu gewinnen und in ihm erfun- 
den zu werden" (Phil 3, 8. 9) - vielleicht fällt es auch gar nicht mehr in 
seinen Blick: vor solcher Erfahrung verblassen alle irdischen Werte, 
mögen sie in sich noch so hoch sein und als solche erkannt werden. 

Hier ist auch der Ort christlicher Ehelosigkeit. Im •Ergriffensein von 
Christus" (vgl. Phil. 3, 12) kann es sich ereignen, daß auch die Ehe für 
einen Menschen keine existentielle Bedeutsamkeit mehr hat, daß einer im 
Sinne von Mt 19, 12 •eheunfähig" wird - er kann gar nicht mehr heiraten, 
eine tiefere Erkenntnis und Erfahrung oder wenigstens ein Ahnen und 
eine Sehnsucht hindern ihn daran. Für gewöhnlich geschieht das nicht auf 
einmal. Die Gabe der Ehelosigkeit ist nicht wie eine materielle Gabe, die 
man mit Händen umfassen kann. Sie ist nicht entweder da oder nicht da. 
Ihr gnadenhaftes Begreifen (vgl. Mt 19, 11) wächst meist langsam heran, 
ist das Ergebnis eines längeren, vielleicht abenteuerlichen Weges. Letzt- 
lich aber muß sie - soll sie wirklich •um des Himmelreiches willen" ergrif- 
fen werden - aus der Begegnung mit Christus erwachsen, aus der Erkennt- 
nis und Erfahrung des Glaubens, daß mit Christus das Eschaton, das End- 
gültige schon da ist, der Gott-mit-uns, der alles ist in allem (vgl. 1 Kor 15, 
28). Von Anfang an, schon im frühen Christentum, gehörten der christolo- 
gische und der eschatologische Aspekt der Ehelosigkeit untrennbar zusam- 
men; sie sind nur Aspekte ein und derselben Wirklichkeit13. 

Schon daraus erhellt, daß es nicht in erster Linie die Vorbildhaftigkeit 
des jungfräulichen Christus ist, die den Entschluß zur Ehelosigkeit herbei- 
führt. Die Virginität Christi kommt zunächst gar nicht ausdrücklich in den 
Blick14. Sie wird erst in einer viel späteren Reflexion zur Motivierung der 

13 Vgl. E. Peterson, Einige Bemerkungen zu den Anfängen christlicher Askese, in: Früh- 
kirche, Judentum und Gnosis, Rom-Freiburg-Wien 1959, 219 f.; G. Kretschmar, Ein Bei- 
trag zur Frage nach dem Ursprung frühchristlicher Askese, in: ZThK 61 (1964) 64 f.; 
F.Wulf, •Aszese", in: Handbuch theol. Grundbegriffe (Herausg. H.Fries), I 118, Mün- 
chen 1962. 
14 Nirgendwo ist im NT im Zusammenhang mit der Ehelosigkeit um des Gottesreiches, 



Friedrich Wulf HO 

jungfräulichen Lebensweise herangezogen15. Was einen Menschen bewegt, 
•um des Himmelreiches willen" an der Ehe vorüberzugehen, ist nach dem 
Ausweis der Evangelien wie auch der übrigen Schriften des Neuen Testa- 
mentes, insbesondere der Apostelbriefe, der Herr selbst, die Einzigartig- 
keit und das Zwingende seiner Person, der Anspruch, den er für sich 
erhebt, das Leben, das er verheißt, die Sendung, die ihn erfüllt und die er 
auf andere überträgt, die Autorität, mit der er kündet und in seine Nach- 
folge beruft. Man sollte darum mit dem Motiv der Nachahmung des jung- 
fräulichen Christus sehr zurückhaltend sein. Es entspricht nicht der bibli- 
schen Sicht. Nicht Nachahmung, sondern Nachfolge ist der entscheidende 
Faktor jener lebendigen Begegnung mit dem Herrn, in der einer seine 
ganze Existenz einsetzt und in Frage stellen läßt. Kann man die Virginität 
Christi als solche überhaupt nachahmen? Nur in einem analogen Sinn. 
Gewiß war Christus ganz Mensch, uns gleich, ansprechbar, empfindend 
und leidend wie wir (vgl. Phil 2, 7; Hebr 4, 15). Auch er stand unter dem 
Anruf und Anspruch des Vaters, erfuhr in letzter Tiefe die anbrechende 
Gottesherrschaft, die Fülle und das Ende der Zeit (vgl. Gal 4,4). Das alles 
rückte die Ehe aus seinem Blick und nahm ihn ganz für den Vater, sein 
Wort, seinen Willen und seine Herrschaft gefangen. Darin liegt die Ähn- 
lichkeit mit der Situation jener, denen der Vater ein •Begreifen" (vgl. 
Mt 19, 11) des göttlichen Heilsmysteriums gibt, das eheuntauglich macht. 
Aber auch die Unähnlichkeit. Denn Christi menschliches Bewußtsein war 
bei aller Gleichheit mit dem unseren doch wieder einzigartig, mit keinem 
anderen vergleichbar18. Er allein konnte Gott •seinen" Vater nennen und 
hat es getan. Mag ihm die ganze Tiefe und Weite seiner Sendung und 
seines Auftrags vielleicht erst allmählich aufgegangen sein - im Nachein- 
ander echt menschlicher Erfahrung erkannte er immer deutlicher die Tota- 
lität des über ihn verfügenden Gotteswillens (vgl. Hebr 5, 7-9; 2, 18) -, 
so war er doch schon vom Erwachen seines menschlichen Bewußtseins an 
von ihnen eingefordert. Er •mußte" in dem sein, was seines Vaters ist 
(Lk 2, 49), er •mußte" leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen (Lk 
24, 26). Dieses aus dem Heilsratschluß Gottes kommende •Muß", das ihm 
auferlegt war und dem er sich in voller Freiheit beugte, schloß eine Ehe 

um Christi willen von der Virginität Christi die Rede; sie wird vielmehr als selbstver- 
ständlich vorausgesetzt. Wo auf sie hingedeutet wird, geschieht es in der theologischen 
Perspektive der einzigartigen Mittlerschaft des Erlösers, der als •Bräutigam" mit der 
erlösten Menschheit, mit der Kirche •Hochzeit" hält (Mt 22, 2 ff.; 25, 1 ff.; 9, 15; Jo 2, 1 ff.- 
2 Kor ll,2;Eph5,25ff.;Offb 19, 7; 21, 2; 22, 17). 
15 Bei den Kirchenvätern noch selten - sie sehen die Virginität Christi in erster Linie 
unter dem Symbol des Sponsus der Virgo-Ecclesia -, in den Texten des Zweiten Vat. 
Konzils, in: •Lumen gentium", 44, 46, 50; •Perfectae caritatis", 1, 25. 
16 Daran hält auch die neuere kritische katholische Exegese fest, vgl. A. Vögtle, •Jesus 
Christus" (•Sendungs- und Selbstbewußtsein Jesu"), in: LThK2 V, 928 ff. 



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats 111 

aus17. Das ist aber nicht unsere Situation, die Situation eines Menschen, 
der von Gott total gerufen wird. Das •Muß", demzufolge ein Christ •ehe- 
untauglich" wird, mag vielleicht für ihn selbst heilsnotwendig sein - die 
Perikope vom reichen Jüngling und die sich daran anschließenden Her- 
renworte über die Gefahren des Reichtums (Mk 10, 17 ff.) legen es nahe -, 
es entbehrt aber jener objektiven und universellen Qualität, die dem 
heilsgeschichtlichen •Muß" im Leben Jesu zukam und von der auch der 
Mensch Jesus wußte. Zudem vollzieht sich das •Müssen", das Nicht- 
anders-können des Christen nicht unvermittelt, wie bei Jesus, im Ange- 
sicht des Vaters, sondern unmittelbar im Angesicht Christi, der die Herr- 
lichkeit und den Anspruch des Vaters sichtbar macht und kund tut. Nach- 
dem aber ein Mensch einmal die Ehelosigkeit •um des Himmelreiches 
willen" ergriffen hat, kann er sich sehr wohl durch die Virginität Christi 
bestätigt finden, seinen Weg als legitim, als echte christliche Möglichkeit 
erkennen, sich in der konkreten Ganzheit seines Lebens hineingenommen 
wissen in das Geheimnis des einen und einzigartigen Sohnes des Vaters. 
Wenn darum auch die Virginität Christi kein ausdrückliches Motiv für das 
Ergreifen der Gabe der Ehelosigkeit ist, so kann sie gleichwohl Grund und 
Ursprung dafür sein, daß es diese Gabe überhaupt gibt. 

In dieser Sicht der theologischen Reflexion rückt die christliche Ehe- 
losigkeit in den Zusammenhang der Lebens- und Liebesgemeinschaft zwi- 
schen Christus und der Kirche, die schon Paulus (Eph 5, 22 ff.), im Anschluß 
an die Sprachweise der alttestamentlichen Bundestheologie, unter dem 
Bild des Ehebundes gesehen hat. Hier erscheint Christus als der Bräuti- 
gam und die Kirche als Braut: Er hat sie •als seine Braut geliebt, indem 
er sich für sie dahingab, um sie zu heiligen (Eph 5, 25 f.); er hat sie als sei- 
nen Leib mit sich verbunden und mit der Gabe des Heiligen Geistes reich 
beschenkt"18. Im gleichen Sinn kann Paulus aber auch umgekehrt von der 
Gemeinde sagen: •Ich verlobte euch einem einzigen Mann, um euch als 
reine Jungfrau Christus zuzuführen" (2 Kor 11, 2). Diese Sicht der christ- 
lichen Virginität als Anteilnahme an der Virginität der Kirche in ihrem 
bräutlichen Verhältnis zu Christus, die die vorherrschende Sicht der Väter 
und der Theologie des Mittelalters war, bewahrt den Einzelnen, der um 
Christi willen ehelos bleibt, davor, sein persönliches Verhältnis zu Chri- 
stus in psychologisch ungesunder Weise als ein individuelles bräutliches 
Verhältnis zu sehen. Die Kirche, sagt Bernhard von Clairvaux in seinen 
Ansprachen über das Hohelied,  •nennt sich kühn und ohne Zaudern 

17 Audi wenn dieses •Muß" erst aus der nachösterlichen Reflexion stammen sollte, bleibt 
doch die Sache selbst, nämlich das Wissen Christi von seiner heilsnotwendigen Sendung 
und der Heilsnotwendigkeit seiner Lebenshingabe bestehen. 
18 •Lumen gentium", 39. 



Friedrich Wulf 112 

Braut ... Wenn sich darum auch niemand von uns aus eigenem heraus- 
nehmen möge, seine Seele eine Braut des Herrn zu nennen, so eignen wir 
uns dennoch nicht zu Unrecht die Teilhabe an dieser Würde an, weil wir 
Glieder der Kirche sind, die sich rechtens dieses Namens und dessen, was 
dieser Name besagt, rühmt"19. Wenngleich das für alle Getauften gilt, so- 
fern sie lebendige Glieder der Kirche sind, so bringen doch die •um des 
Himmelreiches", •um Christi und des Evangeliums willen" Ehelosen das 
bräutliche Verhältnis der Virgo-Ecclesia zu Christus, deren ungeteilte 
Liebe zu ihrem Herrn, greifbar zur Erscheinung20. Das ist u. a. ihre 
Funktion in der Kirche, stellvertretend für alle Brüder und Schwestern. 
•Die konkrete Darlebung ihrer Jungfräulichkeit muß (darum) so gestaltet 
werden, daß sie diese Anzeigefunktion in dem jeweiligen konkreten 
geschichtlichen Milieu, in dem sie gelebt wird, auch wirklich deutlich aus- 
üben kann"21. Ihr Leben als Einzelne wie in der Gemeinschaft muß im 
Zeichen der ungeteilten Liebe zum Herrn stehen und als solches sichtbar 
werden. 

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß der christologische Aspekt der •Ehe- 
losigkeit um des Himmelreiches willen" eo ipso und vom Wesen her nicht 
nur den eschatologischen, sondern auch den ekklesiologischen Aspekt mit 
einschließt. Man kann ihn nicht hinreichend darstellen ohne die beiden 
anderen Aspekte miteinzubeziehen. Das zeigt, wie zentral und reich an 
Glaubensbezügen die Gabe der Ehelosigkeit ist. Dennoch gilt es sich noch 
einmal daran zu erinnern, daß alles, was über ihr Wesen und ihren Wert 
•an sich" ausgesagt wird, wahr sein mag, eingesehen werden kann; ohne 
die entsprechende Glaubenserfahrung - •nicht jeder kann (es) begreifen, 
sondern nur die, denen es gegeben ist ... Wer es begreifen (ergreifen) 
kann, der ergreife es" (Mt 19, 11. 12) - bleibt es ohne Zeugniskraft. Der 
existentielle Ursprung der christlichen Ehelosigkeit in der lebendigen 
Begegnung mit Christus kann nicht übersprungen werden. Darum entzieht 
sie sich einer adäquaten rationalen Reflexion. Das ist die Not des Ver- 
kündigers, gerade in unserer Zeit, die vielen Christen den Zugang zum 
Glauben erschwert. Dennoch muß es immer wieder versucht werden, an- 
gemessen über sie zu sprechen. Die sich häufenden Schwierigkeiten in den 
Orden, die gelobte Ehelosigkeit menschlich und religiös zu meistern, und 
die gegenwärtige Diskussion über den priesterlichen Zölibat zwingen 
dazu. 

19 Serm. 12, 11 super Cantica. 
20 Daran hat auch das Zweite Vat. Konzil im Zusammenhang mit Zölibat und Jungfräu- 
lichkeit wieder erinnert: •Presbyterorum ordinis", 16; •Perfectae caritatis", 12. 
21 K. Rahner, •Jungfräulichkeit", in: Kleines theologisches Wörterbuch, Freiburg i. Br. 
1961,191. 



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats 113 

II. Der christologische Charakter des Priestertums in der Kirche 

Um die Gabe der Ehelosigkeit mit dem priesterlichen Amt zu konfrontie- 
ren, ist zuvor auch noch das Amt darzustellen, und zwar unter der formel- 
len Rücksicht unseres Themas, nach seinem christologischen Charakter. 

Das Zweite Vatikanische Konzil hat das Priestertum der Kirche wieder 
eindeutig vom religionsphänomenologischen Begriff des Priestertums ab- 
gehoben. Es ist einzig in seiner Art. Seine ganze Begründung und auch 
seinen Inhalt erhält es von Christus. Es ist Teilhabe am Priestertum Chri- 
sti. Um es darum zu verstehen, muß man sich zunächst dem Priestertum 
Christi zuwenden. Worin besteht es? Darüber hat das Konzil einiges ge- 
sagt, was richtunggebend sein kann. Nach ihm ist Christi Priestertum 
wesentlich durch •Weihe" und •Sendung" konstituiert22. Das Entschei- 
dende ist die Sendung. Man darf nur Sendung nicht in einem rein äußeren 
Sinn auffassen, als positivistischen jurisdiktioneilen Akt, der die Person 
nicht affiziert, sondern als personales Geschehen, das den Sendenden und 
den Gesandten in eine innere Beziehung zueinander bringt, Stellvertre- 
tung setzt, Vollmacht überträgt. Wenn schon menschliche Beauftragung 
(in verschiedenem Grad) existential-ontologische Wirklichkeit setzt, um 
wievielmehr die Beauftragung durch Gott. Wer von Gott gesandt wird, 
handelt in der Autorität und der Vollmacht Gottes. Er ist eo ipso befugt 
und befähigt - Gottes Ruf gibt, was er fordert -, das zu vollbringen, was 
ihm aufgetragen ist. Das gilt im eminenten Sinn von Christus, dem escha- 
tologischen Boten und Gesandten, dem Gottgesandten schlechthin, der in 
innigster Lebensgemeinschaft mit dem Vater steht. Darum kann der Evan- 
gelist Johannes mit Hilfe der Kategorie der Sendung die ganze (priester- 
liche) Erlösertätigkeit Jesu entfalten und durchsichtig machen23. Was 
bedeutet dann aber noch die Weihe? Einen ersten Hinweis dafür haben 
wir in jenem Wort aus dem Johannesevangelium, das die Konzilstexte 
über das Priestertum Christi im Hinblick auf die überlieferte Zweiteilung 
von •Weihe" und •Sendung" immer wieder zitieren. Es spricht von Jesus, 
•den der Vater geheiligt und in die Welt gesandt hat" (Jo 10, 36). Hier 
besagt •Heiligung", die im Dekret über Dienst und Leben der Priester 
(Art. 12) mit •Weihe" gleichgesetzt wird, nichts anderes als göttliche 
Erwählung und Aussonderung Jesu für seinen Auftrag und seine Sen- 
dung. (Sie fiele faktisch mit der Sendung zusammen.) Man kann aber auch 
an die besondere Ausrüstung und Begnadung denken, die Jesus für seine 
messianische Aufgabe zuteil wurden. (Aber auch sie sind von der Sendung 

22 •Lumen gentium", 28; •Presbyterorum ordinis", 2; 12. 
23 Für ihn ist Christus geradezu der •Gesandte" (9, 7), durch den der Mensch in der Fin- 
sternis dieser Welt das Licht, d. h. den Glauben empfängt (vgl. Jo 1, 4-9). 



Friedrich Wulf 114 

nicht zu trennen.) In diesem Sinn interpretiert das Dekret über Dienst und 
Leben der Priester (Art. 2) die •Heiligung" oder •Weihe", mit Berufung 
auf Mt 3, 16; Lk 4, 18; Apg 4, 27; 10, 38, als Geistsalbung, d. h. als Be- 
schenkung des Menschen Jesus mit Gottes Geist und mit besonderen, sei- 
ner Sendung dienenden Geistgaben. Sie geschah - zeichenhaft, realsymbo- 
lisch - in der Taufe. Das erklärt auch ihren genaueren Sinn24. Jesu Taufe 
steht am Beginn seines öffentlichen Wirkens. Die hier empfangene Geist- 
salbung steht darum im Zusammenhang seiner prophetischen Sendung, 
der Verkündigung der eschatologischen Heilsbotschaft und der Ankündi- 
gung ihrer Erfüllung. So interpretiert Jesus sie selbst, wenn er in der Syn- 
agoge von Nazareth ein Wort aus Isaias (61,1 f.; 58,6) über den Sendungs- 
auftrag des Propheten auf sich anwendet (Lk4,18-19). So hat sie auch die 
Urgemeinde verstanden, wie Petri Predigt vor dem Haus des Hauptmanns 
Kornelius bezeugt (Apg 10, 37-38). Jesus, der Gesandte, ist in erster Linie 
Offenbarer und Verkündiger, der •große Prophet" (Lk 7, 16). Seiner Sen- 
dung entspricht zunächst einmal das Zeugnis-Geben, die Bezeugung der 
Liebe des Vaters25. Aber da sein Wort wesenhaft Tatwort war - er selbst 
war das endgültige, unwiderrufliche Tatwort Gottes an die Menschen und 
die allein gültige Antwort der Menschen an Gott - und sein Zeugnis 
Lebenszeugnis, darum liegt die Hinopferung seines Lebens auf der glei- 
chen Linie seiner Sendung; sie besiegelt das Wort des Vaters und die Ant- 
wort der Menschen mit dem Blut, sie ist die vollkommene Martyria. Mit 
Recht hat darum das urchristliche Kerygma die in Jesu Taufe sich kund- 
tuende Geistsalbung, in Erinnerung an einige Herrenworte (Mk 10,38; 
Lk 12, 50), auch mit dem Kreuzestod in Verbindung gebracht (Apg 4, 27; 
Rom 6, 6ff.). Zu Jesu Sendung gehört auch das priesterliche Tun (im 
überlieferten Verständnis des Priestertums), das Opfer und der Kult; 
sie ergeben sich wie von selbst aus seinem Wort und seinem Zeugnis. 
Darum kann der Hebräerbrief (3, 1) die Christen mahnen, zu Jesus, 
•dem Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses" (gemeint 
ist wohl das Jesusbekenntnis in der Gemeinde, in der Eucharistie), 
aufzuschauen. Jesu heilsmächtiges Wort war am •lautesten" am Kreuz. 
Mit ihm hat er die endzeitliche, nie mehr aufhebbare Versöhnung mit Gott 
gewirkt und ihr in der Kirche, in der Gemeinde der Erlösten, in der 
Gemeinschaft der Heiligen ein bleibendes Anwesen und eine dauernde 
Gegenwart geschaffen. Diese einmalige priesterliche Tat, die die Geschichte 
des Heils zu ihrer Vollendung führte, ist für immer in ihm aufgehoben. 
Denn er selbst, in seiner Person, ist der Friede und die Versöhnung, der 

24 Vgl. I. de la Potterie SJ, L'onction du Christ, in: NRTh 80 (1958) 225 ff.; zusammen- 
gefaßt in: Vocabulaire de Theologie Biblique, Paris 1962, 720. 
25 Die Begriffe •Sendung" und •Zeugnis" sind im Johannesevangelium korrelativ. 



Der christologische Aspekt des priesterlicken Zölibats 115 

einzige Mittler zwischen Gott und den Menschen, Priester auf ewig. Sein 
Priestertum, das Verkündigung-Heiligung und Opfer-Kult miteinander 
verbindet und dessen heilstheologisches Wesen am besten mit Tatverkün- 
digung der väterlichen Liebe und sich opfernder, stellvertretender Über- 
gabe an den Vater umschrieben wird, ist von eben diesem Wesen her 
eschatologisch und ekklesiologisch bestimmt. Anders ist es gar nicht zu ver- 
stehen26. 

Dieses eine und einzige Priestertum Christi lebt nur in der Kirche fort, 
kommt in ihr zur Darstellung, wird in ihr wirksam. Nicht als ein selbstän- 
diges Priestertum, das nur vom Priestertum Christi abgeleitet wäre und 
von ihm seine Vollmacht erhielte. Immer ist es Christus selbst - der ein- 
zige, der das Heil der Menschen wirken konnte -, der in der Kirche sein 
priesterliches Wirken fortsetzt. Priestertum in der Kirche gibt es nur als 
Repräsentation, als Stellvertretung Christi, als Teilhabe an Christi Prie- 
stertum in Form sakramental-personaler Werkzeuglichkeit. Diese Teil- 
habe existiert in der Kirche in zweifacher Weise. Zunächst ist es die Kirche 
als Ganze, das in Christus geeinte Gottesvolk, das an Christi Priestertum 
teilhat, dann aber und in besonderer Weise sind es ihre Amtsträger. In 
den Konzilsdokumenten wird das eine Mal gesagt, Christus habe •seinem 
ganzen mystischen Leib Anteil an der Geistsalbung gegeben, mit der er 
gesalbt worden ist", so daß jedes Glied •Anteil an der Sendung des gan- 
zen Leibes" habe27. Ein anderes Mal heißt es wieder, Christus habe •durch 
seine Apostel deren Nachfolger, die Bischöfe, seiner Weihe und seiner 
Sendung teilhaftig gemacht"28. Zwei Weisen der Teilhabe, die im Grunde 
aber nur eine einzige Teilhabe sind, weil beide Weisen einander durch- 
dringen und das selbe Geheimnis der Kirche als Raum sakramentaler 
Heilsgegenwart und -Wirksamkeit zur Darstellung bringen. Das grund- 
legende Priestertum in der Kirche ist das Priestertum der Kirche, ihre 
Gemeinschaft mit Christus, ihre Anteilnahme an Christi Sendung und 
Auftrag, aber auch an seiner Heilstat, kraft deren sie sich in ihren Glie- 
dern opfernd an die Verfügung des Vaters anheimgibt. Darauf zielte die 
ganze Heilsveranstaltung Gottes hin. Alle Erlösten sollten ermächtigt sein, 
•durch das Blut Jesu29 und durch Ihn, den großen Priester über das Haus 
Gottes" in das Allerheiligste einzutreten (Hebr 10, 19. 21), freimütig mit 
dem Vater zu sprechen, sich selbst und ihr Leben ihm opfernd hinzuschen- 
ken. Alle sollten sich gesandt wissen, Gottes Machterweise zu verkünden 

26 Im Hebräerbrief, der sich thematisch, nach den verschiedenen Seiten hin, mit dem Prie- 
stertum Christi befaßt, wird das sehr deutlich; vgl. F. J. Schierse, Verheißung und Heils- 
vollendung. Zur theologischen Grundfrage des Hebräerbriefes. München 1955, S. 198, 201. 
27 •Presbyterorum ordinis", 2. 
28 •Lumen gentium", 28; •Presbyterorum ordinis", 2. 
29 Hinweis auf die Eucharistie. 



Friedrich Wulf 116 

und im Bekenntnis des Glaubens und der Hoffnung Zeugnis für seine 
Heilstat in Christus abzulegen. Das Priestertum steht in engstem Zusam- 
menhang mit dem Pfingstereignis, das in der Apostelgeschichte (1,5. 8) 
beschrieben wird als Taufe der versammelten Gläubigen mit Heiligem 
Geist (Hineinnahme in die Todesweihe Jesu im Sinne von Rom 6, 3-6) 
und als Herabkunft des Heiligen Geistes zur Mitteilung seiner Kraft, um 
des Zeugnisses willen, zu dem alle berufen sind (analog zur •Salbung 
Jesu mit Heiligem Geist und mit Kraft", Apg 10, 38). Damit wird auch 
hier auf die beiden konstitutiven Elemente des Priestertums Christi ange- 
spielt, auf •Weihe" und •Sendung", wobei die •Weihe" nicht nur zur 
•Sendung" (zur Erfüllung des Sendungsauftrags) befähigt, sondern diese 
aus sich fordert, und die Sendung (durch Gott, Christus) ihrerseits die 
Weihe mit einschließt und darum selbst Weihe ist. Und ebenso treten die 
beiden inhaltlichen Momente des Priestertums Christi, Verkündigung und 
Kult, deutlich hervor. 

Was die Kirche als Ganze in Vereinigung mit ihrem Herrn ist, •gleich- 
sam Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereini- 
gung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit"30 - darin 
besteht ihr priesterlicher Charakter -, nimmt im Amtspriester eine beson- 
dere, autoritative Sichtbarkeit und Greifbarkeit an. Unbeschadet der Ein- 
setzung des Amtes durch Christus (nicht durch die Kirche!) - biblisch greif- 
bar in der Wahl und Aussendung der Apostel -, liegt dieses Amt dennoch 
ganz und gar auf der Linie des Priestertums der Kirche und ist ihm 
zugeordnet. Es verkörpert dieses Priestertum und gibt ihm konkrete Ge- 
stalt in der sakramental-gesellschaftlichen Wirklichkeit der Kirche. Die 
besonderen Vollmachten, die dem Priester im Weihesakrament von 
Christus gegeben sind und die nicht jedem Glied der Kirche zukommen, 
sind primär Vollmachten der Kirche: die Vollmacht zur Verkündigung der 
eschatologischen Botschaft von unserem Heil, die Vollmacht zum Nachlaß 
der Sünden, zur Versöhnung, die Vollmacht zur sakramental-wirksamen 
Gegenwärtigsetzung des ganzen Heilswerkes in der Eucharistie. Sie wer- 
den ihm nicht als diesem einzelnen Amtsträger gegeben, sondern als einem 
qualifizierten Glied der Kirche, als einem, der die Kirche repräsentiert, 
vertritt, und darum für die Kirche. Was er im Namen und in der Person 
Christi tut, tut er immer zugleich im Namen der Kirche und stellvertre- 
tend für sie. Die Kirche vollzieht durch ihn ihr eigentliches Wesen, näm- 
lich Werkzeug Christi zu sein zum geschichtlich je neuen Heilswirken an 
den Menschen31. Christus hinwiederum handelt durch ihn, insofern er die 

30 •Lumen gentium", 1. 
31 Vgl. K. Rahner, Kirche und Sakramente, Freiburg-Basel-Wien 1960. II. Teil: Die ein- 
zelnen Sakramente als Selbstvollzüge der Kirche, 68 ff. 



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats 117 

Kirche als priesterliches Gottesvolk zur Darstellung bringt. Sehr schön 
sagt in diesem Sinn Augustinus von der Vollmacht, im Namen Christi 
Sünden nachzulassen: •Das tut die Kirche in diesem mühevollen Leben in 
seliger Hoffnung. Diese Kirche repräsentierte Petrus (ecclesiae personam 
gerebat), wegen des Primates seines Apostolats, in sinnbildlicher All- 
gemeinheit (figurata generalitate). Denn was ihn persönlich betrifft, so 
war er von Natur ein einzelner Mensch, durch die Gnade ein einzelner 
Christ, durch eine reichlichere Gnade ein einzelner Apostel, und zwar der 
erste. Aber als zu ihm gesagt wurde: ,Dir will ich die Schlüssel des Him- 
melreiches geben . ..' (Mt 16, 1.9), stellte er die gesamte Kirche dar (signifi- 
cabat) . . . Die Kirche also, die auf Christus gegründet ist, hat von ihm in 
Petrus die Schlüssel des Himmelreiches empfangen, d. h. die Gewalt, die 
Sünden zu binden und zu lösen. Was nämlich im eigentlichen Sinn (per 
proprietatem) die Kirche in Christus ist, das ist zeichenhaft (per significa- 
tionem) Petrus in der Petra; in dieser zeichenhaften Bedeutung ist unter 
der Petra Christus zu verstehen und unter Petrus die Kirche"32. Vom 
ekklesiologischen Stellvertretungscharakter des priesterlichen Amtes her 
ist auch die kollegiale Natur dieses Amtes zu verstehen33. Das Bischofs- 
kollegium unter seinem Haupt, dem Papst, als Nachfolger des Apostel- 
kollegiums unter Petrus, ist Zeichen der Einheit der Kirche und ihres Ein- 
heitsgrundes Christi. Jeder Priester ist in dieses Kollegium mit einbezo- 
gen. Nur in Gemeinschaft mit ihm, insbesondere mit dem Ortsbischof, 
repräsentiert er den in der Kirche gegenwärtigen Christus. Das zu beden- 
ken ist wichtig, wenn man die auf Sendung, Beauftragung und Bevoll- 
mächtigung beruhende Identifikation zwischen Christus und dem Priester, 
wie sie in den Worten des Herrn selbst grundgelegt ist - •wie mich der 
Vater gesandt hat, so sende ich euch" (Jo 20, 21); •wer euch hört, hört 
mich ..." (Lk 10, 16) - und wie sie die kirchliche Überlieferung vor allem 
im Vollzug der Eucharistie (Wandlung), aber auch in den übrigen Sakra- 
menten von jeher ausgedrückt sah34, richtig verstehen und nicht über- 
strapazieren will. Die Unmittelbarkeit des priesterlichen Amtsträgers zu 
Christus - durch sein unwiderrufliches Ausgesondertsein für Christi Sen- 
dung (sakramentaler Charakter) und durch den Vollzug dieser Sendung 
in Verkündigung und Kult - ist wie bei jedem Christen eine durch die 
sichtbare Kirche vermittelte. Er wird darum nur dann ein rechtes Verhält- 
nis zu seiner priesterlichen Existenz finden, insofern sie von der Idee der 
Repräsentation, der Stellvertretung Christi bestimmt ist, wenn er sich als 
Glied der Kirche weiß und ihr Geheimnis lebt. Er wird sein Amt als einen 

32 In Jo, Tr 124, 5 (PL 35, 1973 f.; CC 36, 684 f.). 
33 Vgl. •Lumen gentium", 22. 
34 Vgl. das bekannte Augustinuswort, in Jo, Tr 6, 7 (PL 35, 1428): •Petrus baptizet, hie 
(Christus) est qui baptizat. . .". 



Friedrich Wulf 118 

Dienst der Kirche auffassen und sich für Christus, den Herrn der Kirche, 
zugunsten der Kirche und aller Menschen immer mehr verfügbar machen, 
sich als Christi Sendung, Bote und Knecht betrachten. Nur so kann er red- 
lich, ohne Anmaßung und falsche Demut, im Namen und in der Person 
Christi handeln. 

III. Ehelosigkeit und Priestertum als Erwählung durch Christus zu Nach- 
folge und Dienst 

Aus dem Gesagten läßt sich leicht die Affinität zwischen der •Ehelosigkeit 
um des Himmelreiches willen" und dem neutestamentlichen Priestertum 
aufzeigen. Hier wie dort ist das erste die gnadenhafte, unverdiente Erwäh- 
lung35. Sie mag sich in beiden Berufungen sowohl hinsichtlich der auftre- 
tenden Motive wie auch der religiösen Intensität verschieden äußern, an 
der Tatsache selbst kann kein Zweifel sein. Damit ist schon etwas sehr 
Wesentliches darüber gesagt, worin der Unterschied zwischen der Beru- 
fung zum Rat der Ehelosigkeit und der Berufung zum Priestertum nicht 
gesehen werden darf: Man kann nicht einfach - wie es oft genug geschieht - 
die Ehelosigkeit als Charisma vom Priestertum als Amt absetzen. Auch 
das neutestamentliche Amt ist charismatischen Ursprungs. Es hat sein 
Charisma. •Dienst, Geist und Charisma sind gemäß 2 Kor 5, 8 und 1 Petr 
4, 10 ineinander beschlossen"36. Das priesterliche Amt als solches, ohne 
den Zölibat, ist darum genauso wie die •Ehelosigkeit um des Himmelrei- 
ches willen" nur im Glauben zu begreifen und kann nur in einem lebendi- 
gen Glauben als das, was es sein will, bestanden werden. 

Die Nähe beider Berufungen wird dadurch noch größer, daß sie gleicher- 
maßen auf Christus zurückgehen und im Christusgeheimnis ihre Mitte 
haben. Christus ist der Erwählende und Berufende. Er ist ja auch in bei- 
den Fällen der Hauptinhalt der Berufung. Paulus wurde zuvor •von Chri- 
stus ergriffen", ehe er imstande war, alle Sicherungen seines bisherigen 
Lebens aufzugeben, und nur noch eines für Wert erachtete, •Ihn zu ergrei- 
fen" (Phil 3, 12). Ebenso heißt es von der Apostelwahl bei Markus (3, 13): 

35 Nicht diese selbst, sondern nur wie sie sich im Berufenen kundtut und wie sie erkannt 
wird, bzw. welche Voraussetzungen als Kriterien für ihre Echtheit gegeben sein müssen, 
ist nach wie vor eine Frage, die immer wieder gestellt wird. An offiziellen kirchlichen 
Dokumenten zu dieser Frage aus neuerer Zeit seien nur genannt: das positive Urteil der 
von Pius X. eingesetzten Kardinalskommission über das Buch von J. Lahitton: La voca- 
tion sacerdotale (AAS 4 [1912] 485); •Statuta generalia" (Anhang zur Apost. Konst. 
•Sedes Sapientiae" vom 31. Mai 1956). Sonderdruck der Religiosenkongregation, Rom 
1957, vor allem § 13-17. - In umfassender Weise behandelt die Frage R.Hostie SJ, Le 
discernement des vocations, Desclee de Brouwer 1962 (deutsch: Kriterien der geistlichen 
Berufe, Salzburg 1964). - Die Gnadenhaftigkeit der Berufung zum Priestertum wurde 
zuletzt noch einmal vom Zweiten Vat. Konzil betont (•Optatam totius" 2) 
38 K. H. Schelkle, in: LThK2 I, 454 (Amt). 



Der christologische Aspekt des priestcrlichen Zölibats 119 

•Er (Jesus) rief, die er wollte". Das wird durch das Herrenwort: •Nicht 
ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt" (Jo 15, 16) ausdrück- 
lich bestätigt. Mit Recht, weil an ihre eigene Berufung denkend, wandten 
sich darum die Elf vor der Wahl eines Nachfolgers für den ausgeschiede- 
nen Judas an den Herrn mit der Bitte: •Herr, du kennst die Herzen aller; 
zeige an, welchen von beiden du erwählt hast als den, der die Stelle dieses 
Dienstes und Apostelamtes erhalten soll" (Apg 1, 24-25). Auch nach sei- 
nem Fortgang bleibt Christus der Erwählende. Er beruft durch seinen 
Geist. Die von ihm der Kirche verliehene Vollmacht, zum priesterlichen 
Dienst zu •berufen", wen sie für geeignet und würdig hält, schließt darum 
die Verpflichtung ein, vor allem zu fragen und zu prüfen, ob eine Beru- 
fung durch den Herrn der Kirche vorliegt. Diese kommt ebenso wie die Be- 
rufung zu den Räten nur in einer lebendigen Begegnung mit Christus (dem 
Christusgeheimnis) zur Entfaltung, worunter eine Glaubenserfahrung ver- 
standen wird, die nicht nur im Gebet, sondern mehr noch in der aposto- 
lischen Arbeit und in der tätigen Nächstenliebe ihren Ort hat. Erst im 
Licht solcher Begegnung, des entscheidenden Kriteriums für die •rechte 
Absicht" (recta intentio) dessen, der das Priestertum erbittet, erhalten die 
unersetzlichen und heute mehr denn je notwendigen physischen, psychi- 
schen und geistigen Voraussetzungen für den Priesterberuf ihr eigentliches 
Gewicht87. 

Und noch ein letztes, was beiden Berufungen gemeinsam ist: Die Er- 
wählung geschieht hier wie dort zu Nachfolge und Dienst in einem. Man 
kann heute nicht mehr sagen, die Berufung zu den Räten habe einen indi- 
viduellen, die Berufung zum Priestertum einen sozialen Charakter: dort 
das Streben nach (individueller) Vollkommenheit, hier das Da-sein und 
Wirken für andere. Beide sind vielmehr vom Herrn her, der beruft, aufs 
engste mit dem Heilswerk, wie es in der Kirche fortlebt, verbunden. Beide 
sind darum zum Dienst in der Kirche und an den Menschen verpflichtet. 
Für den Sinn der Räte ist das vom Zweiten Vatikanischen Konzil in einer 
Weise betont worden, wie es in der bisherigen kirchlichen und theologi- 
schen Überlieferung niemals der Fall war38. Erst von hierher erhellt, wie 
sehr beide Berufungen - wie die christliche Berufung überhaupt - an der 

37 Wir sind heute der •Glaubenserfahrung" oder •Geistlichen Erfahrung" gegenüber 
nicht mehr so skeptisch wie - vielleicht mit Recht - zur Zeit des Modernismus, wo man 
gern psychische, emotional geladene Erlebnisse dafür ausgab (im Licht dieser Gefahr ist 
auch die Tendenz des Buches von Lahitton, vgl. Anm. 35, die auch in •Optatam totius", 2, 
noch spürbar ist, zu verstehen, die Kriterien für die Echtheit eines Priesterberufes auf 
möglichst nüchterne, kontrollierbare Tatsachen zurückzuführen). Im Gegenteil, wir halten 
sie für ein geistliches Leben für wesentlich; sie bildet u. a. das Herzstück der ignatiani- 
schen Exerzitien. Zum Ganzen vgl. K. Rahner, Über die Erfahrung der Gnade, in: Schrif- 
ten zur Theologie III, 105-109; LThK2, IV, 1001 f. 
38 •Lumen gentium", 44; •Perfectae caritatis", 1. 5. 6 u. ö. 



Friedrich Wulf 120 

Sendung Christi in die Welt teilhat, ja beide sind Sendung durch Christus. 
Damit nimmt seinerseits das Priestertum am existentiellen Charakter der 
Berufung zu den Räten teil, an der personalen Betroffenheit dessen, der 
den Ruf des Herrn vernommen hat, sich, seine Person, Ihm und seinem 
Werk zur Verfügung zu stellen. Die Periode, in der das Priestertum zu 
allererst ein •Sachauftrag" war, nämlich die sakramentalen Mysterien zu 
vollziehen und auszuspenden, wozu eine ontisch gedachte Weihe befähigte, 
wird (beginnend schon in den Konzilstexten) immer mehr abgelöst durch 
eine Theologie des Priestertums, die sich in stärkerem Maße personaler 
Kategorien bedient und damit ein Priesterbild entwirft, das vor allem die 
existentiellen Vollzüge des Priesters als des Gesandten und Zeugen 
Christi: das glaubende Sich-einlassen auf Christi Ruf und Wort, Selbst- 
entäußerung, Hingabe und Dienstbereitschaft zugunsten des erhaltenen 
Auftrages, aber auch Unbeirrbarkeit und Mut in seiner Durchführung, im 
Bewußtsein der empfangenen Vollmacht und im Vertrauen auf die Gegen- 
wart des Sendenden, hervorhebt39. Nicht die Würde des Priesters steht im 
Blick, sondern Christus, der durch seinen Diener kündet und das Heil 
wirkt. In dieser Sicht sind Priestertum und Rätestand eng aneinanderge- 
rückt. Es leuchtet die Gestalt der Apostel auf, die beide Berufungen mit- 
einander verbanden. 

Hier gilt es nun aber auch auf den Unterschied zwischen beiden Beru- 
fungen hinzuweisen. Er ist wesentlich, so daß das Konzil, nicht ohne Hin- 
blick auf die tatsächliche Entwicklung des Priesteramtes in der Kirche, ein- 
deutig erklärt, der Zölibat sei •von der Natur" des Priestertums nicht 
gefordert40. Was aber ist hier unter •Natur" verstanden? Vom rein sozio- 
logisch greifbaren Phänomen her gesehen lassen sich beide Berufungen so 
unterscheiden, daß die Berufung zu den Räten mit vielen, ja eigentlich 
allen •Berufen", Tätigkeitsbereichen, in Welt und Kirche zu vereinbaren 
ist - in allen, auch den weltlichen Berufen können sich Nachfolge und 
Dienst in der besonderen Weise des •Rates" auswirken -, während das 
neutestamentliche Amt auf einen bestimmten, abgrenzbaren Bereich be- 
schränkt ist, mit Vorzug auf die Verkündigung, auf den •Dienst der Ver- 
söhnung" (2 Kor 5, 18), auf die Eucharistie und auf die Leitung der Ge- 
meinde als Glaubensgemeinschaft - Paulus spricht generell vom •heiligen 
Dienst am Evangelium" (Rom 15, 16) -, so daß •die Zwölf" selbst den 
•Dienst für die Tische", d. h. die karitativen Werke in der Gemeinde, ab- 

30 Wir haben schon oben hervorgehoben, daß die mit personalen Kategorien (wozu im 
eminenten Sinn der Begriff der •Sendung" zählt) ausgedrückten Tatbestände seinshafte 
Wirklichkeiten meinen, die allerdings nicht im Bereich der Natur des Menschen liegen, 
sondern das Sein der Person betreffen, die durch Freiheit gekennzeichnet ist und sich in 
ihr verwirklicht. 
40 •Presbyterorum ordinis", 16. 



Der christologische Aspekt des priesterlichen Zölibats 121 

geben, mit der Begründung: •Es geht nicht an, daß wir das Wort hintan- 
setzen" (Apg 6, 2). Hier ist also das Amt zu einem eigenen, lebenfüllen- 
den •Beruf" geworden, der keine andere Arbeit mehr zuläßt. Aber hat nicht 
schon Paulus neben seiner apostolischen Tätigkeit, obwohl er sich oft der 
Arbeit kaum noch erwehren kann (vgl. 2 Kor 11, 28), sich seinen Lebens- 
unterhalt durch Ausübung des früher erlernten Zeltmacherhandwerks 
verdient (Apg 18, 3; 1 Kor 4, 12; 1 Thess 2, 9), um unabhängig zu bleiben 
(1 Kor 9, 15)? Was ist erst mit jenen Amtsträgern in den frühchristlichen 
Gemeinden, die eine Familie hatten und ihr Zeit und Sorge zuwenden 
mußten (vgl. 1 Tim 3, 2-5; Tit 1,6)? Offenbar gehört es doch nicht zur 
•Natur" des Priestertums im Sinne des neutestamentlichen Amtes, dieses 
im Sinne eines den ganzen Menschen beanspruchenden •Berufes" aus- 
zuüben. Tatsächlich zeigt die Geschichte des Priestertums, nicht nur in den 
Ostkirchen, daß es zu allen Zeiten nicht wenige Priester gab, die ver- 
schiedene •Berufe" ausübten, neben ihrer priesterlichen Tätigkeit noch 
mit vielen anderen Arbeiten beschäftigt waren, nicht zuletzt um ihres 
Lebensunterhaltes willen. Ihre Zahl ist heute nicht geringer geworden. 
Im Gegenteil, sie ist gewachsen. Viele Priester stehen heute sogar in 
Berufen, die ihre ganze Kraft und Zeit in Anspruch nehmen, so daß sich 
ihre priesterliche Existenz mehr oder weniger auf die Zelebration und 
das Beten des Breviers beschränkt. Kann man in allem auf sie anwenden, 
was wir über die Teilhabe am Priestertum Christi gesagt haben? Können 
sie noch im Ernst realisieren, was es um den Kern priesterlicher Existenz, 
um Sendung und Zeugenschaft, ist? Wird hier nicht der Sinn des Prie- 
stertums aufs äußerste gefährdet und auch das priesterliche Leitbild ver- 
fälscht? Anderseits scheint es, wie die Tatsachen beweisen, durchaus mög- 
lich zu sein, das neutestamentliche Amt im •Nebenberuf" auszuüben: 
für den größeren Teil des Tages z. B. (um des Evangeliums willen!) in die 
Fabrik zu gehen, Arbeiter unter Arbeitern zu sein, und in der noch übrig 
bleibenden Zeit für eine bestimmte Gemeinde priesterliche Funktionen 
auszuüben. Vielleicht werden wir schon wegen des immer empfindlicheren 
Priestermangels in Zukunft noch viel bewußter auf die sich hier abzeich- 
nenden Möglichkeiten zurückgreifen müssen. 

Wo aber das Priestertum ganz gelebt wird, wo einer total von der Sen- 
dung durch Christus beansprucht wird, wo der priesterliche Dienst für ihn 
zum einzigen •Beruf" geworden ist und er nichts anderes sein will als 
Diener Christi, ihm werkzeuglich zur Verfügung stehend für den •heiligen 
Dienst am Evangelium" (Rom 15, 16), für die •Verwaltung der Geheim- 
nisse Gottes" (vgl. 1 Kor 4, 1), da liegt der Zölibat, •die Ehelosigkeit um 
des Himmelreiches willen", ganz und gar auf der Linie seiner Erwählung. 
Wenn er diese ernst nimmt und sich glaubend auf Christi Ruf und Sen- 



A rthur C. Himmelsbach 122 

dung existentiell, mit seiner ganzen Person, einläßt, dann kann es gar nicht 
anders sein, als daß er •die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen" 
als •kostbare göttliche Gnadengabe"41 •begreift", womit schon die Gnade 
gegeben ist, sie auch •ergreifen" zu können, falls nur jene Voraussetzun- 
gen gegeben sind, die überhaupt als zum Priestertum notwendig ange- 
sehen werden. Aus dem christologischen Charakter des neutestamentlichen 
Amtes ergibt sich mit aller Klarheit, daß die Vollgestalt des Priestertums 
mit innerer Folgerichtigkeit, die eine Folgerichtigkeit des Glaubens ist 
und darum nur im Glauben erkannt wird, die Ehelosigkeit mit sich bringt. 
Die einhellige Überlieferung der Kirchen des Ostens und des Westens 
bestätigt das dadurch, daß das Bischofsamt auf jeden Fall nur den Ehe- 
losen offen steht. 

Aus all dem ergibt sich, daß man den priesterlichen Zölibat durch eine 
rein theoretische, theologisch noch so tiefe Darlegung nicht hinreichend 
einsichtig machen kann. Er ist letztlich eine Frucht geistlicher Erfahrung, 
einer Erfahrung, die aus der Begegnung mit Christus kommt, mit jenem 
Herrn, der immer wieder Christen dazu ruft, seine Sendung •öffentlich 
vor den Menschen in Seinem Namen" weiterzuführen42. Wohl ist er eine 
Gabe, die ohne Verdienst geschenkt wird; sie wird aber nur im Glauben 
erfaßt und muß im Glauben angeeignet werden. 

Noch einmal: Teresa und Teilhard 

Arthur C. Himmelsbach OCD, Würzburg 

Vorbemerkung. - Es mag fast als eine Spielerei, als ein etwas gequältes 
Unternehmen erscheinen, im Leben dieser beiden Menschen Parallelen, 
Entsprechungen, Ergänzungen zu entdecken. Und selbst wenn das gelin- 
gen sollte, was könnte es einen Menschen von heute interessieren? Frei- 
lich hatte uns eine erste Untersuchung gezeigt, daß Teresa de Jesus und 
Teilhard de Chardin in einem nicht unwichtigen Punkt ihrer Lehre zu- 
sammentreffen1. Ich hatte damals bereits angedeutet, daß sich diese Über- 
einstimmung unter Umständen als sehr fruchtbar erweisen könnte. Das 
wurde auch anerkannt2. Dem aufmerksamen Leser unseres Aufsatzes ist 

41 •Lumen gentium", 42. 
42 •Presbyterorum ordinis", 2. 
1 Vgl. Himmelsbach, Teresa und Teilhard, in: GuL 40 (1967) 325-339. 
2 Vgl. die kurze Rezension des obengenannten Artikels in Herder-Korrespondenz 22 
(1968) 56. 




