Arthur C. Himmelsbach 122

dung existentiell, mit seiner ganzen Person, einldfit, dann kann es gar nicht
anders sein, als daf} er ,die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen®
als ,kostbare gottliche Gnadengabe“4t ,begreift, womit schon die Gnade
gegeben ist, sie auch ,ergreifen” zu kénnen, falls nur jene Voraussetzun-
gen gegeben sind, die {iberhanpt als zum Priestertum notwendig ange-
sehen werden. Aus dem christologischen Charakter des nentestamentlichen
Amtes ergibt sich mit aller Klarheit, dafl die Vollgestalt des Priestertums
mit innerer Folgerichtigkeit, die eine Folgerichtigkeit des Glaubens ist
und darum nur im Glauben erkannt wird, die Ehelosigkeit mit sich bringt.
Die einhellige Uberliefernng der Kirchen des Ostens und des Westens
bestitigt das dadurch, dafl das Bischofsamt auf jeden Fall nur den Ehe-
losen offen steht.

Aus all dem ergibt sich, dafl man den priesterlichen Zélibat durch eine
rein theoretische, theologisch noch so tiefe Darlegung nicht hinreichend
cinsichtig machen kann. Er ist letztlich eine Frucht geistlicher Erfahrung,
einer Erfahrung, die aus der Begegnung mit Christus kommt, mit jenem
Herrn, der immer wieder Christen dazu ruft, seine Sendung ,offentlich
vor den Menschen in Seinem Namen® weiterzufithren®?. Wohl ist er eine
Gabe, die ohne Verdienst geschenkt wird; sie wird aber nur im Glauben
erfaf}t und mufl im Glauben angeeignet werden.

Noch einmal: Teresa und Teilhard

Arthur C. Himmelsbach OCD, Wirzburg

Vorbemerkung. — Es mag fast als eine Spielerei, als ein etwas gequiltes
Unternehmen erscheinen, im Leben dieser beiden Menschen Parallelen,
Entsprechungen, Ergidnzungen zu entdecken. Und selbst wenn das gelin-
gen sollte, was konnte es einen Menschen von heute interessieren? Frei-
lich hatte uns eine erste Untersuchung gezeigt, dafl Teresa de Jesus und
Teilhard de Chardin in einem nicht unwichtigen Punkt ihrer Lehre zu-
sammentreffen!. Ich hatte damals bereits angedeutet, dafl sich diese Uber-
einstimmung unter Umstinden als sehr fruchtbar erweisen konnte. Das
wurde auch anerkannt®. Dem aufmerksamen Leser unseres Aufsatzes ist

4 TLumen gentium“, 42.

42 Presbyterorum ordinis®, 2.

1 Vgl. Himmelshach, Teresa und Teilkard, in: GuL 40 (1967) 325-339.

2 Vgl. die kurze Rezension des obengenannten Artikels in Herder-Korrespondenz 22
(1968) 56.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 123

es aber nicht entgangen, wie viele Fragen hier noch offenbleiben. Eine der
driangendsten wire: Ist die Behauptung, dafl im personalen Geschopf (im
Menschen, genauer im Christen) die Evolution jetzt schon zu ihrem Ziel
kommen kann, und zwar im Ereignis der Vereinigung mit Gott (matri-
monio espiritual), nicht geradezu das Gegenteil von dem, was Teilhard
immer neu einschirft: die Evolution gehe weiter? Zwar hatte uns Teresa
gesagt, aus solcher Gottverbundenheit erwiichsen stindig Werke, Werke
(obras, obras); aber man bekam doch den Eindruck, es handele sich eher
um eine Art von Zugestindnis, eine Sache der Ubergebiihr, als um ein
wirkliches Engagement in den Aufgaben der Welt. Dazu kommt noch
folgendes: Die in jenem Aufsatz behaupteten Verbindungslinien zu zwei
nicht-katholischen Theologen und ihren Theologien (und man miifite noch
Paul Tillich und manche andere nennen) scheinen nicht nur ,ebenso ge-
waltsam wie weltfremd“® zu sein, sondern falsch, solange nicht die iber-
ragende Rolle des Glaubens in dieser inneren Vollendung des Menschen
sichtbar wird, des Glaubens, der immer Glaube bleibt und sich in Hoffnung
und Liebe offenbart bis in die Vereinigung hinein. Mit einem Wort also:
Die Dynamik der Evolution mufl erhalten bleiben. Es muf} feststehen, daf
das innere Ankommen am Ziel der Anthropogenese gerade nicht ein sta-
tischer Triumph ist, vielmehr der Auftakt zu einer Hingabe an die Zu-
kunft der Welt, wie sie in solcher Reinheit und Wirksamkeit sonst nicht
mehr moglich ist. Auf diese Weise mufl auch einsichtig werden, daff
Teresa, eingepflanzt in unser modernes Weltbild, durchaus in dem von
Bedeutung wird, was bei ihr als entscheidende Entdeckung gelten muf,
niamlich das Abenteuer einer personalen Begegnung mit Gott in Welt.

Biographische Notizen

Bevor wir uns dem eigentlichen Thema zuwenden, méchte ich in moglichst
knapper Form auf einen gemeinsamen, sehr bezeichnenden Zug im Wesen
Teresas und Teilhards hinweisen. Zunichst hat es ja den Anschein, daf§
sich kaum zwei Menschen finden lieflen, die sich starker voneinander un-
terschieden. Teresa einerseits eine Frau, die sich (gewifl unter vielen
Schmerzen) von der , Welt“ abwendet, um Gott allein zu suchen (sélo Dios
basta); Teilhard andrerseits ein Mann von leidenschaftlicher Liebe zur
Erde, zor Wissenschaft (aber das gab es auch bei Teresa!), zur Forschung.
Jedoch bereits diese scharfen Gegensitze sind bei ndherem Zusehen in-
einander verzahnt. Denn auf der einen Seite kennen wir Teresa de Jesus
als eine Frau von crfrischender Natuarlichkeit, voller Liebe zur Natur und
voll Aktivitat und praktischem Sinn bei den Grindungen ihrer Kloster wie

3 Ebd.



Arthur C. Himmelsbach 124

auf den weiten Reisen kreuz und quer durch Spanien. Auf der anderen
Seite gibt es wohl kaum einen Gelehrten unserer Zeit, der mit solcher Sehn-
sucht Gott suchte, wie Pierre Teilhard. Das ist es aber nicht, worauf ich
hinziele. Vielmehr liegt in einer grofleren Tiefe dieser beiden Menschen
eine beiden gemeinsame Wurzel, aus der jener Einklang hervorwichst,
den wir auf der Gipfelhdhe ihres Lebens (und in den Gipfelaussagen ihres
Lebens) wiederfinden und den ich nachher niher darlegen mochte. Was
ware diese beiden gemeinsame Wurzel?

Teresa erzahlt im ersten Kapitel ihrer Selbstbiographie von den friihe-
sten Eindriicken und Erlebnissen; eines davon blieb ihr in lebendiger Er-
innerung. Sie schreibt: ,Meine Geschwister waren fiir mich in keiner Weise
ein Hindernis, um Gott zu dienen. Ich hatte einen Bruder von etwa mei-
nem Alter. Wir setzten uns zusammen, um Heiligenleben zu lesen (ich
liebte thn am meisten, wenn ich auch zu den anderen grofle Liebe hatte
und sie zu mir). Als ich die Martyrien sah, die die Heiligen fiir Gott durch-
machten, schien es mir, sie kauften die Freude bei Gott recht billig, und ich
wiinschte sehr, auch so zu sterben. (.. .) Ich tat mich zusammen mit diesem
meinem Bruder. Wir tiberlegten, was sich machen liefe. Wir kamen iiber-
ein, in das Gebiet der Mauren zu gehen. Dort wollten wir um der Liebe
Gottes willen bitten, sie sollten uns den Kopf abschlagen. Mir scheint, Gott
gab uns in so zartem Alter schon den Mut, es zu verwirklichen, wenn es
gegangen ware. Aber wir hatten Eltern, und das erwies sich fiir uns als
das gréfite Hindernis“t. Teresa war damals sechs oder sieben Jahre alt;
ihr Bruder Rodrigo zwischen zehn und elf Jahren. Wir wissen, wie die
Geschichte ausging: Die beiden Geschwister stiegen heimlich aus dem
elterlichen Garten die Strafle Santo Domingo hinunter auf ein Stadttor
zu, das oberhalb des Adaja lag; grofer Kummer im Haus, als man das
Fehlen der Kinder bemerkt. Mutter Beatriz 148t sie tiberall suchen, voll
Trauer und Angst, sie konnten in einen Brunnen gefallen und ertrunken
sein. Bekannte und Freunde schliefRen sich der Suche an. Don Francisco,
ein Onkel Teresas, besteigt sein Pferd und jagt die Hauptstrafie hinunter,
geradewegs auf die Briicke tiber den Adaja zu; es ist die allein zugelas-
sene Ausfahrtstrafle der Stadt Avila. In kurzer Zeit hat er die Kinder
entdeckt; sie laufen auf der Briicke. Er ruft sie an und fafit sie. Sie sind
verdngstigt und verwirrt; das hitten sie am wenigsten gewiinscht. Don
Francisco nimmt sie mit sich und bringt sie so schnell wie moglich nach
Hause. Die Mutter beruhigt sich, tadelt aber energisch. Dieses Ereignis im
Leben Teresas wird oft als ein Zeugnis ihres missionarischen Eifers hinge-
stellt, der sich so schon in frither Kindheit gezeigt haben soll. Genau be-

4 Teresa de Jesus, Libro de la vida, in: Obras de Santa Teresa I, B. A. C. Madrid (1951)
597 f.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 125

sehen geht es Teresa aber nicht um die Bekehrung der Mauren, sondern
um den Eintritt in das Ewige, in den Himmel. Das wird noch deutlicher in
einem kindlichen Zwiegesprach Teresas mit Rodrigo, das sie selbst spater
ithren Mitschwestern erzahlte: ,Zuweilen, wenn wir allein waren, sagte
ich: Rodrigo, ein Leben fur immer, fiir immer; und dieses ,fiir immer* wie-
derholte ich oft. Rodrigo antwortete dann: Ja, Teresa. Fir immer, fiir
immer, fiir immer! Ich gab noch einmal zuriick: Rodrigo, eine Strafe fiic
immer, fiir immer, fir immer. Und Rodrigo antwortete wieder: Ja,
Teresa. Fir immer, fir immer, fiir immer!“s Wir diirfen wohl sagen:
Teresa spiirte in ihrer Jugend bereits den deutlichen Ruf zu einem Abso-
luten, zu einem Unbedingten, zu etwas von letzter Dauer und unerschiit-
terlichem Bestand. Sie gibt dem sofort die entsprechende Antwort. Dieses
Verlangen nach dem Unbedingten und diese unbedingte Hingabe an die-
ses Verlangen ist jene Wurzel in der Tiefe der Seele Teresas, die auch in
der Seele Teilhards lebt und schon in frither Jugend treibt.

Die erste Seite des handgeschriebenen Manuskriptes zu ,,Mon Univers“S,
das Teilhard mit 37 Jahren (1918) verfafite, beginnt mit der Uberschrift:
Naturstrebungen (Tendances natures). Man beachte nun bei dem folgen-
den Text, wie ahnlich, aber auch wie verschieden zu Teresa Teilhard
schreibt: ,Soweit ich zurticksteige in meinen Erinnerungen (bis in die Zeit
vor meinem zehnten Lebensjahr), bemerke ich in mir die Existenz einer
klar vorherrschenden Leidenschaft: die Leidenschaft des Absoluten. Offen-
sichtlich gab ich der Unruhe, die mich bedrdngte, noch nicht diesen Namen;
aber heute kann ich sie wiedererkennen, ohne dafl ein Zogern moglich wire.
DasBediirfnis, in allem ,etwas Absolutes‘ zu besitzen, war von meiner Kind-
heit an die Achse meines inneren Lebens. Unter den Vergnugen dieses
Alters war ich nur dann glidcklich (ich erinnere mich dessen mit voller
Klarheit), wenn sie Bezug hatten zu einer wesentlichen Freude (que par
rapport a une joie fondamentale), die im allgemeinen darin bestand,
irgend etwas Kostbareres, Selteneres, Bestdndigeres, Unveranderlicheres zu
besitzen (oder zu denken). Bald handelte es sich um ein Stick Metall, bald,
durch einen Sprung in das andere Extrem, um das Wohlgefallen im Ge-
danken an Gott-Geist (das Fleisch unseres Herrn schien mir damals eine
zu gebrechliche und zu hinfallige Sache zu sein!).” Dieser Text ist aufler-
ordentlich aufschluflreich. Und zwar in doppelter Hinsicht. Einerseits tritt
markant jenes Verlangen nach einem Absoluten hervor, das uns bei Teresa
begegnete. Andererseits aber meldet sich hier zum ersten Male die Rich-
tung an, in welcher diese Tendenz bei Teilhard de Chardin sich entwickeln

5 Zitiert bei P. Fr. Efrén de la Madre de Dios OCD, Tiempo y vida de Santa Teresa.
8 Diese erste Seite ist in Photokopie veréffentlicht in: Claude Cuénot, Pierre Teilhard de
Chardin, Leben und Werk, Olten (1966) 241.



Arthur C. Himmelsbach 126

wird, ndmlich in Richtung auf die Welt und durch sie aul Gott. So ausge-
driickt, ist es gewif} eine grobe Vereinfachung des komplizierten Sachver-
haltes; das hat aber den Vorzug, die Haupttendenzen akzentuiert hervor-
treten zu lassen. Der Jesuit wird diese Richtung sein ganzes Leben lang
durchhalten, und auch die Karmelitin wird ihren Weg zu Ende gehen;
Teilhard als Forscher, Teresa als Betende. Das zuhochst Erstaunliche je-
doch (und eigentlich wieder Selbstverstindliche) wird sein, zu erkennen,
wie sie sich am Ziel ihres Weges wiederfinden (nachdem sie im Grund-
ansatz schon beisammen waren). Und dieser Zusammenklang wird m. E.
nicht blof} eine weit gespannte Briicke schlagen zwischen der Zeit des Tri-
dentinums und der Zeit des Zweiten Vatikanums, sondern (was noch
wichtiger ist) in die Zukunft weisen, die uns jetzt schon, und zwar immer
starker, auffordert, Welt und Gott zugleich zu lieben’. Wie das ohne Ab-
strich an der christlichen Offenbarung denkbar und vollziehbar ist, dazu,
so glaube ich, haben Teilhard und Teresa etwas zu sagen. Ich will versu-
chen, dies zu zeigen.

I
Teilhard de Chardin

Paris, am 19. Januar 1947. Wie jeden Monat versammeln sich an diesem
Sonntag bei P. Lejay einige wissenschaftlich arbeitende Priester. Die Dis-
kussion kommt in Gang, als P. Dominique Dubarle einige Gedanken iiber
»Kosmologie und Theologie® vortrigt. Im Verlauf dieser Unterredung
kommt es zu folgendem Wortwechsel: Dubarle: ,Fin Komet kénnte die
Erde zerstoren.“ Teilhard: ,Das wird nicht geschehen.“ Dubarle: ,Das
ist eine theologische und keine philosophische Antwort.“ Teilhard: ,Unser
Leben kann nur ein glaubiges Leben sein“®.

Les Moulins (Puy-de-Déme), 8. September 1949. Teilhard de Chardin
vollendet seinen Essai ,Der Kern des Problems* (Le coeur du probléme).
Er stellt ihn unter folgendes Motto: ,Die einen sagen: ,Warten wir gedul-
dig, bis Christus wiederkommt.’ — Die anderen: ,Vollenden wir lieber den
Aufbau der Erde.‘ — Und die dritten denken: ,Vollenden wir, um die Pa-
rusie zu beschleunigen, den Menschen auf der Erde!** Teilhard wendet
sich in dieser Schrift an jene, ,die auf hoherer Warte als ich den Auftrag
haben, die Kirche unmittelbar oder mittelbar zu lenken*®.

7 Vgl. Teilhard an P. Valensin (am 21. 6.1921): ,1ch triume von einem neuen hl. Fran-
ziskus oder einem neuen hl. Ignatius, der kiime, uns die neue Art christlichen Lebens vor-
zustellen, dessen wir bediirftig sind (mehr weltbezogen und mehr weltentzogen zugleich).
Zitiert in: Pierre Teilhard de Clardin, Images et Paroles, Paris (1966) 64.

8 Cl. Cuénot, aa0. 452.

® Veroffentlicht in: Teilhard de Chardin, die Zukunfi des Menschen, Olten-Freiburg
(1963) 343 ft.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 127

Auf dieses Werk von knapp 13 Seiten mochte ich jetzt die Aufmerk-
samkeit richten. Wir sind nach der griindlichen Untersuchung des evan-
gelischen Theologen S. M. Daecke , Teilhard de Chardin und die evange-
lische Theologie“!® besser in der Lage, die Rolle des Glaubens im Denken
des Paters zu sehen; und zwar hat der Verfasser dieses Buches wohl iiber-
zeugend dargetan, dafl sich die Weltschau Teilhards im leizten Grund
(und vor allem die Zukunftsausrichtung dieser Weltschau) nicht so sehr
nur auf exakte wissenschaftliche Ergebnisse (auf diese auch), als vielmehr
auf einen ,Glauben® griindet. Gewiff ist die Entdeckung einer kosmi-
schen Evolution fiir Teilhard die grofle Entdeckung seines Lebens (und
die Entdeckung einer Gerichtetheit — Orthogenese — dieser Evolution!);
aber aus sich 1afit diese allgemeine Genese keine zwingende Zukunfts-
prognose zu; dazu bedarf es eines ,,Glaubens®. So kann Teilhard in seiner
Schrift ,Comment je crois” sagen: ,Ich glaube, dafl das Universum eine
Evolution ist. Ich glaube, dafl sich die Evolution auf den Geist hin bewegt.
Ich glaube, daff der Geist sich im Personalen vollendet. Ich glaube, daf}
das hochste Personale der universale Christus ist“!!. Wir héren in diesen
Sdtzen die Stimme des Knaben in den Waldern der Auvergne wieder, als
er damals in allen Dingen etwas Absolutes zu entdecken suchte und sich
diesem mit ganzer Seele aufschlof}; doch ist der Blick jetzt fester auf die
Zukunft gerichtet, auf die diese grofie Evolution zudrdngt, und sein Blick
ist zutiefst ein Blick des Glaubens. ,Teilhard spricht immer wieder vom
Glauben an die Welt, vom Glauben an die Erde, vom Glauben an das
Universum, vom Glauben an die Menschheit, vom Glauben an den Men-
schen, seine Entwicklung und seine Zukunft, vom Glauben an die Zukunft,
vom Glauben an die Evolution, vom Glauben an den Fortschritt, vom
Glauben an eine Super-Organisation der Welt, vom Glauben an die To-
talisation, vom Glauben an eine hochste Einheit, vom Glauben an ein
hoheres Zentrum der Personalisation, der Sammlung und der Kohésion,
vom Glauben an einen hoheren Pol des Universums, vom Glauben an ein
Ultra-Humanes, vom Glauben an ein gréfieres Bewufitsein, ja sogar vom
Glauben an den Primat des Menschen. All dies, was Teilhard teilweise als
Gegenstinde des Wissens bezeichnet, ist hier an diesen Stellen Gegen-
stand des Glaubens**2,

19 Sigurd Martin Daecke, Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie, Gottin-
gen (1967).

11 Zitiert bei Daedke, aaQ. 821. Obras I, 242.

12 Ebd.; vgl. auch Teilhard in einem Brief an den Abbé Gaudefroy (am 7. 2.1930): ,Seit
ich vor einem Jahr nach China zuriickkam, sind die Dinge fiir mich, wie Sie vielleicht
gefiihlt haben, sehr vorangeschritten und verdndert ... Immer mehr Arbeit, mehr Mog-
lichkeiten, mehr Ergebnisse, mehr Angebote. Bis zu diesem Schidel des Sinanthropus, den
ich, wohlgemerkt, nicht selbst gclunden habe, aber den geologisch und paliontologisch
abzuhandeln ich gerade recht kam. Zusammentreffen wie diese da vermehren in mir ,ndr-



Arthur C. Himmelsbach 128

Daf} viele Manner der Wissenschaft und der Forschung hier nicht mehr
mitgehen, ist verstindlich. Und dafl gerade jene Gesellschaftssysteme, die
einen transzendenten Gott ausdriicklich ablehnen und sich konsequent der
Erde und ihrer Gestaltung und Humanisierung widmen, nicht mehr sol-
chen Glauben mitvollziehen wollen, hat seinen Grund in der Transzen-
denz dieses Glaubens, in seiner Durchsichtigkeit auf einen anderen Glau-
ben hin®®, in dem Teilhard von Kindheit an steht und den er noch kurz vor
seinem Tod bekennt, den Glauben an unsern Herrn Jesus Christus, den
Sohn Marias und den Sohn Gottes, eigentliche Achse der evolutiven Welt
auf den Vater zu. Doch solcher Glaube an die Welt bejaht alle Werte die-
ser Welt und gibt nichts preis von dem, was einmal geworden ist und erst
recht nichts von dem, was einmal werden soll, denn , fiir unsere gedffneten
Augen ist das Universum in Zukunft nicht mehr eine Ordnung, sondern
ein Prozefl. Der Kosmos hat sich in eine Kosmogenese verwandelt“!4. Nur
mufl man wissen: ,So machtvoll die marxistische Anthropogenese an-
fanglich vom biologischen Evolutionismus auch vorangetrieben wurde, in
den sie sich einfiigt, es gelingt ihr nicht, weil sie die Existenz eines irre-
versiblen Zentrums an ithrem Ziel ausschlieft, ihren Schwung bis zuletzt
zu rechtfertigen und aufrechtzuerhalten. Fir sich allein genommen geniigt
der Glaube an die Welt also nicht, um die Erde voran zu bewegen“?s,

Sollte vielleicht der Glaube an Gott allein geniigen (sélo Dios basta!)?
Diese Frage dringt sich sofort auf. Wir miissen uns ihrer Hirte stellen.
Horen wir zunichst einmal, was Teilhard dazu meint: ,lhrer Definition
nach, im Prinzip ist es die unterscheidende Funktion der Kirche, daf} sie
das Wissen und die Macht hat, alles Menschliche im Menschen zu ver-
christlichen**¢. Mit anderen Worten: der christliche Glaube spaltet nicht

risch* meinen Glauben an die Gegenwart Gottes auf meinen Wegen* (zitiert in: ,Images
et Paroles®, 8. 90). Die beiden Glanbensweisen (,Glaube an Gott* und ,Glaube an die
Welt®), die bei Teilhard in verschiedenen Nuancierungen vorkommen, lassen auch an die
Unterscheidung von explizitem und implizitem Glauben denken.

18 Vgl. Paul VI. Enzykl. Ecclesiam suam (AAS LVI 1964 p. 653): Quis ex nobis hunc
necessarium ratiocinandi ordinem, quem consulto homo atheus-politicus scientia eruditus,
quodam loco sistit, lumen exstinguens supremum quo universum possit intellegi, non
adiuvet efficiatque, ut tandem perveniatur ad eam notionem veritatis obiectivae universi
cosmici, qua animus praesentia divina percellatur et os singultim humilia proferens verba
faustas [undat preces?” (Hervorhebung von uns.)

4 Teilhard de Chardin, Der Kern des Problems, in: Zukunft des Menschen, 345.

15 AaQ. 349.

16 AaQ. 850. Vgl. Pastoralkonstitution Art. 34: ,(Der Wert des menschlichen Schaffens)
Eines steht fiir die Glaubenden fest: das personliche und gemeinsame menschliche Schaf-
fen, dieses gewaltige Bemiihen der Menschen im Lauf der Jahrhunderte, ihre Lebens-
bedingungen stets zu verbessern, entspricht als solches der Absicht Gottes... Den Christen
liegt es deshalb fern, zu glauben, daff die von des Menschen Geist und Kraft geschaffenen
Werke einen Gegensatz zu Gottes Macht bilden, oder dafl das mit Vernunft begabte Ge-
schopf sozusagen als Rivale dem Schépfer gegeniibertrete. Im Gegenteil, sie sind iiberzengt,
dafl die Siege der Menschheit ein Zeichen der Grofie Gottes und die Frucht seines



Nodh einmal: Teresa und Teilhard 129

Welt und Gott, sondern vereinigt sie in der Kraft der Inkarnation. Das
hat man allezeit gewuf}t. Wie aber wird dieser Glaube heute gelebt? Denn
inzwischen ist (fiir unser menschliches, dem Wachstum unterworfenes Er-
kennen) aus dem statischen Kosmos eine dynamische Kosmogenese gewor-
den. Damit bekommt die Zukunft der Welt eine nie dagewesene Wucht.
Wie antwortet der Glaube der Christen auf diese neue Herausforderung?
Es ist sicher nicht iibertrieben, wenn man sagt, im Kirchenvolk der Ge-
genwart gebe es eine starke Strémung, die einen ,reinen“ Glauben an
Gott vor seiner ,Vermischung“ mit der Welt retten mdchte. Diese Ab-
sicht wire ohne Zweifel begriiflenswert und mit allen Mitteln zu férdern,
ja, sie erwiese sich als unbedingt notwendig, wenn die Welt noch immer
in einer statischen Ordnung dalége, die von ,oben“ mit ,ubernatiirlichem”
Wert beladen werden miisse, um iiberhaupt weiterzukommen. Diese sta-
tische Welt gehort aber der Vergangenheit an. Jetzt zeigt sich der gewach-
senen Erkenntnis des Menschen, daf} die Zeit eine echte Dimension ist und
dem gesamten All ihre Beweglichkeit und Gerichtetheit einprigt. Die
Welt ist nicht mehr ruhendes Ganzes, sondern gerichtete Grofle, ein Vek-
tor. Der Glaube an Gott in jener ,senkrechten“ Richtung von frither wird
also unabweislich vor die Alternative gestellt, entweder die Zukunft der
Welt endgiltig zu verlieren (und das wiirde den Zusammenbruch der
Kirche bedeuten), oder in radikaler Sdkularisierung Gott endgiiltig zu
verlassen (und das wiirde gleichfalls den Zusammenbruch der Kirche be-
deuten), oder aber (nach These und Antithese die Synthese) sich mit dem
Weltvektor zu verbinden in Richtung der Zukunft, um an seinem Elan
teilzuhaben und so diese Zukunfi zu gewinnen. Und, so muf} man hinzu-
figen, den Glauben an die Welt zu retten. Denn nur Welt kann die Zu-
kunft nicht bleiben, das ist wohl das mindeste, was man von Teilhard de
Chardin lernen kann. Der Glaube an Gott muff den Glauben an die Welt
in sich aufnehmen, damit beide in einer evolutiven Welt bestehen und
gedeihen konnen: ,,0-y und o-x, das Empor und das Voran: zwei religiose
Krifte, ich wiederhole das, die nunmehr im Herzen eines jeden Menschen
einander gegeniiberstehen; zwei Krifte, die, wie wir eben gesehen haben,
kraftlos werden und absterben, wenn man sie isoliert; — folglich zwei
Krifte (das ist noch zu zeigen), die nur auf eines warten: nicht, dafl wir
zwischen ihnen eine Entscheidung treffen — sondern, dafl wir das Mittel
finden, die eine mit der anderen zu verbinden“??.

unergriindlichen Ratschlusses sind ... Daraus wird klar, dafl die christliche Botschaft die
Mensdhen nicht vom Aufbau der Welt ablenkt noch zur Vernachlassigung des Wohls ihrer
Mitmenschen hintreibt, sondern sie vielmehr strenger zur Bewiltigung dieser Aufgaben
verpllichtet.”

17 AaQ. 350 f. Man vgl. die Skizze, die Teilhard seinem Essai beigefiigt und die daneben-
stehenden Legenden:



Arthur C. Himmelsbach 130

Das sieht nun einem Kompromif}, ja sogar einer Vermischung sehr dhn-
lich. Wire dies der Fall, so miiiten wir entschieden ablehnen. Das Evan-
gelium Jesu Christi verbietet uns mit klaren Worten, zwei Herren zu
dienen: ,Thr kénnt nicht Gott dienen und dem Mammon“ (Mt 6, 24). Die
Frage ist nur, ob wir nicht gerade dann dem Mammon dienen, wenn wir
ihn mit seiner Dynamik sich selbst iiberlassen, statt ihn zu beherrschen.
Man kann ihn aber nicht dadurch beherrschen, dafl man seine Dynamik
stoppt (das kann nicht gelingen), sondern kraft einer stirkeren Dynamik
lenkt. Was hier am Beispiel des Mammon (biblisch) gesagt wird, gilt fiir
den ganzen Bereich des Weltlichen. Man kann die Welt(evolution) nicht
beherrschen (und das ist doch das Ziel, fir das der Mensch geschaffen
wurde), indem man den in die Zukunft gerichteten Vektor laufen 1ifit
(was ja auch einen impliziten Glauben braucht), sondern indem man ihm
einen Auftrieb verleiht, ihn mit Glauben auflidt, ihn an den Vektor des
Empor heranholt und beide zusammenlegt in einer einzigen mittleren
Adhse, einer Resultante von x und y. Oder, wie Teilbard sich ausdriickt:
Zum Empor durch das Voran. Und umgekehrt: Zum Voran durch das
Empor. In einer Fufinote heifit es dazu: das miisse und konne geschehen
nur ,in einem Christus, der nicht mehr nur als Erloser individueller See-
len, sondern (gerade weil er im vollen Sinne Erloser ist) als hochster
Beweger der Anthropogenese gesehen wird“1®. Hier ist der Schliissel zum
Verstindnis: Christus. So wie in Jesus Christus in der Terminologie der
Kirche zwei Naturen vereinigt sind, ohne sich zu vermischen und ohne sich
zu trennen, in einer einzigen Person, in dhnlicher (gleicher?) Weise ver-
einigen sich Gott und Welt, Gottesliebe und Weltliebe, Hingabe an Gott
und Hingabe an die Welt in einer Hingabe, in einer Liebe, in einem
Glauben, in der Gemeinschaft mit der Person des Gottmenschen. Denn die
Verbindung mit dieser Person ist nur ein einziges, ein einziger Glaube,
eine einzige Liebe, eine einzige Hingabe, die Gott und Welt in einem ein-
zigen Ja umfafit und in Christus besitzt. Von den Unterschieden zwischen
Weltliebe und Gottesliebe, Weltglaube und Gottglaube, Hingabe an
Welt und Hingabe an Gott bleibt nichts mehr ibrig als ein Gegeniiber von
Person zu Person, in der Gemeinschaft des Heiligen Geistes, in der Achse

o-y: Emportragender christlicher Glaube an ein transzenden-
tes Personales in Richtung des Empor.

o—x: Vorantreibender menschlicher Glaube an Ultra-Huma-
nes in Richtung des Voran.

o-r: ,Berichtigter' {,explizierter) christlicher Glaube, der das
Problem 16st: das Heil (der Ausweg) ist zugleich im
Empor und im Voran — in einem Christus . . .

18 Aa0. 854, Anm. 5.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 181

der Evolution der Welt: ,Alles gehort euch. Ihr aber gehort Christus.
Christus aber gehort Gott® (1 Kor 3, 22 f). Darum sagt ja auch Petrus,
daf wir gottlicher Natur schon teilhaft seien. Denn nicht eine statische
Natur ist das Ziel der Evolution, sondern die Person; und nicht eine goétt-
liche Natur ist das Ziel, sondern eine Person — Jesus Christus, und durch
ihn der Vater, im Heiligen Geist. Achse der Evolution — so haben wir den
Erloser genannt, Zone des intensivsten Wachstums der Welt — eigentlich
miifiten wir das lingst wissen. Aber heute und morgen bekommt diese
Wahrheit erst ihre volle Dringlichkeit. Denn in eine unbewegliche und
ruhige Weltordnung kénnen wir nicht mehr zuriick, in einen statischen
Kosmos, in eine neolithische Gesellschaft, deren Strukturen dem Boden, der
Natur und ihren Michten gehorchen. Die Dimension Zeit hat alles erfafit
und ihre Anerkennung erzwungen. Wir haben uns lange dagegen gewehrt;
wir suchten entweder nach oben oder nach vorn zu entrinnen. Beide Aus-
fliichte mifllangen und werden noch heftiger mifllingen. Der ,reine” Gott-
glaube (Monophysitismus?) und der atheistische Weltglaube (Pelagianis-
mus?) — beide versagen vor der Aufgabe der Zukunft. Letztlich allein der
Christliche Glaube ist den Realitaten der modernen Welt voll gewachsen:
die Resultante zwischen 0—x und o-y= ,berichtigter (explizierter) christ-
licher Glaube, der das Problem 16st: das Heil, (der Ausweg) ist zugleich
im Empor und im Voran — in einem Christus, der Erléser und Beweger
nicht nur der menschlichen Individuen, sondern der ganzen Anthropoge-
nese ist. Es ist wohl zu beachten, dafl der Konstruktion nach o—r kein Halb-
maf}, kein Kompromif} zwischen dem Himmel und der Erde ist, sondern
eine Resultante, die die beiden Formen der Entsagung (das heifit der
,Hingabe an einen Grofleren als man selbst’) miteinander verbindet und
sie durcheinander verstiarkt“®.

Ich habe versucht, den Inhalt der genannten Schrift Teilhards zu skiz-
zieren und zu deuten. Fiir eine ausgewogene Beurteilung wire natiirlich
mehr erfordert; die Beschrankungen, die ein kurzer Aufsatz auferlegt,
lassen es nicht zu. Uns geniigt, was wir erfahren haben: Teilhard de Char-
din sucht den Glauben an Gott und den Glauben an die Welt zu retten,
indem er beide in einem Glaubensakt eint, namlich im Glauben an Chri-
stus, Gott und Mensch in einer Person, Ziel der Schépfung. Damit wiren
zwei schwere Sorgen der Menschheit von heute im Kern iiberwunden: die
Weltlosigkeit Gottes und die Gottlosigkeit der Welt. Und diese Uberwin-
dung geschihe in Glaube und durch Glaube, in Christus und durch Chri-
stus.

Nur erhebt sich jetzt eine noch bedrohlichere Frage. Wenn man auch
diese Aussicht und Losung des gegenwirtigen Dilemmas annehmen konnte

19 AaQ. 355.



Arthur C. Himmelsbach 132

— wie laBt sie sich verwirklichen? Denn das miifite doch wohl geschehen
im Menschen selbst. Glaube an Gott und Glaunbe an die Welt, Hingabe an
Gott und Hingabe an die Welt machen sich aber in diesem Menschen lei-
denschaftlich den Rang streitig. Wie kann es ihm dann gelingen, die bei-
den Gegner in seiner eigenen begrenzten Person zu einer Einheit, einem
beide umfassenden Glauben, einer einzigen Hingabe zu bringen?

II.
Teresa de Jesus

Wir sind an dem Punkt angelangt, wo es sich entscheiden muf}, ob die
Lehre der groflen spanischen Nonne dem ausgehenden 20. Jahrhundert
etwas zu sagen hat. Wir werden so vorgehen, dafl wir an Hand ihres
Hauptwerkes ,Moradas del castillo interior® (1nnere Burg)® zunachst die
Etappen der inneren Entwicklung abstecken, um sodann das endgiiltige
y,Einrasten“ in die Achse der Evolution zu erforschen. Dabei wird der
Leser gebeten, auf folgenden Umstand sorgfaltig zu achten: Es handelte
sich in der bisherigen Untersuchung darum, zu erkennen, wie die sich
herausbildende Einheit von Gott und Welt personal erstarkt und gelingt.
Wir gingen in einem ersten Schritt von Teilhard de Chardin aus. Nun ist
aber bekannt, wie sehr dieser seinerseits seinen Ausgang von der Welt
nimmt, von einem Universum, das heute in der Tat den Menschen be-
herrschend beeindruckt. Man konnte sagen: Teilhards Denken erhebt sich
von der horizontalen Koordinate der Mitte von Gott und Welt entgegen.
Bei Teresa liegt die Sache anders. Ihr Ausgangspunkt ist schon im ersten
Ansatz Gott: ,Gott allein geniigt!“ Doch der Ernst, mit dem sie sich die-
sem geliebten Gott hingibt, ihn immer mehr zu suchen und immer tiefer
zu finden, fihrt sie (gleichsam von der anderen Koordinate her) in die-
selbe Mitte, in welcher auch Teilhard steht. Der unterschiedliche Weg, der
zur Einheit von Gott und Welt fithrte, mufite sich auch in den Begriffen
niederschlagen, in denen beide Gottsucher davon sprachen. Entscheidend
aber ist dies: Der forschende Blick Teresas ruht auf der Seele, der kleinen
(und wieder so viel gewaltigeren) , Welt“ des Innen. Das Uberraschende
wird sein, wie ausgerechnet hier erkannt (und erlebt) wird, daff Gott und
Welt (Welt jetzt im vollen Sinn) sich einen. Uberraschend — und doch auch
wieder nicht. Denn Teilhard selbst erklart: ,Die wahre Evolution der
Welt ereignet sich in den Seelen“?. Nur mufl man da schon scharfer zu-

2 Teresa de Jesus, Moradas del castillo interior, in: Obras II. Deutsche Ubersetzung:
Teresa von Avila, Die innere Burg, herausgegeben und iibersetzt von Fritz Vogelgsang,
Stuttgart 1966. Ich zitiere nach dieser Ubersetzung.

2t Tejlhard de Chardin, Mon Univers, Ocuvres IX (Paris 1965) 76.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 133

sehen und aufmerksam hinhoren; Welt ist in den ,moradas del alma“
reichlich konzentriert in Geist, in Freiheit und Liebe gegenwirtig und in
diesen ihren Spitzenleistungen mdachtig. Das hindert jedoch nicht, sehr
bald, wenn man sich die Miihe macht, die ganze dufiere Welt hindurch-
leuchten zu sehen und hereingenommen in eine innere Einheit. Wir wer-
den bei Teresa den Ausdruck , Welt“ im teilhardschen Sinn vermissen
(das war nicht anders zu erwarten), der Wirklichkeit begegnen wir trotz-
dem in zunehmendem Mafle. Versuchen wir, das zu zeigen.

Die Etappen der inneren Entwicklung

Wir missen uns gleich zu Anfang von dem Bild 16sen, das Teresa als
Schema ihres Aufbaus gebraucht. Dazu berechtigt uns einmal die veran-
derte kulturelle und gesellschaftliche Situation, in der Burgen keine wirk-
liche Rolle mehr spielen und daher die tiefe Aussagekraft jenes Bildes von
der inneren Burg nicht mehr lebendig mitvollzogen werden kann, wie es
Teresa bei ihren Lesern noch voraussetzen konnte. Andererseits gibt sie
selbst den Anstofl zu unserem Abgehen vom Bild der Burg, indem sie
ausdricklich auf seine Unangemessenheit hinweist. Die figtrliche Dar-
stellung, die ich hier (im Anschluf an Teilhard de Chardin und in Ver-
tiefung seines Ansatzes) benutzen werde, ist natiirlich genauso iiberholbar;
doch wird man zugeben, dafl sie unserer dynamischen Weltvorstel-
lung besser entspricht. Ich gehe also aus vom Koordinatensystem zweier
Vektoren o—x und o—y, die im rechten Winkel auseinandergehen und die
Symbole fiir die Hingabe an die Welt und die Hingabe an Gott sind. In
derart radikal getrennter Richtung auseinanderstrebend zerreifien sie den
Menschen innerlich und machen sein Leben heillos und gewissermaflen
schizophren. Wir erkannten, dafl in keiner dieser Richtungen ausschliefilich
eine wahre Losung fir das Leben gefunden werden kann. Weder der
Glaube (und die Hingabe) an die Welt allein, wenn sie von jeder Tran-
szendenz in Gott hinein immun gehalten wird (dieser Glaube wire nicht
einmal mehr impliziter christlicher Glaube); noch der Glaube (und die
Hingabe) an Gott allein, wenn er gegen alles Weltliche isoliert wird (wére
das noch der Glaube an Gott den Vater, den uns der Herr Jesus Christus
geoffenbart hat?) — keiner von beiden hat eine echte Zukunft. Denn die
Achse der wirklichen Evolution verlduft gleichsam als Resultante beider
Vektoren: r =Resultante = Christus, Alpha und Omega. Wie gelangt nun
(nach Teresa) der Mensch in den Strahlungsbereich dieser Achse, d. h. wie
rastet sein ruheloses Suchen und Sorgen in die grofle und machtvolle Ruhe
jener zentralen Mitte ein, die durch die gesamte Evolution der Welt 14uft
und in die Zukunft treibt?



Arthur C. Himmelsbach 134

a. Die Etappen des Anfangs.

Es beginnt mit der Realitit eines anfinglichen Glaubens an Gott in
einer vermassenden Welthaftigkeit. Das sind einerseits Menschen, die tief
in den Beschiftigungen und Beanspruchungen der Welt stecken; anderer-
seits Menschen, die lauteres Verlangen haben, zu beten und Gott zu lieben.
Beide Ausrichtungen ihres inneren Lebens werden nicht zu einer Einheit
gebracht. Sie klaffen weit auseinander. Sie sind daher kraftlos. Teresa
empfiehlt diesen Anfidngern, zunichst einmal die am stéirksten bindenden
Umklammerungen der Welt entschlossen aufzubrechen, sich einen ersten
Freiheitsraum zu schaffen, in dem sie iberhaupt ecinmal zu sich selber kom-
men. Es ist die Verwirklichung des Herrenwortes: ,,Die Zeit ist erfillt,
und das Reich Gottes ist nahegekommen. Kehret um und glaubt an die
Heilsbotschaft“ (Mk 1, 15). Fiigen wir noch hinzu, dafl diese grundlegende
Entsagung oftmals gerade dort geschieht, wo der Mensch in hingebender
Arbeit sich anscheinend nur mit der Welt befafit (1. Wohnung)22.

Diese erste Etappe, in Treue zum Ruf Christi begonnen, fiihrt in eine
zweite Strecke der inneren Entwicklung. In unserem Bild bleibend begin-
nen die beiden Vektoren ,Hingabe an Gott“ und ,Hingabe an die Welt*
sich langsam von der starren Senkrechten bzw. Horizontalen abzulésen
und wegzudriften. Die Liebe zu Gott nimmt mehr Wirme an, die ihr vom
wirklichen menschlichen Leben zustrémt; die Liebe zur Welt empfingt ein
Quantum Freiheit aus der Freiheit des wachsenden Glaubens in Christus.
So wird in diesem zweiten Stadium die klaffende Leere zwischen den bei-
den Glaubensweisen allmédhlich kleiner; die Sammlung im Gebet leichter;
die Hingabe an die weltlichen Aufgaben freier. ,Es geht hier um diejeni-
gen, die schon begonnen haben, das Gebet zu iiben“®. Merken wir rasch
an, dafl Teresa, wenn sie vom Gebet spricht, die ganze Fiille des inneren
Lebens meint. Sagen wir also: der Glaube an Gott fingt schon an, Welt
an sich heranzuziehen=inneres Leben. Und die Welt fiangt schon an, im
Glauben an Gott sich zu sammeln = inneres Leben. Beides im personalen
Menschen. Und - so miissen wir hinzufiigen — beides unter dem wachsen-
den Einfluf} des Christus. Terese erachtet es deshalb als notwendig, mehr
und mehr Christum zu treiben: ,Der Herr selber sagt: ,Niemand kommt
zum Vater denn durch mich’ (...) Und ferner: ,Wer mich sieht, der sieht
meinen Vater. Wenn wir ihn also nie anschauen, wenn wir nie den Tod
betrachten, den er fiir uns erlitten hat, nie bedenken, was wir ihm schulden,
so weill ich nicht, auf welche Weise wir ihn erkennen und in seinem
Dienste Werke vollbringen kénnten“ (2. Wohnung)2.

22 AaQ.21-36. 2 Aa0. 37. 24 AaQ. 87-44; das Zitat S. 44.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 135

Dieses Sichversenken in das Leben Christi, allgemeiner: das Gebet und
die treue Hingabe an die Werke der Nichstenliebe (der Welt) im Geist
der Entsagung und des Glaubens (Tugenden) sind zu einer gewissen Be-
stindigkeit herangereift. Aber es geht noch immer eine tiefe Spaltung
durch den Menschen. Sie ist jetzt zwar weniger offenkundig; den Mitmen-
schen fast schon véllig verborgen. Sie sprechen von einem ,tadellosen, tief-
gliubigen, guten“ Menschen. Indessen: der Riff zwischen der Liebe zu Gott
und der Liebe zur Welt verliuft jetzt in einer Tiefe, die sogar dem Men-
schen selbst verborgen sein kann, dort ndmlich, wo seine innerste Frei-
heit liegt, die er sich noch ausspart; denn er schenkt sie weder ganz
Gott (senkrecht nach oben) noch ganz der Welt (horizontal nach vorn).
Von beiden Richtungen hat er sich ja schon ein wenig gelst und es hat ihm
wohlgetan; wie er aber beide in einer einzigen Hingabe seiner Freiheit,
in der Hingabe an Christus nidmlich, vollenden konnte, das ist ihm noch
nicht aufgegangen. So steht er zwar dem zentralen Geheimnis der Erlo-
sung niher, aber auch wieder ferner denn je. Nunmehr geht es um die
harten Entscheidungen in den inneren Bereichen personaler Freiheit. Aus
dieser ,dritten Wohnung* weiterzukommen, ist daher recht mithsam und
erfordert den Uberschritt einer schweren Schwelle. Wir kénnen hier nicht
darauf eingehen. So viel nur sei angemerkt: Es handelt sich um den end-
giiltigen Durchbruch der Gnade Christi gegenuber allen menschlichen und
institutionellen Sicherungen — eine zweite Bekehrung zum Evangelium
(Paulus: Galaterbrief!). An dieser Stelle scheitern viele. Teresa hat fir sie
nur einen einzigen Rat: ,Demut“ ~ wir sagen: Mut zum Dienen in allen
Anforderungen und ,Demiitigungen” des tiglichen Lebens, um durch sie
mit der Hilfe des Herrn in diesem letzten Innen iiber sich selbst hinaus-
zukommen. Gelingt das im Glauben an den Herrn Jesus Christus, so ist
der Weg frei, Gott und Welt zu einer Einheit zu verbinden; denn es
stellt sich kein eigenes selbstsiichtiges Ich mehr dazwischen. Und Christus,
der als Einziger wirklich dazwischen steht, vereint Gott nnd Welt in sei-
ner cinen Person. Diese ist fortan das unmittelbare Ziel der inneren Ent-
wicklung. Die folgenden Etappen verlaufen demnach schon auf Christus
zu; sie gehdren im groflen gesehen zusammen und sind lediglich eine
Steigerung des Grundansatzes, der soeben ereicht wurde (3. Wohnung)®.

Bevor wir jedoch dazu iibergehen, diese neuen Phasen der inneren Evo-
lution kennenzulernen, muf} auf eine Schwierigkeit eingegangen werden,
die sich immer héher vor uns aufrichtet. Wir hatten zwar am Anfang des
zweiten Teiles darauf hingewiesen, wir konnten die Welt, um deren Ver-
einigung mit Gott im Inneren des Menschen es doch geht, bei Teresa de
Jesus nicht in ebensolcher Machtigkeit wiederfinden (und auch nicht erwar-

25 AaQ. 45-58.



Arthur C. Himmelsbadh 186

ten), wie wir es bei Teilhard de Chardin (ganz im Sinne unseres Jahrhun-
derts) gewohnt sind; wir gaben einige Griinde dafiir an. Wir sind aber
noch keineswegs beruhigt; denn jetzt erst recht scheint sich die Weltins Leere
zu verflichtigen: kraftvoll und alles Innere beherrschend wichst das Ge-
bet zu theresianischer Fiille heran — man kann sich fragen, was denn die
Welt hier noch zu suchen habe. Doch sehen wir genauer hin! Ist diese
wachsende innere Fiille des Lebens nicht eben Welt (nur in noch gréferer
Nihe Gottes als bisher)? Miifiten wir das nicht eigentlich erwarten, da wir
horten, die Evolution der Welt ereigne sich zuvorderst in den Seelen?
Und was sind diese Seelen denn? Doch wohl nichts Geringeres als die
personalen Zentren eines Universums, das sich in ihnen wie in zahllosen
Zyklonen sammelt, um in ihnen die Héhe seiner Bestimmung zu erreichen
und seine Stimme zum freien Lob des Schopfers zu erheben?. Teresa sagt
uns das auf ihre Art gleich in den folgenden vierten Wohnungen: ,,Um
vom Gebet der inneren Sammlung reden zu kénnen, habe ich bisher dar-
auf verzichtet, von den Wirkungen und Zeichen zu sprechen, die Gott
unser Herr in der héheren Gebetsart dieser Wohnung uns schenkt. Deut-
lich gewahrt man dabei ein Anschwellen oder Ausweiten in der Seele (un
dilatamiento o ensanchamiento), als ob ein Wasser, das einer Quelle ent-
springt, nicht ablaufen kénnte, und als ob die Brunneneinfassung, die aus
einem nachgiebigen Stoff gemacht ist, um so grofler wiirde, je reichlicher
das Wasser hervorquillt.“ Die Seele, die Welt im kleinen, wird also gro-
Ber, weiter; sie zieht immer mehr Welt an sich (betend, liebend, wohl auch
erleidend — aber auch erstarkend in Aktion und Freiheit: ,Diese innere
Geschmeidigkeit und Erweiterung zeigt sich auch darin, dafl derjenige,
dem sie widerfahrt, fortan in den Dingen des Gottesdienstes nicht mehr
so dngstlich ist wie zuvor, sondern sich viel freier bewegt®). Ja, Teresa
wagt sogar den Satz: ,,Genauso scheint es der Seele in diesem Gebet zu er-
gehen, wobei der Herr noch viele andere Wunder in ihr bewirkt, um sie
dazu fihig zu machen, daf} sie alles in sich zu fassen vermag (para que
quepa todo en ella)“*". Das ist allerdings schon das Ziel; bis dahin ist noch
viel zu tun; die innere Welt (die Seele) ist noch nicht voll eingesammelt.

b. Die Etappen der Vollendung

Die (nach Teresas Einteilung) drei anschliefenden Teilstrecken bilden ein
Ganzes. Sie sind nur in der Intensitit verschieden, die ungeahnte Steige-
rungen erfahren wird. So kénnte man sich ernstlich fragen: Wozu tiber-
baupt diese Zwischenetappen? Warum nicht sofort die volle Einheit?
Warnm gleich drei (und von Teresa sehr breit behandelte) groffie Span-

26 Pastoralkonstitution Art. 14.
27 Teresa, Innere Burg, Stuttgart 1966, S. 77.



Noch einmal: Teresa und Teilkard 187

nen des Wartens? Ich glaube, man kann so antworten: 1. Stirker als je
zuvor kommt jetzt die Freiheit ins Spiel. Nicht nur die Freiheit des Men-
schen, der sich auf dieses Abenteuer mit Gott und Welt eingelassen hat,
sondern die Freiheit des gottlichen Partners Christus selbst. Bis in die
dritte Phase hinein liefien sich ja eine ganze Reihe unterpersonaler Michte
und institutionell festgelegter Verhaltensweisen erkennen (religidse
Ubungen, frommes Brauchtum, Gebetsformeln, durch Tradition geheiligte
Weisen des Umgangs mit Gott u. a.); diese waren, wie alles Irdische, von
der Zeit, d. h. von der Evolution erfaflt und empfingen von daher auch
eine gewisse apersonale Machtigkeit; sie trugen im guten Sinn den Men-
schen seinem Ziel entgegen oder wurden im schlechten Sinne demselben
Menschen ein ,Gesetz“ im paulinischen Verstand. Aber jetzt, nach dem
Durchstofl in die Freiheit in Liebe, treten diese tragenden Michte mehr
und mehr in den Hintergrund und entlassen den Menschen in eine Miindig-
keit, fiir die allerdings auch schon eine gewisse Reife vorhanden ist, in
eine Verantwortung, in Freiheit liebend der Freiheit des Licbenden
(Christus) zu antworten. Wo solche Bereiche betreten sind, hat eine phy-
sische Evolution ihr Ende erreicht; eine personale Evolution (wenn man
so sagen darf) tibernimmt die Fithrung — wir sind dabei, in die Kernzone
der kosmischen Evolution einzutreten. Es offenbart sich, daf§ ihre innerste
Achse von einer liberragenden Freiheit getragen und geladen ist, die sich
in Liebe mit der Welt vereinigt, um sie an sich zu ziehen (,1ch werde,
wenn ich von der Erde erh6ht bin, alle an mich ziehen® Jo 12, 82). Und
dieser Liebe steht der Mensch gegeniiber, er selbst ein freier und liebender.
Von daher ist es verstindlich, wenn wir mit Teresa zwischen dem Anfang
und dem Abschlul der Vollendung einen ,Raum* aussparen, in dem sich
die Freiheit der beiden Partner umtun kann — im Sinne etwa einer Verlo-
bungszeit. Besser gesagt: die beiden selbst, vor allem der géttliche Part-
ner, verursachen sich wegen ihrer machtvollen Freiheit diesen ,Raum*® der
Prifung ihrer Liebe. Und 2. Die drei Zwischenetappen vor der Vereini-
gung mit dem Herrn Jesus sind eine menschliche Notwendigkeit. Die
innere Einheit von Gott und Welt in Christus ist dermaflen dicht, daff auch
die einfache innere Mitte des personalen Geschépfes noch immer ein Kon-
glomerat verschiedenster Strebungen bleibt, die nun neuerdings einer kon-
vergierenden Evolution unterworfen werden miissen, bis die letzte Rein-
heit der Liebe erreicht ist®®. Anders ausgedriickt: In der heiffen Zone der
Evolutionsachse (die Christus ist) schmelzen die letzten Reste des ,alten
Menschen® zusammen, die Reste jener Zerrissenheit, von der wir ausge-
gangen sind und die die Uberreste des peccatum originale und der person-

2 Dies ist das Thema der ,Dunklen Nacht® bei Johannes vom Kreuz; vgl. Joh. v. Kreuz,
Samtliche Werke, 2. Bd. Einsiedeln 1961.



Arthur C. Himmelsbach 138

lichen Siinden waren. Fir diesen Prozefl der Liuterung braucht es Zeit.
Teresa behandelt ihn ausgiebig. Wir uberspringen diese Etappen und
wenden uns sofort dem groflen Augenblick zu, da ein Mensch mit der Achse
der Welt eins wird, mit Christus, der da ist ,das Bild des unsichtbaren
Gottes, der Erstgeborene vor aller Schopfung. Denn in ihm ward alles er-
schaffen, im Himmel und auf Erden . .. alles ist erschaffen durch ihn und
auf ihn hin“ (Kol 1, 15-17), (4.-6. Wohnungen)®.

c. Einswerdung

Ich habe das Geschehnis der Vereinigung mit Gott in Christus (matrimo-
nio espiritual) in jenem ersten Aufsatz ,Teresa und Teilhard® unter dem
Bild einer punktuellen Zentrierung beschrieben; diesmal soll dasselbe fast
unaussagbare Freignis unter dem neuen Bild eines ,FEinrastens” in die
achsiale Zone der Evolution untersucht werden. Wir haben ja von vorn-
herein den Blick auf die Zukunft gerichtet, um einen Entwurf dieser Zu-
kunft auszuarbeiten, der sich bis in das Herz des Menschen hinein
verwirklichen ldf}t. Es mufl uns jetzt klar werden, wie der Eintritt
in die zentrale Mitte aller Schopfung — und das ist, immer wieder
sei es gesagt, Christus — zugleich der Eintritt (oder im Bild bleibend,
das Einrasten) in die zukunftstrachtigste Dynamik ist, die es tiberhaupt
gibt, in die ungetrennte, unvermischte, personale Einheit von Gott und
Welt im menschgewordenen Wort. Dieses Wort des Vaters steht ndmlich
in einem so machtvollen Bezug zur Person des Vaters, daf} es Bezug, Rela-
tion in Person ist und deshalb vom Wesen her Weg, Prozef} (procedens —
nicht in zeitlicher Evolution, sondern in ewiger Hingabe — theologisch ge-
nauer der Geist Christi, das Pneuma Gottes, in dessen Kraft all dies ge-
schieht). Sofort leuchtet ein, wie stark die vorantreibende Kraft der Evolu-
tion dort sein mufl, wo diese gottliche ,Relation” in Person sich enga-
giert. Sie ist jedem menschlichen und gesellschaftlichen Aufbauwillen
schlechthin tberlegen.

Man kann ermessen, was geschieht, wenn die Vektoren Welthingabe
und Gotthingabe sich endlich zusammentretend an diese personale Achse
anlegen. Schon vom Bild her ist ersichtlich, dafl das nur in einem unge-
teilten Nun geschehen kann; erst recht gilt es von der Vereinigung der
Liebe. Denn sie ist da oder sie ist nicht da. Sie ist aber zustandegekom-
men: ,Am Oktavtag von St. Martin® (18. November 1572). ,Ich war wéh-
rend des zweiten Jahres meines Priorats im Kloster der Menschwerdung.
Bei der Kommunion teilte der P. Johannes vom Kreuz die Hostie, als er
mir die heiligste Eucharistie reichte, und gab einen Teil einer anderen
Schwester. Ich dachte, das sei nicht aus Mangel an Hostien geschehen, son-

2 Innere Burg, 71-187.



Nodh einmal: Teresa und Teilhard 139

dern weil er mich abtéten wollte. Ich hatte ndmlich gesagt, ich liebte sehr
die grofien Hostien (nicht als ob ich nicht gewufit hitte, dafl es fiir die volle
Gegenwart des Herrn unwesentlich sei, selbst wenn es sich nur um ein
kleines Stiickchen handelte). Seine Majestit sprach zu mir: ,Keine Angst,
Todhter. Nichts kann dich von mir trennen.’ Er gab mir so zu verstehen,
die Sache sei ohne Bedeutung. Damals zeigte er sich mir in einer Vision,
wie zu anderen Malen, ganz im Inneren, gab mir seine Rechte und sprach:
,Schau diesen Nagel. Er ist ein Zeichen dafiir, dafl du von heute ab meine
Braut bist. Bis jetzt hast du das nicht verdient. Von nun an wirst du meine
Ehre nicht nur als die deines Schépfers, Konigs und Gottes ansehen, son-
dern als wahre Braut: Meine Ehre ist jetzt die deine und deine die meine.’
Diese Gnade hatte fiir mich solche Wirkung, dafl ich mich nicht fassen
konnte und wie von Sinnen blieb und ich sagte zum Herrn, er moge ent-
weder meine Niedrigkeit ausweiten oder mir nicht solche Liebe erweisen;
denn, gewif}, mir schien, die Natur kénne es nicht aushalten. Ich blieb an
jenem Tage ganz versunken. Seither fiihle ich grofle Fortschritte, freilich
auch mehr Beschimung und Kummer, weil ich sehe, dafl ich in keiner
Weise so groflen Gaben entspreche® (7. Wohnung)®.

Wir stehen ein letztes Mal vor der Grundfrage unseres Entwurfs: Wie
kommen sich die Vektoren einer senkrechten (weltlosen) Hingabe an Gott
und einer horizontalen (gottlosen) Hingabe an die Welt ndher und wer-
den so erst wahrhaft und immer mehr Glaube an Gott und Glaube an die
Welt? Und — da jetzt die Vereinigung geschehen ist — wie stehen diese
beiden Koordinaten, die anfinglich das menschliche Leben zerspalteten, in
ungetrennter und unvermischter Einheit im einen und selben Menschen?
Um das zu erkennen, will ich einen Abschnitt aus dem ersten Kapitel der
siebten Wohnung Teresas beiziehen. Sie schreibt von sich selbst in der
dritten Person (denn sie schreibt aus Erfahrung und besitzt auch das Cha-
risma, das Erfahrene auszusagen): ,Sie fand sich in allem gebessert® — wir
erinnern uns, dafl der Eintritt in die Gottvereinigung in Christus (das
»Einrasten“ in die achsiale Energie der Evolution) den Menschen durch
und durch gewandelt und zur Liebe befreit hatte -, ,und es kam ihr vor,
als verlasse das Wesentliche ihrer Seele, trotz aller Plagen und Miihen,
mit denen sie zu tun hatte, niemals dieses Gemach.“ Zwei Tatsachen sind
genannt: Teresa steht und lebt in Welt (die zehn Jahre nach dieser Stunde

30 AaQ. 188-215; das Zitat stammt ans den ,Cuentas de Consciencia, Relacién 16% in:
Obras II. 539; das Auflergewohnliche des von Teresa geschilderten Ereignisses darf uns
nicht den Blick verstellen vor seiner allgemeinen Giltigkeit. Teresa hatte die charismatische
Aufgabe, diese innersten Vorginge zu erkennen und auszusagen; allen aber ist die Wirk-
Yichkeit als solche von Christus selbst verheiflen: ,Sie sollen alle eins sein. So wie du,
Vater, in mir bist und ich in dir, sollen sie in uns sein ... Wenn ich in ihnen bin und du
in mir, dann sind sie eine véllige Einheit“ (Jo 17, 21. 23). Man erkennt unschwer die
ékumenische Bedeutung.



Arthur C. Himmelsbach 140

sind ja randvoll von Sorgen mit den Griindungen ihrer Klster) in Plagen
und Miihen; doch ,das Wesentliche ihrer Seele” bleibt in der gegliickten
Einheit mit Christus, und das ist, wir wissen es von Teilhard her, Einheit
von Gott und Welt. Aber diese Einheit hat noch einen winzigen, feinen
Riff. Denn die Welt, die sich in der Seele und als Seele sammelt, ist die
unvollendete Welt; fiir sie steht die Auferstehung erst noch bevor: ,Es
schien ihr also gewissermafien, als ob in ihrer Seele eine Teilung vor sich
gegangen sei.“ Beobachten wir ganz genau, wo diese Teilung verliuft. Es
ist nicht mehr jene unselige Spaltung des Lebens, da man sich einmal Gott
hingab und ein andermal der Welt; jetzt gibt sich der Mensch Gott und
Welt zugleich hin: Gott mit dem Innersten (und Hochsten) seines Wesens,
mit der personalen Mitte, dem vordersten Sprof§ der evolutiven Welt, der
feinen Spitze des Geistes; der Welt mit seinem ganzen Wesen, das
von dieser geistigen Spitze angefiihrt ist. So sieht also das Leben in der
achsialen Zone der Evolution aus; Gott und Welt klaffen nicht mehr aus-
einander, wie einst, sondern sind ineinander gefiigt in einem einzigen
schwachen Menschen: ,,Und als schwere Miihsal sie bedriickte, da beklagte
sie sich dariiber, wie Martha, als sie tiber Maria klagte. Auch warf sie
manchmal ihrer Seele vor, sie geniefle jenen Frieden, ganz nach ihrer Lust,
und lasse sie, die soviel Plage und Arbeit habe, im Stich, so daf sie nicht
mit dabeisein kénne. Das wird euch unsinnig vorkommen, meine Téochter.
Doch es ist wirklich so.“ Das Leben in der Einheit mit Jesus Christus ist
ein grofles und schweres Leben, es ist aber vor allem ein erfiilltes Leben.
Die Liebe (vorderste Kraft der Evolution) hat ihr Ziel erreicht, und ,sie
ertragt alles, sie glaubt alles, sie hofft alles — alles halt sie aus“ (1 Kor
13, 7): ,O meine Schwestern, wie wenig wird die Seele, von der Gott in
solch besonderer Weise Besitz ergriffen hat, noch an ihre eigene Ruhe
denken; wie gering wird sie alle Ehre achten, und wie fern wird es ihr
liegen, etwas gelten zu wollen! Denn ist sie viel mit ihm zusammen, wie
es sein soll, so denkt sie wohl wenig an sich selbst. Ihr ganzes Sinnen
richtet sich darauf, wie sie ihn noch mehr erfreuen und worin oder wo-
durch sie die Liebe, die sie fur ihn hegt, erweisen konnte. Hierfur ist das
Gebet da, meine Tochter, das ist die Bestimmung dieser geistlichen Ehe,
namlich daf} ihr immerfort Werke entsprieffen, Werke“3.

Von dieser Frau mochten wir zum Schluf} erfahren, welche Werke und
Wirkungen sich aus solcher Vereinigung ergeben. Denn es geht uns um
die Zukunft und ihre Bewailtigung.

»Die erste Wirkung ist eine Selbstvergessenheit der Seele, die so weit
geht, dafl es — wie gesagt — wirklich so scheint, als existiere sie {iberhaupt

31 Teresa, aa0. 209; die vorher zitierten Stellen aaQ. 193.



Noch einmal: Teresa und Teilhard 141

nicht mehr. Sie ist so vollig verwandelt, daf sie sich selbst nicht mehr kennt
noch sich daran erinnert, dafl es fiir sie einen Himmel oder Leben oder
Ehre gibt, weil ihr ganzes Wesen damit beschiftigt ist, fiir Gottes Ehre zu
sorgen“®, Das ist zum ersten Male die ungehemmte Hingabe an Gott und
Welt in der Einheit reiner Liebe, die in solchem Lieben selbst schon ihre
Erfiillung findet. An jedem Platz und in jeder Lage entfaltet sic diese Liebe
und weckt Liebe, hat Frieden und schafft ihn. Die innere Ausstattung fir
den Arbeiter von morgen, der nicht mehr so sehr arbeiten wird, um sein
Leben zu fristen, sondern um die Evolution zu steigern, die immer mehr
Menschen zu personaler Liebe befreit.

»Die zweite Wirkung ist ein Verlangen nach groflem Leiden, aber nicht
in der Weise, dafl dies Verlangen sie beunruhigt, wie frither; denn die
Sehnsucht, der Wille Gottes moge in ihr geschehen, der diese Seele nun
erfiillt, ist so iibergrofl, dafl sie alles, was Seine Majestit tut, als gut be-
trachtet; will er, daf} sie leidet, wohlan; will er es nicht, so zermartert sie
sich deshalb nicht wie einst.“ Gerade diese Wirkung ist ein gutes Anzei-
chen fiir die Echtheit und Realitat der Vereinigung; denn in der Achse der
menschlichen und kosmischen Evolution zu stehen, mufl unweigerlich auch
Leid und Tod bedeuten, die zur realen Welt gehéren. Der Mut dieser
Seele, vor nichts zuriickzuschrecken, rubt in dem Bewuftsein, in letzter
Tiefe geliebt zu werden. Wie notwendig wird uns diese Gabe werden in
der anbrechenden Zukunft, die in einem ungeheuren Wachstumsprozef}
dem Menschen unvorstellbare Schmerzen bereiten wird und bereiten muf};
in der Mitte-Zone der Anziehungskraft Christi werden sie sich zwar bal-
len, aber auch 16sen in einer stirkeren Liebe und Freiheit, die den Weg
in diese Zukunft (und durch sie auf die Wiederkunft Christi zu) noch-
einmal beschleunigen werden.

,Am allermeisten verwundert mich aber, daff nun — nachdem ihr ja ge-
sehen habt, unter wieviel Mithen und Qualen diese Seelen sich nach ihrem
Tode sehnten, um sich unseres Herrn zu erfreuen —, dafl nun ihr Verlan-
gen, ihm zu dienen, ihn zu rithmen und woméglich einer Seele sich hilfreich
zu erweisen, so grof ist, daf} sie nicht nur keine Sehnsucht nach dem Tod
empfinden, sondern noch viele, viele Jahre voll schwerster Mithen leben
wollen, um so moglicherweise etwas dazu beizutragen, dafl Gott gepriesen
werde, sei es auch nur im Allerkleinsten.” Nun o6ffnet sich also die ganze
Zukunft der Welt; ihre Grofle, ihre Gefahren und ihre Forderungen
erschrecken nicht mehr, sondern sind gelassen angenommen. Sie sind sogar
ersehnt als das Feld einer Liebe, der nichts Geschaffenes mehr geniigen
kann. Und so gilt am Ende doch wieder das tiefe Wort Teresas: Gott
allein genigt.

32 Teresa, aa0. 200; alle folg. Stellen im 3. Kap. d. 7. Wohnung.





