
A rthur C. Himmelsbach 122 

dung existentiell, mit seiner ganzen Person, einläßt, dann kann es gar nicht 
anders sein, als daß er •die Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen" 
als •kostbare göttliche Gnadengabe"41 •begreift", womit schon die Gnade 
gegeben ist, sie auch •ergreifen" zu können, falls nur jene Voraussetzun- 
gen gegeben sind, die überhaupt als zum Priestertum notwendig ange- 
sehen werden. Aus dem christologischen Charakter des neutestamentlichen 
Amtes ergibt sich mit aller Klarheit, daß die Vollgestalt des Priestertums 
mit innerer Folgerichtigkeit, die eine Folgerichtigkeit des Glaubens ist 
und darum nur im Glauben erkannt wird, die Ehelosigkeit mit sich bringt. 
Die einhellige Überlieferung der Kirchen des Ostens und des Westens 
bestätigt das dadurch, daß das Bischofsamt auf jeden Fall nur den Ehe- 
losen offen steht. 

Aus all dem ergibt sich, daß man den priesterlichen Zölibat durch eine 
rein theoretische, theologisch noch so tiefe Darlegung nicht hinreichend 
einsichtig machen kann. Er ist letztlich eine Frucht geistlicher Erfahrung, 
einer Erfahrung, die aus der Begegnung mit Christus kommt, mit jenem 
Herrn, der immer wieder Christen dazu ruft, seine Sendung •öffentlich 
vor den Menschen in Seinem Namen" weiterzuführen42. Wohl ist er eine 
Gabe, die ohne Verdienst geschenkt wird; sie wird aber nur im Glauben 
erfaßt und muß im Glauben angeeignet werden. 

Noch einmal: Teresa und Teilhard 

Arthur C. Himmelsbach OCD, Würzburg 

Vorbemerkung. - Es mag fast als eine Spielerei, als ein etwas gequältes 
Unternehmen erscheinen, im Leben dieser beiden Menschen Parallelen, 
Entsprechungen, Ergänzungen zu entdecken. Und selbst wenn das gelin- 
gen sollte, was könnte es einen Menschen von heute interessieren? Frei- 
lich hatte uns eine erste Untersuchung gezeigt, daß Teresa de Jesus und 
Teilhard de Chardin in einem nicht unwichtigen Punkt ihrer Lehre zu- 
sammentreffen1. Ich hatte damals bereits angedeutet, daß sich diese Über- 
einstimmung unter Umständen als sehr fruchtbar erweisen könnte. Das 
wurde auch anerkannt2. Dem aufmerksamen Leser unseres Aufsatzes ist 

41 •Lumen gentium", 42. 
42 •Presbyterorum ordinis", 2. 
1 Vgl. Himmelsbach, Teresa und Teilhard, in: GuL 40 (1967) 325-339. 
2 Vgl. die kurze Rezension des obengenannten Artikels in Herder-Korrespondenz 22 
(1968) 56. 



Noch einmal: Teresa und Teilhard 123 

es aber nicht entgangen, wie viele Fragen hier noch offenbleiben. Eine der 
drängendsten wäre: Ist die Behauptung, daß im personalen Geschöpf (im 
Menschen, genauer im Christen) die Evolution jetzt schon zu ihrem Ziel 
kommen kann, und zwar im Ereignis der Vereinigung mit Gott (matri- 
monio espiritual), nicht geradezu das Gegenteil von dem, was Teilhard 
immer neu einschärft: die Evolution gehe weiter? Zwar hatte uns Teresa 
gesagt, aus solcher Gottverbundenheit erwüchsen ständig Werke, Werke 
(obras, obras); aber man bekam doch den Eindruck, es handele sich eher 
um eine Art von Zugeständnis, eine Sache der Übergebühr, als um ein 
wirkliches Engagement in den Aufgaben der Welt. Dazu kommt noch 
folgendes: Die in jenem Aufsatz behaupteten Verbindungslinien zu zwei 
nicht-katholischen Theologen und ihren Theologien (und man müßte noch 
Paul Tillich und manche andere nennen) scheinen nicht nur •ebenso ge- 
waltsam wie weltfremd"3 zu sein, sondern falsch, solange nicht die über- 
ragende Rolle des Glaubens in dieser inneren Vollendung des Menschen 
sichtbar wird, des Glaubens, der immer Glaube bleibt und sich in Hoffnung 
und Liebe offenbart bis in die Vereinigung hinein. Mit einem Wort also: 
Die Dynamik der Evolution muß erhalten bleiben. Es muß feststehen, daß 
das innere Ankommen am Ziel der Anthropogenese gerade nicht ein sta- 
tischer Triumph ist, vielmehr der Auftakt zu einer Hingabe an die Zu- 
kunft der Welt, wie sie in solcher Reinheit und Wirksamkeit sonst nicht 
mehr möglich ist. Auf diese Weise muß auch einsichtig werden, daß 
Teresa, eingepflanzt in unser modernes Weltbild, durchaus in dem von 
Bedeutung wird, was bei ihr als entscheidende Entdeckung gelten muß, 
nämlich das Abenteuer einer personalen Begegnung mit Gott in Welt. 

Biographische Notizen 

Bevor wir uns dem eigentlichen Thema zuwenden, möchte ich in möglichst 
knapper Form auf einen gemeinsamen, sehr bezeichnenden Zug im Wesen 
Teresas und Teilhards hinweisen. Zunächst hat es ja den Anschein, daß 
sich kaum zwei Menschen finden ließen, die sich stärker voneinander un- 
terschieden. Teresa einerseits eine Frau, die sich (gewiß unter vielen 
Schmerzen) von der •Welt" abwendet, um Gott allein zu suchen (solo Dios 
basta); Teilhard andrerseits ein Mann von leidenschaftlicher Liebe zur 
Erde, zur Wissenschaft (aber das gab es auch bei Teresa!), zur Forschung. 
Jedoch bereits diese scharfen Gegensätze sind bei näherem Zusehen in- 
einander verzahnt. Denn auf der einen Seite kennen wir Teresa de Jesus 
als eine Frau von erfrischender Natürlichkeit, voller Liebe zur Natur und 
voll Aktivität und praktischem Sinn bei den Gründungen ihrer Klöster wie 

Ebd. 



Arthur C. Himmelsbach 124 

auf den weiten Reisen kreuz und quer durch Spanien. Auf der anderen 
Seite gibt es wohl kaum einen Gelehrten unserer Zeit, der mit solcher Sehn- 
sucht Gott suchte, wie Pierre Teilhard. Das ist es aber nicht, worauf ich 
hinziele. Vielmehr liegt in einer größeren Tiefe dieser beiden Menschen 
eine beiden gemeinsame Wurzel, aus der jener Einklang hervorwächst, 
den wir auf der Gipfelhöhe ihres Lebens (und in den Gipfelaussagen ihres 
Lebens) wiederfinden und den ich nachher näher darlegen möchte. Was 
wäre diese beiden gemeinsame Wurzel? 

Teresa erzählt im ersten Kapitel ihrer Selbstbiographie von den frühe- 
sten Eindrücken und Erlebnissen; eines davon blieb ihr in lebendiger Er- 
innerung. Sie schreibt: •Meine Geschwister waren für mich in keiner Weise 
ein Hindernis, um Gott zu dienen. Ich hatte einen Bruder von etwa mei- 
nem Alter. Wir setzten uns zusammen, um Heiligenleben zu lesen (ich 
liebte ihn am meisten, wenn ich auch zu den anderen große Liebe hatte 
und sie zu mir). Als ich die Martyrien sah, die die Heiligen für Gott durch- 
machten, schien es mir, sie kauften die Freude bei Gott recht billig, und ich 
wünschte sehr, auch so zu sterben. (. . .) Ich tat mich zusammen mit diesem 
meinem Bruder. Wir überlegten, was sich machen ließe. Wir kamen über- 
ein, in das Gebiet der Mauren zu gehen. Dort wollten wir um der Liebe 
Gottes willen bitten, sie sollten uns den Kopf abschlagen. Mir scheint, Gott 
gab uns in so zartem Alter schon den Mut, es zu verwirklichen, wenn es 
gegangen wäre. Aber wir hatten Eltern, und das erwies sich für uns als 
das größte Hindernis"4. Teresa war damals sechs oder sieben Jahre alt; 
ihr Bruder Rodrigo zwischen zehn und elf Jahren. Wir wissen, wie die 
Geschichte ausging: Die beiden Geschwister stiegen heimlich aus dem 
elterlichen Garten die Straße Santo Domingo hinunter auf ein Stadttor 
zu, das oberhalb des Adaja lag; großer Kummer im Haus, als man das 
Fehlen der Kinder bemerkt. Mutter Beatriz läßt sie überall suchen, voll 
Trauer und Angst, sie könnten in einen Brunnen gefallen und ertrunken 
sein. Bekannte und Freunde schließen sich der Suche an. Don Francisco, 
ein Onkel Teresas, besteigt sein Pferd und jagt die Hauptstraße hinunter, 
geradewegs auf die Brücke über den Adaja zu; es ist die allein zugelas- 
sene Ausfahrtstraße der Stadt Avila. In kurzer Zeit hat er die Kinder 
entdeckt; sie laufen auf der Brücke. Er ruft sie an und faßt sie. Sie sind 
verängstigt und verwirrt; das hätten sie am wenigsten gewünscht. Don 
Francisco nimmt sie mit sich und bringt sie so schnell wie möglich nach 
Hause. Die Mutter beruhigt sich, tadelt aber energisch. Dieses Ereignis im 
Leben Teresas wird oft als ein Zeugnis ihres missionarischen Eifers hinge- 
stellt, der sich so schon in früher Kindheit gezeigt haben soll. Genau be- 

4 Teresa de Jesus, Libro de la vida, in: Obras de Santa Teresa I, B. A. C. Madrid (1951) 
597 f. 



Noch einmal: Teresa und Teilhard 125 

sehen geht es Teresa aber nicht um die Bekehrung der Mauren, sondern 
um den Eintritt in das Ewige, in den Himmel. Das wird noch deutlicher in 
einem kindlichen Zwiegespräch Teresas mit Rodrigo, das sie selbst später 
ihren Mitschwestern erzählte: •Zuweilen, wenn wir allein waren, sagte 
ich: Rodrigo, ein Leben für immer, für immer; und dieses ,für immer' wie- 
derholte ich oft. Rodrigo antwortete dann: Ja, Teresa. Für immer, für 
immer, für immer! Ich gab noch einmal zurück: Rodrigo, eine Strafe für 
immer, für immer, für immer. Und Rodrigo antwortete wieder: Ja, 
Teresa. Für immer, für immer, für immer!"5 Wir dürfen wohl sagen: 
Teresa spürte in ihrer Jugend bereits den deutlichen Ruf zu einem Abso- 
luten, zu einem Unbedingten, zu etwas von letzter Dauer und unerschüt- 
terlichem Bestand. Sie gibt dem sofort die entsprechende Antwort. Dieses 
Verlangen nach dem Unbedingten und diese unbedingte Hingabe an die- 
ses Verlangen ist jene Wurzel in der Tiefe der Seele Teresas, die auch in 
der Seele Teilhards lebt und schon in früher Jugend treibt. 

Die erste Seite des handgeschriebenen Manuskriptes zu •Mon Univers"6, 
das Teilhard mit 37 Jahren (1918) verfaßte, beginnt mit der Überschrift: 
Naturstrebungen (Tendances natures). Man beachte nun bei dem folgen- 
den Text, wie ähnlich, aber auch wie verschieden zu Teresa Teilhard 
schreibt: •Soweit ich zurücksteige in meinen Erinnerungen (bis in die Zeit 
vor meinem zehnten Lebensjahr), bemerke ich in mir die Existenz einer 
klar vorherrschenden Leidenschaft: die Leidenschaft des Absoluten. Offen- 
sichtlich gab ich der Unruhe, die mich bedrängte, noch nicht diesen Namen; 
aber heute kann ich sie wiedererkennen, ohne daß ein Zögern möglich wäre. 
Das Bedürfnis, in allem ,etwas Absolutes' zu besitzen, war von meiner Kind- 
heit an die Achse meines inneren Lebens. Unter den Vergnügen dieses 
Alters war ich nur dann glücklich (ich erinnere mich dessen mit voller 
Klarheit), wenn sie Bezug hatten zu einer wesentlichen Freude (que par 
rapport ä une joie fundamentale), die im allgemeinen darin bestand, 
irgend etwas Kostbareres, Selteneres, Beständigeres, Unveränderlicheres zu 
besitzen (oder zu denken). Bald handelte es sich um ein Stück Metall, bald, 
durch einen Sprung in das andere Extrem, um das Wohlgefallen im Ge- 
danken an Gott-Geist (das Fleisch unseres Herrn schien mir damals eine 
zu gebrechliche und zu hinfällige Sache zu sein!)." Dieser Text ist außer- 
ordentlich aufschlußreich. Und zwar in doppelter Hinsicht. Einerseits tritt 
markant jenes Verlangen nach einem Absoluten hervor, das uns bei Teresa 
begegnete. Andererseits aber meldet sich hier zum ersten Male die Rich- 
tung an, in welcher diese Tendenz bei Teilhard de Chardin sich entwickeln 

5 Zitiert bei P. Fr. Efren de la Madre de Dios OCD, Tiempo y vida de Santa Teresa. 
6 Diese erste Seite ist in Photokopie veröffentlicht in: Claude Cuenot, Pierre Teilhard de 
Chardin, Leben und Werk, Ölten (1966) 241. 



Arthur C.Himmelsbach 126 

wird, nämlich in Richtung auf die Welt und durch sie auf Gott. So ausge- 
drückt, ist es gewiß eine grobe Vereinfachung des komplizierten Sachver- 
haltes; das hat aber den Vorzug, die Haupttendenzen akzentuiert hervor- 
treten zu lassen. Der Jesuit wird diese Richtung sein ganzes Leben lang 
durchhalten, und auch die Karmelitin wird ihren Weg zu Ende gehen; 
Teilhard als Forscher, Teresa als Betende. Das zuhöchst Erstaunliche je- 
doch (und eigentlich wieder Selbstverständliche) wird sein, zu erkennen, 
wie sie sich am Ziel ihres Weges wiederfinden (nachdem sie im Grund- 
ansatz schon beisammen waren). Und dieser Zusammenklang wird m. E. 
nicht bloß eine weit gespannte Brücke schlagen zwischen der Zeit des Tri- 
dentinums und der Zeit des Zweiten Vatikanums, sondern (was noch 
wichtiger ist) in die Zukunft weisen, die uns jetzt schon, und zwar immer 
stärker, auffordert, Welt und Gott zugleich zu lieben7. Wie das ohne Ab- 
strich an der christlichen Offenbarung denkbar und vollziehbar ist, dazu, 
so glaube ich, haben Teilhard und Teresa etwas zu sagen. Ich will versu- 
chen, dies zu zeigen. 

I. 

Teilhard de Chardin 

Paris, am 19. Januar 1947. Wie jeden Monat versammeln sich an diesem 
Sonntag bei P. Lejay einige wissenschaftlich arbeitende Priester. Die Dis- 
kussion kommt in Gang, als P. Dominique Dubarle einige Gedanken über 
•Kosmologie und Theologie" vorträgt. Im Verlauf dieser Unterredung 
kommt es zu folgendem Wortwechsel: Dubarle: •Ein Komet könnte die 
Erde zerstören." Teilhard: •Das wird nicht geschehen." Dubarle: •Das 
ist eine theologische und keine philosophische Antwort." Teilhard: •Unser 
Leben kann nur ein gläubiges Leben sein"8. 

Les Moulins (Puy-de-Döme), 8. September 1949. Teilhard de Chardin 
vollendet seinen Essai •Der Kern des Problems" (Le coeur du probleme). 
Er stellt ihn unter folgendes Motto: •Die einen sagen:,Warten wir gedul- 
dig, bis Christus wiederkommt.' - Die anderen: ,Vollenden wir lieber den 
Aufbau der Erde.' - Und die dritten denken: ,Vollenden wir, um die Pa- 
rusie zu beschleunigen, den Menschen auf der Erde!'" Teilhard wendet 
sich in dieser Schrift an jene, •die auf höherer Warte als ich den Auftrag 
haben, die Kirche unmittelbar oder mittelbar zu lenken"9. 

7 Vgl. Teilhard an P. Valensin (am 21. 6. 1921): •Ich träume von einem neuen hl. Fran- 
ziskus oder einem neuen hl. Ignatius, der käme, uns die neue Art christlichen Lebens vor- 
zustellen, dessen wir bedürftig sind (mehr weltbezogen und mehr weltentzogen zugleich)." 
Zitiert in: Pierre Teilhard de Chardin, Images et Paroles, Paris (1966) 64. 
8 Cl. Cuenot, aaO. 452. 
9 Veröffentlicht in: Teilhard de Chardin, die Zukunft des Menschen, Olten-Freiburg 
(1963) 343 ff. 



Noch einmal: Teresa und Teilhard 127 

Auf dieses Werk von knapp 13 Seiten möchte ich jetzt die Aufmerk- 
samkeit richten. Wir sind nach der gründlichen Untersuchung des evan- 
gelischen Theologen S. M. Daecke •Teilhard de Chardin und die evange- 
lische Theologie"10 besser in der Lage, die Rolle des Glaubens im Denken 
des Paters zu sehen; und zwar hat der Verfasser dieses Buches wohl über- 
zeugend dargetan, daß sich die Weltschau Teilhards im letzten Grund 
(und vor allem die Zukunftsausrichtung dieser Weltschau) nicht so sehr 
nur auf exakte wissenschaftliche Ergebnisse (auf diese auch), als vielmehr 
auf einen •Glauben" gründet. Gewiß ist die Entdeckung einer kosmi- 
schen Evolution für Teilhard die große Entdeckung seines Lebens (und 
die Entdeckung einer Gerichtetheit - Orthogenese - dieser Evolution!); 
aber aus sich läßt diese allgemeine Genese keine zwingende Zukunfts- 
prognose zu; dazu bedarf es eines •Glaubens". So kann Teilhard in seiner 
Schrift •Comment je crois" sagen: •Ich glaube, daß das Universum eine 
Evolution ist. Ich glaube, daß sich die Evolution auf den Geist hin bewegt. 
Ich glaube, daß der Geist sich im Personalen vollendet. Ich glaube, daß 
das höchste Personale der universale Christus ist"11. Wir hören in diesen 
Sätzen die Stimme des Knaben in den Wäldern der Auvergne wieder, als 
er damals in allen Dingen etwas Absolutes zu entdecken suchte und sich 
diesem mit ganzer Seele aufschloß; doch ist der Blick jetzt fester auf die 
Zukunft gerichtet, auf die diese große Evolution zudrängt, und sein Blick 
ist zutiefst ein Blick des Glaubens. •Teilhard spricht immer wieder vom 
Glauben an die Welt, vom Glauben an die Erde, vom Glauben an das 
Universum, vom Glauben an die Menschheit, vom Glauben an den Men- 
schen, seine Entwicklung und seine Zukunft, vom Glauben an die Zukunft, 
vom Glauben an die Evolution, vom Glauben an den Fortschritt, vom 
Glauben an eine Super-Organisation der Welt, vom Glauben an die To- 
talisation, vom Glauben an eine höchste Einheit, vom Glauben an ein 
höheres Zentrum der Personalisation, der Sammlung und der Kohäsion, 
vom Glauben an einen höheren Pol des Universums, vom Glauben an ein 
Ultra-Humanes, vom Glauben an ein größeres Bewußtsein, ja sogar vom 
Glauben an den Primat des Menschen. All dies, was Teilhard teilweise als 
Gegenstände des Wissens bezeichnet, ist hier an diesen Stellen Gegen- 
stand des Glaubens"12. 

10 Sigurd Martin Daecke, Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie, Göttin- 
gen (1967). 
11 Zitiert bei Daecke, aaO. 321. Obras I, 242. 
12 Ebd.; vgl. auch Teilhard in einem Brief an den Abbe Gaudefroy (am 7. 2. 1930): •Seit 
ich vor einem Jahr nach China zurückkam, sind die Dinge für mich, wie Sie vielleicht 
gefühlt haben, sehr vorangeschritten und verändert. . . Immer mehr Arbeit, mehr Mög- 
lichkeiten, mehr Ergebnisse, mehr Angebote. Bis zu diesem Schädel des Sinanthropus, den 
ich, wohlgemerkt, nicht selbst gefunden habe, aber den geologisch und paläontologisch 
abzuhandeln ich gerade recht kam. Zusammentreffen wie diese da vermehren in mir ,när- 



Arthur C. Himmehbach 128 

Daß viele Männer der Wissenschaft und der Forschung hier nicht mehr 
mitgehen, ist verständlich. Und daß gerade jene Gesellschaftssysteme, die 
einen transzendenten Gott ausdrücklich ablehnen und sich konsequent der 
Erde und ihrer Gestaltung und Humanisierung widmen, nicht mehr sol- 
chen Glauben mitvollziehen wollen, hat seinen Grund in der Transzen- 
denz dieses Glaubens, in seiner Durchsichtigkeit auf einen anderen Glau- 
ben hin13, in dem Teilhard von Kindheit an steht und den er noch kurz vor 
seinem Tod bekennt, den Glauben an unsern Herrn Jesus Christus, den 
Sohn Marias und den Sohn Gottes, eigentliche Achse der evolutiven Welt 
auf den Vater zu. Doch solcher Glaube an die Welt bejaht alle Werte die- 
ser Welt und gibt nichts preis von dem, was einmal geworden ist und erst 
recht nichts von dem, was einmal werden soll, denn •für unsere geöffneten 
Augen ist das Universum in Zukunft nicht mehr eine Ordnung, sondern 
ein Prozeß. Der Kosmos hat sich in eine Kosmogenese verwandelt"14. Nur 
muß man wissen: •So machtvoll die marxistische Anthropogenese an- 
fänglich vom biologischen Evolutionismus auch vorangetrieben wurde, in 
den sie sich einfügt, es gelingt ihr nicht, weil sie die Existenz eines irre- 
versiblen Zentrums an ihrem Ziel ausschließt, ihren Schwung bis zuletzt 
zu rechtfertigen und aufrechtzuerhalten. Für sich allein genommen genügt 
der Glaube an die Welt also nicht, um die Erde voran zu bewegen"15. 

Sollte vielleicht der Glaube an Gott allein genügen (solo Dios basta!)? 
Diese Frage drängt sich sofort auf. Wir müssen uns ihrer Härte stellen. 
Hören wir zunächst einmal, was Teilhard dazu meint: •Ihrer Definition 
nach, im Prinzip ist es die unterscheidende Funktion der Kirche, daß sie 
das Wissen und die Macht hat, alles Menschliche im Menschen zu ver- 
christlichen"16. Mit anderen Worten: der christliche Glaube spaltet nicht 

risch' meinen Glauben an die Gegenwart Gottes auf meinen Wegen" (zitiert in: •Images 
et Paroles", S. 90). Die beiden Glaubensweisen (•Glaube an Gott" und •Glaube an die 
Welt"), die bei Teilhard in verschiedenen Nuancierungen vorkommen, lassen auch an die 
Unterscheidung von explizitem und implizitem Glauben denken. 
13 Vgl. Paul VI. Enzykl. Ecclesiam suam (AAS LVI 1964 p. 653): Quis ex nobis hunc 
necessarium ratiocinandi ordinem, quem consulto homo atheus-politicus scientia eruditus, 
quodam loco sistit, lumen exstinguens supremum quo Universum possit intellegi, non 
adiuvet efficiatque, ut tandem perveniatur ad earn notionem veritatis obiectivae universi 
cosmici, qua animus praesentia divina percellatur et os singultim humilia proferens verba 
taustas fundat preces?" (Hervorhebung von uns.) 
14 Teilhard de Chardin, Der Kern des Problems, in: Zukunft des Menschen, 345. 
15 AaO. 349. 
16 AaO. 350. Vgl. Pastoralkonstitution Art. 34: •(Der Wert des menschlichen Schaffens) 
Eines steht für die Glaubenden fest: das persönliche und gemeinsame menschliche Schaf- 
fen, dieses gewaltige Bemühen der Menschen im Lauf der Jahrhunderte, ihre Lebens- 
bedingungen stets zu verbessern, entspricht als solches der Absicht Gottes ... Den Christen 
liegt es deshalb fern, zu glauben, daß die von des Menschen Geist und Kraft geschaffenen 
Werke einen Gegensatz zu Gottes Macht bilden, oder daß das mit Vernunft begabte Ge- 
schöpf sozusagen als Rivale dem Schöpfer gegenübertrete. Im Gegenteil, sie sind überzeugt, 
daß  die Siege der Menschheit ein Zeichen  der Größe Gottes und die  Frucht seines 



Noch einmal: Teresa und Teilhard 129 

Welt und Gott, sondern vereinigt sie in der Kraft der Inkarnation. Das 
hat man allezeit gewußt. Wie aber wird dieser Glaube heute gelebt? Denn 
inzwischen ist (für unser menschliches, dem Wachstum unterworfenes Er- 
kennen) aus dem statischen Kosmos eine dynamische Kosmogenese gewor- 
den. Damit bekommt die Zukunft der Welt eine nie dagewesene Wucht. 
Wie antwortet der Glaube der Christen auf diese neue Herausforderung? 
Es ist sicher nicht übertrieben, wenn man sagt, im Kirchenvolk der Ge- 
genwart gebe es eine starke Strömung, die einen •reinen" Glauben an 
Gott vor seiner •Vermischung" mit der Welt retten möchte. Diese Ab- 
sicht wäre ohne Zweifel begrüßenswert und mit allen Mitteln zu fördern, 
ja, sie erwiese sich als unbedingt notwendig, wenn die Welt noch immer 
in einer statischen Ordnung daläge, die von •oben" mit •übernatürlichem" 
Wert beladen werden müsse, um überhaupt weiterzukommen. Diese sta- 
tische Welt gehört aber der Vergangenheit an. Jetzt zeigt sich der gewach- 
senen Erkenntnis des Menschen, daß die Zeit eine echte Dimension ist und 
dem gesamten All ihre Beweglichkeit und Gerichtetheit einprägt. Die 
Welt ist nicht mehr ruhendes Ganzes, sondern gerichtete Größe, ein Vek- 
tor. Der Glaube an Gott in jener •senkrechten" Richtung von früher wird 
also unabweislich vor die Alternative gestellt, entweder die Zukunft der 
Welt endgültig zu verlieren (und das würde den Zusammenbruch der 
Kirche bedeuten), oder in radikaler Säkularisierung Gott endgültig zu 
verlassen (und das würde gleichfalls den Zusammenbruch der Kirche be- 
deuten), oder aber (nach These und Antithese die Synthese) sich mit dem 
Weltvektor zu verbinden in Richtung der Zukunft, um an seinem Elan 
teilzuhaben und so diese Zukunft zu gewinnen. Und, so muß man hinzu- 
fügen, den Glauben an die Welt zu retten. Denn nur Welt kann die Zu- 
kunft nicht bleiben, das ist wohl das mindeste, was man von Teilhard de 
Chardin lernen kann. Der Glaube an Gott muß den Glauben an die Welt 
in sich aufnehmen, damit beide in einer evolutiven Welt bestehen und 
gedeihen können: •o-y und o-x, das Empor und das Voran: zwei religiöse 
Kräfte, ich wiederhole das, die nunmehr im Herzen eines jeden Menschen 
einander gegenüberstehen; zwei Kräfte, die, wie wir eben gesehen haben, 
kraftlos werden und absterben, wenn man sie isoliert; - folglich zwei 
Kräfte (das ist noch zu zeigen), die nur auf eines warten: nicht, daß wir 
zwischen ihnen eine Entscheidung treffen - sondern, daß wir das Mittel 
finden, die eine mit der anderen zu verbinden"17. 

unergründlichen Ratschlusses sind ... Daraus wird klar, daß die christliche Botschaft die 
Menschen nicht vom Aufbau der Welt ablenkt noch zur Vernachlässigung des Wohls ihrer 
Mitmenschen hintreibt, sondern sie vielmehr strenger zur Bewältigung dieser Aufgaben 
verpflichtet." 
17 AaO. 350 f. Man vgl. die Skizze, die Teilhard seinem Essai beigefügt und die daneben- 
stehenden Legenden: 



Arthur C. Himmelsbach 130 

Das sieht nun einem Kompromiß, ja sogar einer Vermischung sehr ähn- 
lich. Wäre dies der Fall, so müßten wir entschieden ablehnen. Das Evan- 
gelium Jesu Christi verbietet uns mit klaren Worten, zwei Herren zu 
dienen: •Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon" (Mt 6, 24). Die 
Frage ist nur, ob wir nicht gerade dann dem Mammon dienen, wenn wir 
ihn mit seiner Dynamik sich selbst überlassen, statt ihn zu beherrschen. 
Man kann ihn aber nicht dadurch beherrschen, daß man seine Dynamik 
stoppt (das kann nicht gelingen), sondern kraft einer stärkeren Dynamik 
lenkt. Was hier am Beispiel des Mammon (biblisch) gesagt wird, gilt für 
den ganzen Bereich des Weltlichen. Man kann die Welt (evolution) nicht 
beherrschen (und das ist doch das Ziel, für das der Mensch geschaffen 
wurde), indem man den in die Zukunft gerichteten Vektor laufen läßt 
(was ja auch einen impliziten Glauben braucht), sondern indem man ihm 
einen Auftrieb verleiht, ihn mit Glauben auflädt, ihn an den Vektor des 
Empor heranholt und beide zusammenlegt in einer einzigen mittleren 
Achse, einer Resultante von x und y. Oder, wie Teilhard sich ausdrückt: 
Zum Empor durch das Voran. Und umgekehrt: Zum Voran durch das 
Empor. In einer Fußnote heißt es dazu: das müsse und könne geschehen 
nur •in einem Christus, der nicht mehr nur als Erlöser individueller See- 
len, sondern (gerade weil er im vollen Sinne Erlöser ist) als höchster 
Beweger der Anthropogenese gesehen wird"18. Hier ist der Schlüssel zum 
Verständnis: Christus. So wie in Jesus Christus in der Terminologie der 
Kirche zwei Naturen vereinigt sind, ohne sich zu vermischen und ohne sich 
zu trennen, in einer einzigen Person, in ähnlicher (gleicher?) Weise ver- 
einigen sich Gott und Welt, Gottesliebe und Weltliebe, Hingabe an Gott 
und Hingabe an die Welt in einer Hingabe, in einer Liebe, in einem 
Glauben, in der Gemeinschaft mit der Person des Gottmenschen. Denn die 
Verbindung mit dieser Person ist nur ein einziges, ein einziger Glaube, 
eine einzige Liebe, eine einzige Hingabe, die Gott und Welt in einem ein- 
zigen Ja umfaßt und in Christus besitzt. Von den Unterschieden zwischen 
Weltliebe und Gottesliebe, Weltglaube und Gottglaube, Hingabe an 
Welt und Hingabe an Gott bleibt nichts mehr übrig als ein Gegenüber von 
Person zu Person, in der Gemeinschaft des Heiligen Geistes, in der Achse 

o-y: Emportragender christlicher Glaube an ein transzenden- 
tes Personales in Richtung des Empor. 

o-x: Vorantreibender menschlicher Glaube an Ultra-Huma- 
nes in Richtung des Voran. 

o-r: .Berichtigter' (.explizierter1) christlicher Glaube, der das 
Problem löst: das Heil (der Ausweg) ist zugleich im 
Empor und im Voran - in einem Christus. . . 

y                   r 

4 \               * 
/ 

/ 
/ 

/ 
/ 

/ 
Q '                 \ • 
IS AaO. 354, Anm. 5. 



Noch einmal: Teresa und Teilhard 131 

der Evolution der Welt: •Alles gehört euch. Ihr aber gehört Christus. 
Christus aber gehört Gott" (1 Kor 3, 22 f). Darum sagt ja auch Petrus, 
daß wir göttlicher Natur schon teilhaft seien. Denn nicht eine statische 
Natur ist das Ziel der Evolution, sondern die Person; und nicht eine gött- 
liche Natur ist das Ziel, sondern eine Person - Jesus Christus, und durch 
ihn der Vater, im Heiligen Geist. Achse der Evolution - so haben wir den 
Erlöser genannt, Zone des intensivsten Wachstums der Welt - eigentlich 
müßten wir das längst wissen. Aber heute und morgen bekommt diese 
Wahrheit erst ihre volle Dringlichkeit. Denn in eine unbewegliche und 
ruhige Weltordnung können wir nicht mehr zurück, in einen statischen 
Kosmos, in eine neolithische Gesellschaft, deren Strukturen dem Boden, der 
Natur und ihren Mächten gehorchen. Die Dimension Zeit hat alles erfaßt 
und ihre Anerkennung erzwungen. Wir haben uns lange dagegen gewehrt; 
wir suchten entweder nach oben oder nach vorn zu entrinnen. Beide Aus- 
flüchte mißlangen und werden noch heftiger mißlingen. Der •reine" Gott- 
glaube (Monophysitismus?) und der atheistische Weltglaube (Pelagianis- 
mus?) - beide versagen vor der Aufgabe der Zukunft. Letztlich allein der 
Christliche Glaube ist den Realitäten der modernen Welt voll gewachsen: 
die Resultante zwischen o-x und o-y = •berichtigter (explizierter) christ- 
licher Glaube, der das Problem löst: das Heil, (der Ausweg) ist zugleich 
im Empor und im Voran - in einem Christus, der Erlöser und Beweger 
nicht nur der menschlichen Individuen, sondern der ganzen Anthropoge- 
nese ist. Es ist wohl zu beachten, daß der Konstruktion nach o-r kein Halb- 
maß, kein Kompromiß zwischen dem Himmel und der Erde ist, sondern 
eine Resultante, die die beiden Formen der Entsagung (das heißt der 
.Hingabe an einen Größeren als man selbst') miteinander verbindet und 
sie durcheinander verstärkt"19. 

Ich habe versucht, den Inhalt der genannten Schrift Teilhards zu skiz- 
zieren und zu deuten. Für eine ausgewogene Beurteilung wäre natürlich 
mehr erfordert; die Beschränkungen, die ein kurzer Aufsatz auferlegt, 
lassen es nicht zu. Uns genügt, was wir erfahren haben: Teilhard de Char- 
din sucht den Glauben an Gott und den Glauben an die Welt zu retten, 
indem er beide in einem Glaubensakt eint, nämlich im Glauben an Chri- 
stus, Gott und Mensch in einer Person, Ziel der Schöpfung. Damit wären 
zwei schwere Sorgen der Menschheit von heute im Kern überwunden: die 
Weltlosigkeit Gottes und die Gottlosigkeit der Welt. Und diese Überwin- 
dung geschähe in Glaube und durch Glaube, in Christus und durch Chri- 
stus. 

Nur erhebt sich jetzt eine noch bedrohlichere Frage. Wenn man auch 
diese Aussicht und Lösung des gegenwärtigen Dilemmas annehmen könnte 

19 AaO.355. 



Arthur C. Himmelsbach 132 

• wie läßt sie sich verwirklichen? Denn das müßte doch wohl geschehen 
im Menschen selbst. Glaube an Gott und Glaube an die Welt, Hingabe an 
Gott und Hingabe an die Welt machen sich aber in diesem Menschen lei- 
denschaftlich den Rang streitig. Wie kann es ihm dann gelingen, die bei- 
den Gegner in seiner eigenen begrenzten Person zu einer Einheit, einem 
beide umfassenden Glauben, einer einzigen Hingabe zu bringen? 

II. 

Teresa de Jesus 

Wir sind an dem Punkt angelangt, wo es sich entscheiden muß, ob die 
Lehre der großen spanischen Nonne dem ausgehenden 20. Jahrhundert 
etwas zu sagen hat. Wir werden so vorgehen, daß wir an Hand ihres 
Hauptwerkes •Moradas del castillo interior" (Innere Burg)20 zunächst die 
Etappen der inneren Entwicklung abstecken, um sodann das endgültige 
•Einrasten" in die Achse der Evolution zu erforschen. Dabei wird der 
Leser gebeten, auf folgenden Umstand sorgfältig zu achten: Es handelte 
sich in der bisherigen Untersuchung darum, zu erkennen, wie die sich 
herausbildende Einheit von Gott und Welt personal erstarkt und gelingt. 
Wir gingen in einem ersten Schritt von Teilhard de Chardin aus. Nun ist 
aber bekannt, wie sehr dieser seinerseits seinen Ausgang von der Welt 
nimmt, von einem Universum, das heute in der Tat den Menschen be- 
herrschend beeindruckt. Man könnte sagen: Teilhards Denken erhebt sich 
von der horizontalen Koordinate der Mitte von Gott und Welt entgegen. 
Bei Teresa liegt die Sache anders. Ihr Ausgangspunkt ist schon im ersten 
Ansatz Gott: •Gott allein genügt!" Doch der Ernst, mit dem sie sich die- 
sem geliebten Gott hingibt, ihn immer mehr zu suchen und immer tiefer 
zu finden, führt sie (gleichsam von der anderen Koordinate her) in die- 
selbe Mitte, in welcher auch Teilhard steht. Der unterschiedliche Weg, der 
zur Einheit von Gott und Welt führte, mußte sich auch in den Begriffen 
niederschlagen, in denen beide Gottsucher davon sprachen. Entscheidend 
aber ist dies: Der forschende Blick Teresas ruht auf der Seele, der kleinen 
(und wieder so viel gewaltigeren) •Welt" des Innen. Das Überraschende 
wird sein, wie ausgerechnet hier erkannt (und erlebt) wird, daß Gott und 
Welt (Welt jetzt im vollen Sinn) sich einen. Überraschend - und doch auch 
wieder nicht. Denn Teilhard selbst erklärt: •Die wahre Evolution der 
Welt ereignet sich in den Seelen"21. Nur muß man da schon schärfer zu- 

20 Teresa de Jesus, Moradas del castillo interior, in: Obras II. Deutsche Übersetzung: 
Teresa von Avila, Die innere Burg, herausgegeben und übersetzt von Fritz Vogelgsang, 
Stuttgart 1966. Ich zitiere nach dieser Übersetzung. 
21 Teilhard de Chardin, Mon Univers, Oeuvres IX (Paris 1965) 76. 



Nodi einmal: Teresa und Teilhatd 133 

sehen und aufmerksam hinhören; Welt ist in den •moradas del alma" 
reichlich konzentriert in Geist, in Freiheit und Liebe gegenwärtig und in 
diesen ihren Spitzenleistungen mächtig. Das hindert jedoch nicht, sehr 
bald, wenn man sich die Mühe macht, die ganze äußere Welt hindurch- 
leuchten zu sehen und hereingenommen in eine innere Einheit. Wir wer- 
den bei Teresa den Ausdruck •Welt" im teilhardschen Sinn vermissen 
(das war nicht anders zu erwarten), der Wirklichkeit begegnen wir trotz- 
dem in zunehmendem Maße. Versuchen wir, das zu zeigen. 

Die Etappen der inneren Entwicklung 

Wir müssen uns gleich zu Anfang von dem Bild lösen, das Teresa als 
Schema ihres Aufbaus gebraucht. Dazu berechtigt uns einmal die verän- 
derte kulturelle und gesellschaftliche Situation, in der Burgen keine wirk- 
liche Rolle mehr spielen und daher die tiefe Aussagekraft jenes Bildes von 
der inneren Burg nicht mehr lebendig mitvollzogen werden kann, wie es 
Teresa bei ihren Lesern noch voraussetzen konnte. Andererseits gibt sie 
selbst den Anstoß zu unserem Abgehen vom Bild der Burg, indem sie 
ausdrücklich auf seine Unangemessenheit hinweist. Die figürliche Dar- 
stellung, die ich hier (im Anschluß an Teilhard de Chardin und in Ver- 
tiefung seines Ansatzes) benutzen werde, ist natürlich genauso überholbar; 
doch wird man zugeben, daß sie unserer dynamischen Weltvorstel- 
lung besser entspricht. Ich gehe also aus vom Koordinatensystem zweier 
Vektoren o-x und o-y, die im rechten Winkel auseinandergehen und die 
Symbole für die Hingabe an die Welt und die Hingabe an Gott sind. In 
derart radikal getrennter Richtung auseinanderstrebend zerreißen sie den 
Menschen innerlich und machen sein Leben heillos und gewissermaßen 
schizophren. Wir erkannten, daß in keiner dieser Richtungen ausschließlich 
eine wahre Lösung für das Leben gefunden werden kann. Weder der 
Glaube (und die Hingabe) an die Welt allein, wenn sie von jeder Tran- 
szendenz in Gott hinein immun gehalten wird (dieser Glaube wäre nicht 
einmal mehr impliziter christlicher Glaube); noch der Glaube (und die 
Hingabe) an Gott allein, wenn er gegen alles Weltliche isoliert wird (wäre 
das noch der Glaube an Gott den Vater, den uns der Herr Jesus Christus 
geoffenbart hat?) - keiner von beiden hat eine echte Zukunft. Denn die 
Achse der wirklichen Evolution verläuft gleichsam als Resultante beider 
Vektoren: r = Resultante = Christus, Alpha und Omega. Wie gelangt nun 
(nach Teresa) der Mensch in den Strahlungsbereich dieser Achse, d. h. wie 
rastet sein ruheloses Suchen und Sorgen in die große und machtvolle Ruhe 
jener zentralen Mitte ein, die durch die gesamte Evolution der Welt läuft 
und in die Zukunft treibt? 



A rthur C. Himmelsbach 134 

a. Die Etappen des Anfangs. 

Es beginnt mit der Realität eines anfänglichen Glaubens an Gott in 
einer vermassenden Welthaftigkeit. Das sind einerseits Menschen, die tief 
in den Beschäftigungen und Beanspruchungen der Welt stecken; anderer- 
seits Menschen, die lauteres Verlangen haben, zu beten und Gott zu lieben. 
Beide Ausrichtungen ihres inneren Lebens werden nicht zu einer Einheit 
gebracht. Sie klaffen weit auseinander. Sie sind daher kraftlos. Teresa 
empfiehlt diesen Anfängern, zunächst einmal die am stärksten bindenden 
Umklammerungen der Welt entschlossen aufzubrechen, sich einen ersten 
Freiheitsraum zu schaffen, in dem sie überhaupt einmal zu sich selber kom- 
men. Es ist die Verwirklichung des Herrenwortes: •Die Zeit ist erfüllt, 
und das Reich Gottes ist nahegekommen. Kehret um und glaubt an die 
Heilsbotschaft" (Mk 1, 15). Fügen wir noch hinzu, daß diese grundlegende 
Entsagung oftmals gerade dort geschieht, wo der Mensch in hingebender 
Arbeit sich anscheinend nur mit der Welt befaßt (1. Wohnung)22. 

Diese erste Etappe, in Treue zum Ruf Christi begonnen, führt in eine 
zweite Strecke der inneren Entwicklung. In unserem Bild bleibend begin- 
nen die beiden Vektoren •Hingabe an Gott" und •Hingabe an die Welt" 
sich langsam von der starren Senkrechten bzw. Horizontalen abzulösen 
und wegzudriften. Die Liebe zu Gott nimmt mehr Wärme an, die ihr vom 
wirklichen menschlichen Leben zuströmt; die Liebe zur Welt empfängt ein 
Quantum Freiheit aus der Freiheit des wachsenden Glaubens in Christus. 
So wird in diesem zweiten Stadium die klaffende Leere zwischen den bei- 
den Glaubensweisen allmählich kleiner; die Sammlung im Gebet leichter; 
die Hingabe an die weltlichen Aufgaben freier. •Es geht hier um diejeni- 
gen, die schon begonnen haben, das Gebet zu üben"23. Merken wir rasch 
an, daß Teresa, wenn sie vom Gebet spricht, die ganze Fülle des inneren 
Lebens meint. Sagen wir also: der Glaube an Gott fängt schon an, Welt 
an sich heranzuziehen = inneres Leben. Und die Welt fängt schon an, im 
Glauben an Gott sich zu sammeln = inneres Leben. Beides im personalen 
Menschen. Und - so müssen wir hinzufügen - beides unter dem wachsen- 
den Einfluß des Christus. Terese erachtet es deshalb als notwendig, mehr 
und mehr Christum zu treiben: •Der Herr selber sagt: ,Niemand kommt 
zum Vater denn durch mich' (.. .) Und ferner: ,Wer mich sieht, der sieht 
meinen Vater.' Wenn wir ihn also nie anschauen, wenn wir nie den Tod 
betrachten, den er für uns erlitten hat, nie bedenken, was wir ihm schulden, 
so weiß ich nicht, auf welche Weise wir ihn erkennen und in seinem 
Dienste Werke vollbringen könnten" (2. Wohnung)24. 

22 AaO. 21-36. 23 AaO. 37. « AaO. 37^4; das Zitat S. 44. 



Noch einmal: Teresa und Teilhatd 135 

Dieses Sichversenken in das Leben Christi, allgemeiner: das Gebet und 
die treue Hingabe an die Werke der Nächstenliebe (der Welt) im Geist 
der Entsagung und des Glaubens (Tugenden) sind zu einer gewissen Be- 
ständigkeit herangereift. Aber es geht noch immer eine tiefe Spaltung 
durch den Menschen. Sie ist jetzt zwar weniger offenkundig; den Mitmen- 
schen fast schon völlig verborgen. Sie sprechen von einem •tadellosen, tief- 
gläubigen, guten" Menschen. Indessen: der Riß zwischen der Liebe zu Gott 
und der Liebe zur Welt verläuft jetzt in einer Tiefe, die sogar dem Men- 
schen selbst verborgen sein kann, dort nämlich, wo seine innerste Frei- 
heit liegt, die er sich noch ausspart; denn er schenkt sie weder ganz 
Gott (senkrecht nach oben) noch ganz der Welt (horizontal nach vorn). 
Von beiden Richtungen hat er sich ja schon ein wenig gelöst und es hat ihm 
wohlgetan; wie er aber beide in einer einzigen Hingabe seiner Freiheit, 
in der Hingabe an Christus nämlich, vollenden könnte, das ist ihm noch 
nicht aufgegangen. So steht er zwar dem zentralen Geheimnis der Erlö- 
sung näher, aber auch wieder ferner denn je. Nunmehr geht es um die 
harten Entscheidungen in den inneren Bereichen personaler Freiheit. Aus 
dieser •dritten Wohnung" weiterzukommen, ist daher recht mühsam und 
erfordert den Überschritt einer schweren Schwelle. Wir können hier nicht 
darauf eingehen. So viel nur sei angemerkt: Es handelt sich um den end- 
gültigen Durchbruch der Gnade Christi gegenüber allen menschlichen und 
institutionellen Sicherungen - eine zweite Bekehrung zum Evangelium 
(Paulus: Galaterbrief!). An dieser Stelle scheitern viele. Teresa hat für sie 
nur einen einzigen Rat: •Demut" - wir sagen: Mut zum Dienen in allen 
Anforderungen und •Demütigungen" des täglichen Lebens, um durch sie 
mit der Hilfe des Herrn in diesem letzten Innen über sich selbst hinaus- 
zukommen. Gelingt das im Glauben an den Herrn Jesus Christus, so ist 
der Weg frei, Gott und Welt zu einer Einheit zu verbinden; denn es 
stellt sich kein eigenes selbstsüchtiges Ich mehr dazwischen. Und Christus, 
der als Einziger wirklich dazwischen steht, vereint Gott und Welt in sei- 
ner einen Person. Diese ist fortan das unmittelbare Ziel der inneren Ent- 
wicklung. Die folgenden Etappen verlaufen demnach schon auf Christus 
zu; sie gehören im großen gesehen zusammen und sind lediglich eine 
Steigerung des Grundansatzes, der soeben ereicht wurde (3. Wohnung)25. 

Bevor wir jedoch dazu übergehen, diese neuen Phasen der inneren Evo- 
lution kennenzulernen, muß auf eine Schwierigkeit eingegangen werden, 
die sich immer höher vor uns aufrichtet. Wir hatten zwar am Anfang des 
zweiten Teiles darauf hingewiesen, wir könnten die Welt, um deren Ver- 
einigung mit Gott im Inneren des Menschen es doch geht, bei Teresa de 
Jesus nicht in ebensolcher Mächtigkeit wiederfinden (und auch nicht erwar- 

25 AaO. 45-58. 



A rthur C. Himmelsbach 136 

ten), wie wir es bei Teilhard de Chardin (ganz im Sinne unseres Jahrhun- 
derts) gewohnt sind; wir gaben einige Gründe dafür an. Wir sind aber 
noch keineswegs beruhigt; denn jetzt erst recht scheint sich die Welt ins Leere 
zu verflüchtigen: kraftvoll und alles Innere beherrschend wächst das Ge- 
bet zu theresianischer Fülle heran - man kann sich fragen, was denn die 
Welt hier noch zu suchen habe. Doch sehen wir genauer hin! Ist diese 
wachsende innere Fülle des Lebens nicht eben Welt (nur in noch größerer 
Nähe Gottes als bisher)? Müßten wir das nicht eigentlich erwarten, da wir 
hörten, die Evolution der Welt ereigne sich zuvörderst in den Seelen? 
Und was sind diese Seelen denn? Doch wohl nichts Geringeres als die 
personalen Zentren eines Universums, das sich in ihnen wie in zahllosen 
Zyklonen sammelt, um in ihnen die Höhe seiner Bestimmung zu erreichen 
und seine Stimme zum freien Lob des Schöpfers zu erheben28. Teresa sagt 
uns das auf ihre Art gleich in den folgenden vierten Wohnungen: •Um 
vom Gebet der inneren Sammlung reden zu können, habe ich bisher dar- 
auf verzichtet, von den Wirkungen und Zeichen zu sprechen, die Gott 
unser Herr in der höheren Gebetsart dieser Wohnung uns schenkt. Deut- 
lich gewahrt man dabei ein Anschwellen oder Ausweiten in der Seele (un 
dilatamiento o ensanchamiento), als ob ein Wasser, das einer Quelle ent- 
springt, nicht ablaufen könnte, und als ob die Brunneneinfassung, die aus 
einem nachgiebigen Stoff gemacht ist, um so größer würde, je reichlicher 
das Wasser hervorquillt." Die Seele, die Welt im kleinen, wird also grö- 
ßer, weiter; sie zieht immer mehr Welt an sich (betend, liebend, wohl auch 
erleidend • aber auch erstarkend in Aktion und Freiheit: •Diese innere 
Geschmeidigkeit und Erweiterung zeigt sich auch darin, daß derjenige, 
dem sie widerfährt, fortan in den Dingen des Gottesdienstes nicht mehr 
so ängstlich ist wie zuvor, sondern sich viel freier bewegt"). Ja, Teresa 
wagt sogar den Satz: •Genauso scheint es der Seele in diesem Gebet zu er- 
gehen, wobei der Herr noch viele andere Wunder in ihr bewirkt, um sie 
dazu fähig zu machen, daß sie alles in sich zu fassen vermag (para que 
quepa todo en ella)"27. Das ist allerdings schon das Ziel; bis dahin ist noch 
viel zu tun; die innere Welt (die Seele) ist noch nicht voll eingesammelt. 

b. Die Etappen der Vollendung 

Die (nach Teresas Einteilung) drei anschließenden Teilstrecken bilden ein 
Ganzes. Sie sind nur in der Intensität verschieden, die ungeahnte Steige- 
rungen erfahren wird. So könnte man sich ernstlich fragen: Wozu über- 
haupt diese Zwischenetappen? Warum nicht sofort die volle Einheit? 
Warum gleich drei (und von Teresa sehr breit behandelte) große Span- 

26 Pastoralkonstitution Art. 14. 
27 Teresa, Innere Burg, Stuttgart 1966, S. 77. 



Nodi einmal: Teresa und Teilhatd 137 

nen des Wartens? Ich glaube, man kann so antworten: 1. Stärker als je 
zuvor kommt jetzt die Freiheit ins Spiel. Nicht nur die Freiheit des Men- 
schen, der sich auf dieses Abenteuer mit Gott und Welt eingelassen hat, 
sondern die Freiheit des göttlichen Partners Christus selbst. Bis in die 
dritte Phase hinein ließen sich ja eine ganze Reihe unterpersonaler Mächte 
und institutionell festgelegter Verhaltensweisen erkennen (religiöse 
Übungen, frommes Brauchtum, Gebetsformeln, durch Tradition geheiligte 
Weisen des Umgangs mit Gott u. a.); diese waren, wie alles Irdische, von 
der Zeit, d. h. von der Evolution erfaßt und empfingen von daher auch 
eine gewisse apersonale Mächtigkeit; sie trugen im guten Sinn den Men- 
schen seinem Ziel entgegen oder wurden im schlechten Sinne demselben 
Menschen ein •Gesetz" im paulinischen Verstand. Aber jetzt, nach dem 
Durchstoß in die Freiheit in Liebe, treten diese tragenden Mächte mehr 
und mehr in den Hintergrund und entlassen den Menschen in eine Mündig- 
keit, für die allerdings auch schon eine gewisse Reife vorhanden ist, in 
eine Verantwortung, in Freiheit liebend der Freiheit des Liebenden 
(Christus) zu antworten. Wo solche Bereiche betreten sind, hat eine phy- 
sische Evolution ihr Ende erreicht; eine personale Evolution (wenn man 
so sagen darf) übernimmt die Führung - wir sind dabei, in die Kernzone 
der kosmischen Evolution einzutreten. Es offenbart sich, daß ihre innerste 
Achse von einer überragenden Freiheit getragen und geladen ist, die sich 
in Liebe mit der Welt vereinigt, um sie an sich zu ziehen (•Ich werde, 
wenn ich von der Erde erhöht bin, alle an mich ziehen" Jo 12, 32). Und 
dieser Liebe steht der Mensch gegenüber, er selbst ein freier und liebender. 
Von daher ist es verständlich, wenn wir mit Teresa zwischen dem Anfang 
und dem Abschluß der Vollendung einen •Raum" aussparen, in dem sich 
die Freiheit der beiden Partner umtun kann - im Sinne etwa einer Verlo- 
bungszeit. Besser gesagt: die beiden selbst, vor allem der göttliche Part- 
ner, verursachen sich wegen ihrer machtvollen Freiheit diesen •Raum" der 
Prüfung ihrer Liebe. Und 2. Die drei Zwischenetappen vor der Vereini- 
gung mit dem Herrn Jesus sind eine menschliche Notwendigkeit. Die 
innere Einheit von Gott und Welt in Christus ist dermaßen dicht, daß auch 
die einfache innere Mitte des personalen Geschöpfes noch immer ein Kon- 
glomerat verschiedenster Strebungen bleibt, die nun neuerdings einer kon- 
vergierenden Evolution unterworfen werden müssen, bis die letzte Rein- 
heit der Liebe erreicht ist28. Anders ausgedrückt: In der heißen Zone der 
Evolutionsachse (die Christus ist) schmelzen die letzten Reste des •alten 
Menschen" zusammen, die Reste jener Zerrissenheit, von der wir ausge- 
gangen sind und die die Überreste des peccatum originale und der persön- 

28 Dies ist das Thema der •Dunklen Nacht" bei Johannes vom Kreuz; vgl. Joh. v. Kreuz, 
Sämtliche Werke, 2. Bd. Einsiedeln 1961. 



Arthur C. Himmelsbach 138 

liehen Sünden waren. Für diesen Prozeß der Läuterung braucht es Zeit. 
Teresa behandelt ihn ausgiebig. Wir überspringen diese Etappen und 
wenden uns sofort dem großen Augenblick zu, da ein Mensch mit der Achse 
der Welt eins wird, mit Christus, der da ist •das Bild des unsichtbaren 
Gottes, der Erstgeborene vor aller Schöpfung. Denn in ihm ward alles er- 
schaffen, im Himmel und auf Erden . . . alles ist erschaffen durch ihn und 
auf ihn hin" (Kol 1, 15-17), (4.-6. Wohnungen)29. 

c. Einswerdung 

Ich habe das Geschehnis der Vereinigung mit Gott in Christus (matrimo- 
nio espiritual) in jenem ersten Aufsatz •Teresa und Teilhard" unter dem 
Bild einer punktuellen Zentrierung beschrieben; diesmal soll dasselbe fast 
unaussagbare Ereignis unter dem neuen Bild eines •Einrastens" in die 
achsiale Zone der Evolution untersucht werden. Wir haben ja von vorn- 
herein den Blick auf die Zukunft gerichtet, um einen Entwurf dieser Zu- 
kunft auszuarbeiten, der sich bis in das Herz des Menschen hinein 
verwirklichen läßt. Es muß uns jetzt klar werden, wie der Eintritt 
in die zentrale Mitte aller Schöpfung - und das ist, immer wieder 
sei es gesagt, Christus - zugleich der Eintritt (oder im Bild bleibend, 
das Einrasten) in die zukunftsträchtigste Dynamik ist, die es überhaupt 
gibt, in die ungetrennte, unvermischte, personale Einheit von Gott und 
Welt im menschgewordenen Wort. Dieses Wort des Vaters steht nämlich 
in einem so machtvollen Bezug zur Person des Vaters, daß es Bezug, Rela- 
tion in Person ist und deshalb vom Wesen her Weg, Prozeß (procedens - 
nicht in zeitlicher Evolution, sondern in ewiger Hingabe - theologisch ge- 
nauer der Geist Christi, das Pneuma Gottes, in dessen Kraft all dies ge- 
schieht). Sofort leuchtet ein, wie stark die vorantreibende Kraft der Evolu- 
tion dort sein muß, wo diese göttliche •Relation" in Person sich enga- 
giert. Sie ist jedem menschlichen und gesellschaftlichen Aufbauwillen 
schlechthin überlegen. 

Man kann ermessen, was geschieht, wenn die Vektoren Welthingabe 
und Gotthingabe sich endlich zusammentretend an diese personale Achse 
anlegen. Schon vom Bild her ist ersichtlich, daß das nur in einem unge- 
teilten Nun geschehen kann; erst recht gilt es von der Vereinigung der 
Liebe. Denn sie ist da oder sie ist nicht da. Sie ist aber zustandegekom- 
men: •Am Oktavtag von St. Martin" (18. November 1572). •Ich war wäh- 
rend des zweiten Jahres meines Priorats im Kloster der Menschwerdung. 
Bei der Kommunion teilte der P. Johannes vom Kreuz die Hostie, als er 
mir die heiligste Eucharistie reichte, und gab einen Teil einer anderen 
Schwester. Ich dachte, das sei nicht aus Mangel an Hostien geschehen, son- 
29 Innere Burg, 71-187. 



Nodi einmal: Teresa und Teilhard 139 

dem weil er mich abtöten wollte. Ich hatte nämlich gesagt, ich liebte sehr 
die großen Hostien (nicht als ob ich nicht gewußt hätte, daß es für die volle 
Gegenwart des Herrn unwesentlich sei, selbst wenn es sich nur um ein 
kleines Stückchen handelte). Seine Majestät sprach zu mir: ,Keine Angst, 
Tochter. Nichts kann dich von mir trennen.' Er gab mir so zu verstehen, 
die Sache sei ohne Bedeutung. Damals zeigte er sich mir in einer Vision, 
wie zu anderen Malen, ganz im Inneren, gab mir seine Rechte und sprach: 
,Schau diesen Nagel. Er ist ein Zeichen dafür, daß du von heute ab meine 
Braut bist. Bis jetzt hast du das nicht verdient. Von nun an wirst du meine 
Ehre nicht nur als die deines Schöpfers, Königs und Gottes ansehen, son- 
dern als wahre Braut: Meine Ehre ist jetzt die deine und deine die meine.' 
Diese Gnade hatte für mich solche Wirkung, daß ich mich nicht fassen 
konnte und wie von Sinnen blieb und ich sagte zum Herrn, er möge ent- 
weder meine Niedrigkeit ausweiten oder mir nicht solche Liebe erweisen; 
denn, gewiß, mir schien, die Natur könne es nicht aushalten. Ich blieb an 
jenem Tage ganz versunken. Seither fühle ich große Fortschritte, freilich 
auch mehr Beschämung und Kummer, weil ich sehe, daß ich in keiner 
Weise so großen Gaben entspreche" (7. Wohnung)80. 

Wir stehen ein letztes Mal vor der Grundfrage unseres Entwurfs: Wie 
kommen sich die Vektoren einer senkrechten (weltlosen) Hingabe an Gott 
und einer horizontalen (gottlosen) Hingabe an die Welt näher und wer- 
den so erst wahrhaft und immer mehr Glaube an Gott und Glaube an die 
Welt? Und • da jetzt die Vereinigung geschehen ist - wie stehen diese 
beiden Koordinaten, die anfänglich das menschliche Leben zerspalteten, in 
ungetrennter und unvermischter Einheit im einen und selben Menschen? 
Um das zu erkennen, will ich einen Abschnitt aus dem ersten Kapitel der 
siebten Wohnung Teresas beiziehen. Sie schreibt von sich selbst in der 
dritten Person (denn sie schreibt aus Erfahrung und besitzt auch das Cha- 
risma, das Erfahrene auszusagen): •Sie fand sich in allem gebessert" - wir 
erinnern uns, daß der Eintritt in die Gottvereinigung in Christus (das 
•Einrasten" in die achsiale Energie der Evolution) den Menschen durch 
und durch gewandelt und zur Liebe befreit hatte -, •und es kam ihr vor, 
als verlasse das Wesentliche ihrer Seele, trotz aller Plagen und Mühen, 
mit denen sie zu tun hatte, niemals dieses Gemach." Zwei Tatsachen sind 
genannt: Teresa steht und lebt in Welt (die zehn Jahre nach dieser Stunde 

30 AaO. 188-215; das Zitat stammt aus den •Cuentas de Consciencia, Relacion 16" in: 
Obras 11.539; das Außergewöhnliche des von Teresa geschilderten Ereignisses darf uns 
nicht den Blick verstellen vor seiner allgemeinen Gültigkeit. Teresa hatte die charismatische 
Aufgabe, diese innersten Vorgänge zu erkennen und auszusagen; allen aber ist die Wirk- 
lichkeit als solche von Christus selbst verheißen: •Sie sollen alle eins sein. So wie du, 
Vater, in mir bist und ich in dir, sollen sie in uns sein ... Wenn ich in ihnen bin und du 
in mir, dann sind sie eine völlige Einheit" (Jo 17,21. 23). Man erkennt unschwer die 
ökumenische Bedeutung. 



Arthur C. Himmelsbach 140 

sind ja randvoll von Sorgen mit den Gründungen ihrer Klöster) in Plagen 
und Mühen; doch •das Wesentliche ihrer Seele" bleibt in der geglückten 
Einheit mit Christus, und das ist, wir wissen es von Teilhard her, Einheit 
von Gott und Welt. Aber diese Einheit hat noch einen winzigen, feinen 
Riß. Denn die Welt, die sich in der Seele und als Seele sammelt, ist die 
unvollendete Welt; für sie steht die Auferstehung erst noch bevor: •Es 
schien ihr also gewissermaßen, als ob in ihrer Seele eine Teilung vor sich 
gegangen sei." Beobachten wir ganz genau, wo diese Teilung verläuft. Es 
ist nicht mehr jene unselige Spaltung des Lebens, da man sich einmal Gott 
hingab und ein andermal der Welt; jetzt gibt sich der Mensch Gott und 
Welt zugleich hin: Gott mit dem Innersten (und Höchsten) seines Wesens, 
mit der personalen Mitte, dem vordersten Sproß der evolutiven Welt, der 
feinen Spitze des Geistes; der Welt mit seinem ganzen Wesen, das 
von dieser geistigen Spitze angeführt ist. So sieht also das Leben in der 
achsialen Zone der Evolution aus; Gott und Welt klaffen nicht mehr aus- 
einander, wie einst, sondern sind ineinander gefügt in einem einzigen 
schwachen Menschen: •Und als schwere Mühsal sie bedrückte, da beklagte 
sie sich darüber, wie Martha, als sie über Maria klagte. Auch warf sie 
manchmal ihrer Seele vor, sie genieße jenen Frieden, ganz nach ihrer Lust, 
und lasse sie, die soviel Plage und Arbeit habe, im Stich, so daß sie nicht 
mit dabeisein könne. Das wird euch unsinnig vorkommen, meine Töchter. 
Doch es ist wirklich so." Das Leben in der Einheit mit Jesus Christus ist 
ein großes und schweres Leben, es ist aber vor allem ein erfülltes Leben. 
Die Liebe (vorderste Kraft der Evolution) hat ihr Ziel erreicht, und •sie 
erträgt alles, sie glaubt alles, sie hofft alles - alles hält sie aus" (1 Kor 
13, 7): •O meine Schwestern, wie wenig wird die Seele, von der Gott in 
solch besonderer Weise Besitz ergriffen hat, noch an ihre eigene Ruhe 
denken; wie gering wird sie alle Ehre achten, und wie fern wird es ihr 
liegen, etwas gelten zu wollen! Denn ist sie viel mit ihm zusammen, wie 
es sein soll, so denkt sie wohl wenig an sich selbst. Ihr ganzes Sinnen 
richtet sich darauf, wie sie ihn noch mehr erfreuen und worin oder wo- 
durch sie die Liebe, die sie für ihn hegt, erweisen könnte. Hierfür ist das 
Gebet da, meine Töchter, das ist die Bestimmung dieser geistlichen Ehe, 
nämlich daß ihr immerfort Werke entsprießen, Werke"31. 

Von dieser Frau möchten wir zum Schluß erfahren, welche Werke und 
Wirkungen sich aus solcher Vereinigung ergeben. Denn es geht uns um 
die Zukunft und ihre Bewältigung. 

•Die erste Wirkung ist eine Selbstvergessenheit der Seele, die so weit 
geht, daß es - wie gesagt - wirklich so scheint, als existiere sie überhaupt 

31 Teresa, aaO. 209; die vorher zitierten Stellen aaO. 193. 



Nodi einmal: Teresa und Teilhatd 141 

nicht mehr. Sie ist so völlig verwandelt, daß sie sich selbst nicht mehr kennt 
noch sich daran erinnert, daß es für sie einen Himmel oder Leben oder 
Ehre gibt, weil ihr ganzes Wesen damit beschäftigt ist, für Gottes Ehre zu 
sorgen"32. Das ist zum ersten Male die ungehemmte Hingabe an Gott und 
Welt in der Einheit reiner Liebe, die in solchem Lieben selbst schon ihre 
Erfüllung findet. An j edem Platz und in j eder Lage entfaltet sie diese Liebe 
und weckt Liebe, hat Frieden und schafft ihn. Die innere Ausstattung für 
den Arbeiter von morgen, der nicht mehr so sehr arbeiten wird, um sein 
Leben zu fristen, sondern um die Evolution zu steigern, die immer mehr 
Menschen zu personaler Liebe befreit. 

•Die zweite Wirkung ist ein Verlangen nach großem Leiden, aber nicht 
in der Weise, daß dies Verlangen sie beunruhigt, wie früher; denn die 
Sehnsucht, der Wille Gottes möge in ihr geschehen, der diese Seele nun 
erfüllt, ist so übergroß, daß sie alles, was Seine Majestät tut, als gut be- 
trachtet; will er, daß sie leidet, wohlan; will er es nicht, so zermartert sie 
sich deshalb nicht wie einst." Gerade diese Wirkung ist ein gutes Anzei- 
chen für die Echtheit und Realität der Vereinigung; denn in der Achse der 
menschlichen und kosmischen Evolution zu stehen, muß unweigerlich auch 
Leid und Tod bedeuten, die zur realen Welt gehören. Der Mut dieser 
Seele, vor nichts zurückzuschrecken, ruht in dem Bewußtsein, in letzter 
Tiefe geliebt zu werden. Wie notwendig wird uns diese Gabe werden in 
der anbrechenden Zukunft, die in einem ungeheuren Wachstumsprozeß 
dem Menschen unvorstellbare Schmerzen bereiten wird und bereiten muß; 
in der Mitte-Zone der Anziehungskraft Christi werden sie sich zwar bal- 
len, aber auch lösen in einer stärkeren Liebe und Freiheit, die den Weg 
in diese Zukunft (und durch sie auf die Wiederkunft Christi zu) noch- 
einmal beschleunigen werden. 

•Am allermeisten verwundert mich aber, daß nun - nachdem ihr ja ge- 
sehen habt, unter wieviel Mühen und Qualen diese Seelen sich nach ihrem 
Tode sehnten, um sich unseres Herrn zu erfreuen -, daß nun ihr Verlan- 
gen, ihm zu dienen, ihn zu rühmen und womöglich einer Seele sich hilfreich 
zu erweisen, so groß ist, daß sie nicht nur keine Sehnsucht nach dem Tod 
empfinden, sondern noch viele, viele Jahre voll schwerster Mühen leben 
wollen, um so möglicherweise etwas dazu beizutragen, daß Gott gepriesen 
werde, sei es auch nur im Allerkleinsten." Nun öffnet sich also die ganze 
Zukunft der Welt; ihre Größe, ihre Gefahren und ihre Forderungen 
erschrecken nicht mehr, sondern sind gelassen angenommen. Sie sind sogar 
ersehnt als das Feld einer Liebe, der nichts Geschaffenes mehr genügen 
kann. Und so gilt am Ende doch wieder das tiefe Wort Teresas: Gott 
allein genügt. 

32 Teresa, aaO. 200; alle folg. Stellen im 3. Kap. d. 7. Wohnung. 




