AUSDEMULEBENDER KIRCHE

Eheliche Gewissenskonflikte und kirchliches Lehramt

I

Das Warten auf ein klirendes Wort des Papstes in der Frage der Geburten-
regelung hat einer schon lange bestehenden Not eine neue Dimension gegeben.
Einer Not der unmittelbar betroffenen Gatten, einer Not der Seelsorger. Sie
hatten aufgeatmet, als in der Zeit des 11. Vatikanischen Konzils das Tabu, das
auf einer offenen Diskussion der Fragen gelegen hatte, durchbrochen wurde. Sie
hatten es begriift, als sie erfuhren, dafl in der Kommission, die das konziliare
Wort iiber Ehe und Familie vorbereiten sollte, ein ganz bei Pins XI. und
Pius XII. stehenbleibender Entwurf fallen gelassen wurde, und an seine Stelle
ein neuer trat, der Gesichtspunkte enthielt, die geeignet waren, bei aller Treue
zur Substanz der tradierten Lehre diese weiterzuentwickeln: durch die starkere
Herausstellung der Liebe als eigenstdndigen Sinngehalts der Ehe und der ehe-
lichen Hingabe; durch die Befreiung der Begriffe ,Natur® und ,natiirlich® im
Zusammenhang der ehelichen Hingabe von Verengungen auf das Physische und
Biologische, ohne geniigende Wiirdigung des personalen Charakters mensch-
licher Geschlechtlichkeit; durch die Betrachtung des einzelnen Aktes ehelicher Hin-
gabe im Rahmen der Gesamteinstellung und grundsitzlichen Haltung der Gatten
zu den Sinngehalten ihrer Geschlechtlichkeit und Ehe. Man fand es befreiend,
wie die Kardinidle Suenens, Alfrink und Leger, Patriarch Maximos und Weih-
bischof Reuss eine Bereicherung der kirchlichen Lehraussage von einer tieferen
biblischen Sicht her und aufgrund sowohl einer kritischen Sichtung der bisherigen
Argnmente wie auch einer positiven Einbeziechung neuer Erkenntnisse der Anthro-
pologie der Gegenwart forderten.

Es war den meisten, Priestern und Laien, auch recht, dafl Papst Paunl V1. die
Kldrung der Fragen nicht dem Konzil selbst iiberlassen wollte, sondern, Bemii-
hungen seines Vorgéngers aufgreifend, unter Heranziehung von Sonderkommis-
sionen, bei breiter Beteiligung von Experten, auch Laien, eine papstliche Stel-
lungnahme vorsah. Erst das Gesprich in diesen Kommissionen zeigte die Kom-
plexheit der Frage; es ergaben sich erhebliche Meinungsverschiedenheiten, nicht
nur unter den Theologen, sondern auch unter den Laien. Hinzukam, dafl die
durch das Konzil freier gewordene Diskussion zn zahlreichen Publikationen, mit
immer neuen Gesichtspunkten fithrte. Man wird sich darum nicht dariber ver-
wundern diirfen, daBl die Arbeit nicht so rasch zn Ergebnissen fiihrte, wie manche
es sich, angesichts der Bedréngnis vieler Eheleute und Seelsorger, gewiinscht hat-
ten. Bekannt ist, dafl unter diesen Umstinden das Konzil selbst seine Aussage



Aus dem Leben der Kirche 143

sehr behutsam und offen formuliert hatte: , Wo es sich um den Ausgleich zwischen
ehelicher Liebe und verantwortlicher Weitergabe des Lebens handelt, hdngt die
sittliche Qualitit der Handlungsweise nicht allein von der guten Absicht und
Bewertung der Motive ab, sondern auch von objektiven Kriterien, die sich aus
dem Wesen der menschlichen Person und ihrer Akte ergeben und die sowohl den
vollen Sinn gegenseitiger Hingabe als auch den einer wirklich humanen Zeugung
in wirklicher Liebe wahren. Das ist nicht moglich ohne aufrichtigen Willen zur
Ubung der Tugend ehelicher Keuschheit. Von diesen Prinzipien her ist es den
Kindern der Kirche nicht erlaubt, in der Geburtenregelung Wege zu gehen, die
das Lehramt in Auslegung des géttlichen Gesetzes verwirft“ (Pastoralkonstitu-
tion Gaudium ct Spes 51). In einer Anmerkung verweist der Konzilstext aus-
driiklich auf die Enzyklika Casti Connubii Pius’ XI. und die Ansprache
Pius’ X11. an die Hebammen vom 29. Oktober 1951, aber auch auf die Ansprache
Pauls VI. vom 28. Juni 1964, in welcher der Papst iiber die Arbeit der von ihm
eingesetzten Kommission fiir das Studium des Bevlkerungswachstums, der Fami-
lie und der Geburtenhiufigkeit berichtet, wobei er vorerst an der Lehre seiner
Vorginger festhilt, diese aber ernsthaft zu iiberpriifen ankiindigt. Am Schluf} der
Anmerkung heiflt es: ,Bei diesem Stand der Doktrin des Lehramtes beabsichtigt
das Konzil nicht, konkrete Losungen unmittelbar vorzulegen.®

Weder anliflich des Abschlusses der Arbeiten der — noch um eine Bischofs-
kommission erweiterten — Gesamtkommission im Jahre 1966, noch erginzender
Studien in einer neuen Kommission, noch weiterer Uberlegungen anfgrund von
Eingaben aus den Reihen der Bischéfe und Bischofskonferenzen zar Zeit der
Bischofssynode 1967, ist es bisher zu der erwarteten pépstlichen Erklirung gekom-
men. Zwar tauchten immer wieder Geriichte auf, sie stinde unmittelbar bevor,
aber diese Geriichte haben sich — bisher — nicht bestitigt. Der 3. Weltlaienkongre§
dringte in einer seiner Voten auf ein baldiges kldrendes Wort; er wiinschte es
aber so gefafit, dafl — das grundsitzliche Ja zu jener Einstellung der Gatten vor--
ausgesetzt, die das Konzil beschreibt — bei der Konkretisierung den Eheleuten ein
angemessener, in eigener gewissenhafter Prifung auszufillender Spielraum der
Entscheidung gewahrt bleibe.

Das Aufschieben der Entscheidung des Papstes hat zu unterschiedlichen Vesr-
suchen gefithrt, mit der unklaren Situation fertig zu werden. Einige verwiesen
auf die wiederholt vom Papst zum Ausdruck gebrachte Weisung, sich solange an
die von seinen Vorgingern aufgestellten Normen zu halten, bis eine neue ver-
bindliche Aussage erfolge. Andere stellten sich auf den Standpunkt, Seelsorger
und Gliubige kénnten, solange ernsthafte Diskussionen iber die uneingeschrankte
Verbindlichkeit solcher Normen bestinden, den Grundsitzen des Probabilismus
folgen. Ein an diesen Grundsitzen sich orientierendes Gewissen wahre, solange
diese Situation dauere, hinreichend jene objektiven Kriterien, von denen das
Konzil spreche. Es besteht natiirlich auch die Gefahr, dafl viele, angesichts der
fehlenden Klarheit der lehramtlichen Orientierung, in die reine Subjektivitat der
Gewissensentscheidung ausweichen; daff man die Aufgabe ciner echt verant-
wortbaren Entscheidung opportunistisch verkiirzt, den Weg eines ethischen Mini-



Aus dem Leben der Kirche 144

malismus oder Pragmatismus geht; daff man sich damit abfindet, ,die Praxis®
habe ja die Fragen lingst entschieden, und das Ausbleiben eines klirenden Wor-
tes von Rom sei nicht allzuernst zu nehmen. Diese Entwicklungen selbst miissen
ernstgenommen werden. Wie sollen wir die unklare Situation christlich bestehen?

II

Zunichst darf man, glaube ich, dafiir dankbar sein, dafl die geschichtliche Situa-
tion uns zwingt, das Verhdltnis von kirchlicher Lehrautoritit und christlicher
Freiheit neu zu durchdenken. Es gehort zu den echten Diensten dieser Autoritit
gegeniiber den Glaubigen, ihnen zu sagen, ob bestimmte Verhaltensweisen in der
Ehe mit dem Geist des Evangeliums vereinbar sind oder nicht. Es ist aber sicher
nicht zufdllig, dafl solche Lehraussagen fiir gewohnlich nicht den Anspruch auf
Unfehlbarkeit machen. Dem Triger des Lehramtes steht ja hier der unmittelbare
Riickgriff auf die Offenbarung in der Regel nicht zur Verfiigung. Auch er ist also
angewiesen auf griindliches Studium, und solches Studium vollzieht sich immer
auch im Rahmen unseres begrenzten und oft fehlbaren Erkennens. Es ist daher
bei solchen Lehraussagen auch der Triger der Autoritit ein um die Wahrheit
ringender Mensch. Auch ihm erschlieflen sich neue Klirungen oft nur durch ein
langes und mihsames Gesprich mit anderen. Gar nicht so selten begegnet man
der irrigen Vorstellung, die besondere Geistgabe, die dem Triger des kirchlichen
Lehramtes verheiflen ist, miisse ihn doch befihigen, notfalls auch durch einen
blofien Willensentscheid die Diskussion zu beenden und zu einer verbindlichen
Auflerung zu kommen. Aber ist es nicht gerade umgekehrt? Die Geistgabe ver-
pilichtet ihn in solchen Fillen auch zur dufersten Anstrengung — auch im Aus-
tausch mit andern —, alle bekannt werdenden Gesichtspunkte zu wagen, um nicht
eine Verpflichtung aufzuerlegen, die objektiv nicht besteht.

Man konnte wihrend des Konzils gelegentlich erleben, daf manche um das
hohe Gut der Autoritit des Papstes bangten, wenn sie erlebten, dafl dieser sich
mit der Meinung von Bischéfen, die mit der seinen nicht tibereinstimmten, ernst
und lange auseinandersetzte. Dieses Ringen aber ist dem briiderlichen Charakter
der Autoritit in der Kirche durchaus angemessen. Es verbindet ihre Triger enger
den um das rechte Verstehen des gottlichen Willens nicht weniger bemithten ein-
tachen Glaubigen. Es ist ja durchaus méglich, dafl einem von jhnen im schlichten
Vollzug des Glaubens und christlichen Lebens Einsichten geschenkt werden, die
auch dem Triger des Amtes helfen kénnen, den eigenen Auftrag besser zu
erfillen.

Gerade fiir unsere Fragen ist, wie das Konzil meint, das Gesagte bedeutsam.
»Die Fachleute in den Wissenschafien®, so sagt es, ,besonders in Biologie, Medi-
zin, Sozialwissenschaften und Psychologie, konnen dem Wohl von Ehe und Fami-
lie und dem Frieden des Gewissens sehr dienen, wenn sie durch ihre gemeinsame
wissenschaftliche Arbeit die Voraussetzungen fiir eine sittlich einwandfreie
Geburtenregelung genauer zu kliren suchen® (Pastoralkonstitution 52). Wohl
zum ersten Mal in der Konziliengeschichte wurden einige Texte iiber Ehe und



Aus dem Leben der Kirche 145

Familie von einem christlichen Ehepaar selbst formuliert. Das war nicht viel mehr
als eine Geste, aber es brachte die Mitverantwortung auch der nicht im Amt
stehenden Glieder der Kirche fiir die Vorklarung von Lehraussagen treffend zum
Ausdruck.

Und damit wird — bei dem Versuch einer Sinndeutung der augenblicklichen
Situation — eine andere Wahrheit sichtbar: Diese Situation bedeutet keineswegs
einen Freibrief, in der Ehe nun den Weg des geringsten Widerstandes zu gehen,
den Weg eines ethischen Minimalismus. Als seinerzeit in der Kirche tiber den
Probabilismus diskutiert wurde, hatten manche die Befurchtung, das Ja zur
,weniger sicheren® Auffassung fiihre notwendig zum Laxismus. Es muf} aber
auch gefragt werden, ob sich nicht unter Umstdnden im Willen, der ,sichereren
Ansicht“ zu folgen, ein Sicherheitsstreben verbergen kann, das nur wenig von
Glaube und Hoffnung genihrt ist; ob nicht das Festhalten an einer Lehraussage,
die den Anspruch letzter Verbindlichkeit gar nicht eindeutig erhebt, dazu filhren
kann, sich der voller erscheinenden Wahrheit zu widersetzen, und damit jener letz-
ten Dynamik des Geistes in der Kirche, der doch bestindig alles erneuert und alles
immer wieder neu zu sehen und auszusagen dringt. Wer sich dieser Dynamik
iiberlift, der kann durchaus auch vor neue und verpflichtende Aufgaben gestellt
werden.

Es ist moglich, dafl die Treue zu jenen ,objektiven Kriterien, die sich aus dem
Wesen der menschlichen Person und ihrer Akte ergeben, und die sowohl den
vollen Sinn gegenseitiger Hingabe als auch den einer humanen Zeugung in wirk-
licher Liebe wahren® — von denen oben die Rede war —, eine anspruchsvollere,
differenziertere Aufgabe ist als die blofie Abstinenz von bestimmten einzelnen
Praktiken der Geburtenregelung. Diese Wahrung setzt ja den Willen zur vollen
Sinnerfiillung gegenseitiger Liebe und humaner Zeugung voraus. Was bedeutet
das in einer konkreten Ehe, in einer konkreten Situation konkret? Die Klarung
dieser Frage erfordert ein echtes Ringen, ein Ringen zu zweit, um eine objektive
Erkenntnis; das ist das Gegenteil von subjektivistischer Willkiir. Eben darum
sagt das Konzil, dafl solche Entscheidung nicht moglich sei ,ohne aufrichtigen
Willen zur Ubung der Tugend ehelicher Keuschheit.“ Nicht nur die traditionelle
Ehelehre ruft die christlichen Gatten zur Nachfolge des Gekreuzigten, jede, auch
eine neuformulierte, tut es.

I

So angebracht der Hinweis auf die Tugend der Keuschheit in unserm Zusammen-
hang ist, so sehr bedarf er der Ergédnzung. Im Ethos der Keuschheit geht es vor
allem um die Herrschaft der geistigen Kréfte der menschlichen Person iber die
Stirke des sinnlichen Begehrens, um die Integration seiner Impulse in das Ge-
samt sinnerfiillten Lebens. Diese Integration hat nicht nur den Charakter von
Zucht und Maf. Es ist dem Menschen auch aufgegeben, sein leiblich-sinnliches
Leben so zu entfalten und zu steuern, dafl es der Verwirklichung der personalen
Werte wirksam zu dienen vermag. In dieser Beziehung hat die naturwissenschaft-



Aus dem Leben der Kirche 146

liche und technische Forschung dem Menschen heute viele, frither unbekannte
Méglichkeiten der Beeinflussung seines Sexuallebens gegeben. Ihre Auswertung
bringt in manche konkreten Fragen der Sexualethik einen neuen Aspekt: Es fragt
sich, ob ein solches Eingreifen in die eigenen natiirlichen Gegegenheiten und Vor-
ginge nicht etwas Unnatiirliches sei. Schon in der Diskussion um die Zeitwahl in
der Ehe spielte diese Frage cine Rolle. Es besteht vielfach eine Hemmung gegen-
iber ,Techniken® im intimsten Bereich liebender Hingabe. Dahinter kann aber
auch die Versuchung stehen, den weiteren Aushau der technischen Welt an sich
schon moralisch fiir bedenklich zu halten. In Wirklichkeit vermag diese Techni-
sierung durchaus auch der volleren Entfaltung des Menschen in dieser Welt zu
dienen. Selbst Ausflufl der menschlichen Personalitit und ihres wesentlichen Ver-
hiltnisses zur Welt, ist sie imstande, diese reiner und reicher zu entfalten als
ein romantisches ,Zuriick zur Natur“. Das bedeutet gewifl oft einen Abschied
von geschichtlich schonen Formen der Verwirklichung menschlicher Geschlecht-
lichkeit und Liebe. Das ungewohnte Neue erscheint schon um seiner stirkeren
Rationalitdt willen weniger menschlich, weniger menschenwiirdig. Das Ja zur
Geschichtlichkeit unserer Existenz wird uns bei der Uberwindung solchen Ver-
dachts leichter fallen, wenn es nicht ein blofies Ja der Vernunft und ihrer Pla-
nungen bleibt. Wird die Verwirklichung dieses Ja getragen von der echten Liebe
— und gerade dies wird ja in der kirchlichen Ehemoral der Gegenwart mit Recht
immer betonter herausgestellt —, und folgt diese echte Liebe im konkreten Ent-
scheid auch den unberechenbaren und unverfiigbaren Impulsen jener héheren
Liebe, die uns alle stindig tragt und treibt, so vermag die eheliche Liebe heute
auch neue Ausdrucksformen zu gewinnen, die der Gegenwart, der Humanisierung
der Welt gerechter werden.

Damit ist noch ein weiteres Anliegen dieser Ehemoral verbunden. Mit Recht
betonen wir stéirker als bisher die personliche Verantwortung, die in der Verwirk-
lichung von Gattenschaft und Elternschaft die Eheleute selbst haben. Aber die
zunehmende Sozialisation des menschlichen Lebens mufl sie veranlassen, sich
der sozialen Auswirkungen ihrer Entscheidungen immer mehr bewufit zu werden.
Das gilt nicht nur von der Verantwortung der Elternschaft, die unmittelbar in
den gesellschaftlichen Bereich hineinwirkt. Es gilt auch von der Innigkeit, Rein-
heit, Kraft und Treue der ehelichen Liebe selbst. Sie ist als Element und Aus-
druck der Personalisation des Menschen ein Gegengewicht gegen die Belastungen
der Sozialisation in der heutigen Entwicklung des Menschengeschlechts. Ohne
Verlust des Bezugs zur menschlichen Intimsphire, zur Intimsphire zweier sich
ausschliefllich zugehériger Personen, vermag diese Liebe auf dem Weg iiber die
Familie, iiber den kleineren Lebenskreis, gesellschaftlich ordnende Madcht, cin
wirksam beseclendes Ferment zu werden.

Zu leicht geht heute die soziologische Betrachtung der Ehemoral an diesen po-
sitiven Gegebenheiten, Moglichkeiten und Aufgaben vorbei, und beschrinkt sich
auf Schwierigkeiten, vor die die heutige gesellschaftliche Wirklichkeit den Willen
zu sinnerfiillter Ehe und Elternschaft auch stellt. Diese Schwierigkeiten sollen
nicht geleugnet werden.



Einiibung und Weisung 147
v

Es gab eine Zeit, in der es notwendig war, gegeniiber den Gefahren des Natura-
lismus und der Sikularisierung in der Sicht menschlicher Geschlechtlichkeit anf
seinen Bezug zum Heiligen eindringlich hinzuweisen. Auch die Aussagen des II.
Vatikanischen Konzils kommen darauf immer wieder zuriick. Zugleich aber bahnt
sich auch hier eine neue Sicht an: Menschliche Geschlechtlichkeit ist ein Stiick
menschlichen In-der-Welt-seins. Zu dieser Welt suchen die Christen ein neues
Verhiltnis, zar Welt als Schopfung — sie verwirklicht sich als solche auch im
Schopferischen geschlechtlicher Liebe und Fruchtbarkeit —, zur Welt als berufen,
ihre letzte Vollendung im Zusammenhang mit der Menschwerdung, dem Tod, der
Auferstehung Christi zu finden — an dieser Berufung hat auch die sittliche Ent-
scheidung in der Ehe ibhren Anteil.

Gerade das Ernstnehmen des Humanen in der menschlichen Geschlechtlichkeit
ist ein Grund fiir viele heutige Schwierigkeiten der Lehre. Das Lehramt ist sich
dessen bewufit. Es beteiligt darum an seinen Klarungsbemiithungen die Vertreter
der Wissenschaften vom Menschen. Es weifl aber auch um die Grenzen dieser
Wissenschaften. Um so wichtiger, dafl auch der gelebte Glaube zu dieser Klarung
beitragt. Johannes B. Hirschmann S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Untergehen und Auferwecktwerden

Ein Gesetz des gottlichen Heilshandelns

An herausragender Stelle fihrt der erste Korintherbrief des heiligen Paulus
eine frithchristliche Bekenntnisformel auf: ,Christus ist fiir unsere Siinden ge-
storben gemafl der Schrift, ist begraben und am dritten Tag auferweckt worden
gemaf der Schrift“ (1 Kor 15, 31.). Der betrachtende Leser wird zuriickverwiesen
ins Alte Testament. ,Gemaf der Schrift“ ist keine rhetorische Ausschmiickung des
Bekenntnisses, sondern Glaubensinhalt; im Alten Testament fand die junge
Kirche vorgebildet, was im Kreuze des Herrn und seiner Auferweckung eine
Wirklichkeit gewann, die alle Bilder erfiillie und iiberstieg; man reflektierte das
Kerygma, das der Herr seinen Jiingern aufgetragen hatte und erkannte, dafl der
neue Inhalt mit den Buchstaben des Alten Testaments niedergeschrieben war.





