
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Eheliche Gewissenskonflikte und kirchliches Lehramt 

I 

Das Warten auf ein klärendes Wort des Papstes in der Frage der Geburten- 
regelung hat einer schon lange bestehenden Not eine neue Dimension gegeben. 
Einer Not der unmittelbar betroffenen Gatten, einer Not der Seelsorger. Sie 
hatten aufgeatmet, als in der Zeit des II. Vatikanischen Konzils das Tabu, das 
auf einer offenen Diskussion der Fragen gelegen hatte, durchbrochen wurde. Sie 
hatten es begrüßt, als sie erfuhren, daß in der Kommission, die das konziliare 
Wort über Ehe und Familie vorbereiten sollte, ein ganz bei Pius XI. und 
Pius XII. stehenbleibender Entwurf fallen gelassen wurde, und an seine Stelle 
ein neuer trat, der Gesichtspunkte enthielt, die geeignet waren, bei aller Treue 
zur Substanz der tradierten Lehre diese weiterzuentwickeln: durch die stärkere 
Herausstellung der Liebe als eigenständigen Sinngehalts der Ehe und der ehe- 
lichen Hingabe; durch die Befreiung der Begriffe •Natur" und •natürlich" im 
Zusammenhang der ehelichen Hingabe von Verengungen auf das Physische und 
Biologische, ohne genügende Würdigung des personalen Charakters mensch- 
licher Geschlechtlichkeit; durch die Betrachtung des einzelnen Aktes ehelicher Hin- 
gabe im Rahmen der Gesamteinstellung und grundsätzlichen Haltung der Gatten 
zu den Sinngehalten ihrer Geschlechtlichkeit und Ehe. Man fand es befreiend, 
wie die Kardinäle Suenens, Alfrink und Leger, Patriarch Maximos und Weih- 
bischof Reuss eine Bereicherung der kirchlichen Lehraussage von einer tieferen 
biblischen Sicht her und aufgrund sowohl einer kritischen Sichtung der bisherigen 
Argumente wie auch einer positiven Einbeziehung neuer Erkenntnisse der Anthro- 
pologie der Gegenwart forderten. 

Es war den meisten, Priestern und Laien, auch recht, daß Papst Paul VI. die 
Klärung der Fragen nicht dem Konzil selbst überlassen wollte, sondern, Bemü- 
hungen seines Vorgängers aufgreifend, unter Heranziehung von Sonderkommis- 
sionen, bei breiter Beteiligung von Experten, auch Laien, eine päpstliche Stel- 
lungnahme vorsah. Erst das Gespräch in diesen Kommissionen zeigte die Kom- 
plexheit der Frage; es ergaben sich erhebliche Meinungsverschiedenheiten, nicht 
nur unter den Theologen, sondern auch unter den Laien. Hinzukam, daß die 
durch das Konzil freier gewordene Diskussion zu zahlreichen Publikationen, mit 
immer neuen Gesichtspunkten führte. Man wird sich darum nicht darüber ver- 
wundern dürfen, daß die Arbeit nicht so rasch zu Ergebnissen führte, wie manche 
es sich, angesichts der Bedrängnis vieler Eheleute und Seelsorger, gewünscht hat- 
ten. Bekannt ist, daß unter diesen Umständen das Konzil selbst seine Aussage 



Aus dem Leben der Kirche 143 

sehr behutsam und offen formuliert hatte: •Wo es sich um den Ausgleich zwischen 
ehelicher Liebe und verantwortlicher Weitergabe des Lebens handelt, hängt die 
sittliche Qualität der Handlungsweise nicht allein von der guten Absicht und 
Bewertung der Motive ab, sondern auch von objektiven Kriterien, die sich aus 
dem Wesen der menschlichen Person und ihrer Akte ergeben und die sowohl den 
vollen Sinn gegenseitiger Hingabe als auch den einer wirklich humanen Zeugung 
in wirklicher Liebe wahren. Das ist nicht möglich ohne aufrichtigen Willen zur 
Übung der Tugend ehelicher Keuschheit. Von diesen Prinzipien her ist es den 
Kindern der Kirche nicht erlaubt, in der Geburtenregelung Wege zu gehen, die 
das Lehramt in Auslegung des göttlichen Gesetzes verwirft" (Pastoralkonstitu- 
tion Gaudium et Spes 51). In einer Anmerkung verweist der Konzilstext aus- 
drücklich auf die Enzyklika Casti Connubii Pius' XL und die Ansprache 
Pius' XII. an die Hebammen vom 29. Oktober 1951, aber auch auf die Ansprache 
Pauls VI. vom 23. Juni 1964, in welcher der Papst über die Arbeit der von ihm 
eingesetzten Kommission für das Studium des Bevölkerungswachstums, der Fami- 
lie und der Geburtenhäufigkeit berichtet, wobei er vorerst an der Lehre seiner 
Vorgänger festhält, diese aber ernsthaft zu überprüfen ankündigt. Am Schluß der 
Anmerkung heißt es: •Bei diesem Stand der Doktrin des Lehramtes beabsichtigt 
das Konzil nicht, konkrete Lösungen unmittelbar vorzulegen." 

Weder anläßlich des Abschlusses der Arbeiten der - noch um eine Bischofs- 
kommission erweiterten - Gesamtkommission im Jahre 1966, noch ergänzender 
Studien in einer neuen Kommission, noch weiterer Überlegungen aufgrund von 
Eingaben aus den Reihen der Bischöfe und Bischofskonferenzen zur Zeit der 
Bischofssynode 1967, ist es bisher zu der erwarteten päpstlichen Erklärung gekom- 
men. Zwar tauchten immer wieder Gerüchte auf, sie stände unmittelbar bevor, 
aber diese Gerüchte haben sich - bisher - nicht bestätigt. Der 3. Weltlaienkongreß 
drängte in einer seiner Voten auf ein baldiges klärendes Wort; er wünschte es 
aber so gefaßt, daß - das grundsätzliche Ja zu jener Einstellung der Gatten vor- 
ausgesetzt, die das Konzil beschreibt - bei der Konkretisierung den Eheleuten ein 
angemessener, in eigener gewissenhafter Prüfung auszufüllender Spielraum der 
Entscheidung gewahrt bleibe. 

Das Aufschieben der Entscheidung des Papstes hat zu unterschiedlichen Ver- 
suchen geführt, mit der unklaren Situation fertig zu werden. Einige verwiesen 
auf die wiederholt vom Papst zum Ausdruck gebrachte Weisung, sich solange an 
die von seinen Vorgängern aufgestellten Normen zu halten, bis eine neue ver- 
bindliche Aussage erfolge. Andere stellten sich auf den Standpunkt, Seelsorger 
und Gläubige könnten, solange ernsthafte Diskussionen über die uneingeschränkte 
Verbindlichkeit solcher Normen beständen, den Grundsätzen des Probabilismus 
folgen. Ein an diesen Grundsätzen sich orientierendes Gewissen wahre, solange 
diese Situation dauere, hinreichend jene objektiven Kriterien, von denen das 
Konzil spreche. Es besteht natürlich auch die Gefahr, daß viele, angesichts der 
fehlenden Klarheit der lehramtlichen Orientierung, in die reine Subjektivität der 
Gewissensentscheidung ausweichen; daß man die Aufgabe einer echt verant- 
wortbaren Entscheidung opportunistisch verkürzt, den Weg eines ethischen Mini- 



Aus dem Leben der Kirche 144 

malismus oder Pragmatismus geht; daß man sich damit abfindet, •die Praxis" 
habe ja die Fragen längst entschieden, und das Ausbleiben eines klärenden Wor- 
tes von Rom sei nicht allzuernst zu nehmen. Diese Entwicklungen selbst müssen 
ernstgenommen werden. Wie sollen wir die unklare Situation christlich bestehen? 

II 

Zunächst darf man, glaube ich, dafür dankbar sein, daß die geschichtliche Situa- 
tion uns zwingt, das Verhältnis von kirchlicher Lehrautorität und christlicher 
Freiheit neu zu durchdenken. Es gehört zu den echten Diensten dieser Autorität 
gegenüber den Gläubigen, ihnen zu sagen, ob bestimmte Verhaltensweisen in der 
Ehe mit dem Geist des Evangeliums vereinbar sind oder nicht. Es ist aber sicher 
nicht zufällig, daß solche Lehraussagen für gewöhnlich nicht den Anspruch auf 
Unfehlbarkeit machen. Dem Träger des Lehramtes steht ja hier der unmittelbare 
Rückgriff auf die Offenbarung in der Regel nicht zur Verfügung. Auch er ist also 
angewiesen auf gründliches Studium, und solches Studium vollzieht sich immer 
auch im Rahmen unseres begrenzten und oft fehlbaren Erkennens. Es ist daher 
bei solchen Lehraussagen auch der Träger der Autorität ein um die Wahrheit 
ringender Mensch. Auch ihm erschließen sich neue Klärungen oft nur durch ein 
langes und mühsames Gespräch mit anderen. Gar nicht so selten begegnet man 
der irrigen Vorstellung, die besondere Geistgabe, die dem Träger des kirchlichen 
Lehramtes verheißen ist, müsse ihn doch befähigen, notfalls auch durch einen 
bloßen Willensentscheid die Diskussion zu beenden und zu einer verbindlichen 
Äußerung zu kommen. Aber ist es nicht gerade umgekehrt? Die Geistgabe ver- 
pflichtet ihn in solchen Fällen auch zur äußersten Anstrengung - auch im Aus- 
tausch mit andern -, alle bekannt werdenden Gesichtspunkte zu wägen, um nicht 
eine Verpflichtung aufzuerlegen, die objektiv nicht besteht. 

Man konnte während des Konzils gelegentlich erleben, daß manche um das 
hohe Gut der Autorität des Papstes bangten, wenn sie erlebten, daß dieser sich 
mit der Meinung von Bischöfen, die mit der seinen nicht übereinstimmten, ernst 
und lange auseinandersetzte. Dieses Ringen aber ist dem brüderlichen Charakter 
der Autorität in der Kirche durchaus angemessen. Es verbindet ihre Träger enger 
den um das rechte Verstehen des göttlichen Willens nicht weniger bemühten ein- 
fachen Gläubigen. Es ist ja durchaus möglich, daß einem von ihnen im schlichten 
Vollzug des Glaubens und christlichen Lebens Einsichten geschenkt werden, die 
auch dem Träger des Amtes helfen können, den eigenen Auftrag besser zu 
erfüllen. 

Gerade für unsere Fragen ist, wie das Konzil meint, das Gesagte bedeutsam. 
•Die Fachleute in den Wissenschaften", so sagt es, •besonders in Biologie, Medi- 
zin, Sozialwissenschaften und Psychologie, können dem Wohl von Ehe und Fami- 
lie und dem Frieden des Gewissens sehr dienen, wenn sie durch ihre gemeinsame 
wissenschaftliche Arbeit die Voraussetzungen für eine sittlich einwandfreie 
Geburtenregelung genauer zu klären suchen" (Pastoralkonstitution 52). Wohl 
zum ersten Mal in der Konziliengeschichte wurden einige Texte über Ehe und 



Aus dem Leben der Kirche 145 

Familie von einem christlichen Ehepaar selbst formuliert. Das war nicht viel mehr 
als eine Geste, aber es brachte die Mitverantwortung auch der nicht im Amt 
stehenden Glieder der Kirche für die Vorklärung von Lehraussagen treffend zum 

Ausdruck. 
Und damit wird - bei dem Versuch einer Sinndeutung der augenblicklichen 

Situation - eine andere Wahrheit sichtbar: Diese Situation bedeutet keineswegs 
einen Freibrief, in der Ehe nun den Weg des geringsten Widerstandes zu gehen, 
den Weg eines ethischen Minimalismus. Als seinerzeit in der Kirche über den 
Probabilismus diskutiert wurde, hatten manche die Befürchtung, das Ja zur 
•weniger sicheren" Auffassung führe notwendig zum Laxismus. Es muß aber 
auch gefragt werden, ob sich nicht unter Umständen im Willen, der •sichereren 
Ansicht" zu folgen, ein Sicherheitsstreben verbergen kann, das nur wenig von 
Glaube und Hoffnung genährt ist; ob nicht das Festhalten an einer Lehraussage, 
die den Anspruch letzter Verbindlichkeit gar nicht eindeutig erhebt, dazu führen 
kann, sich der voller erscheinenden Wahrheit zu widersetzen, und damit jener letz- 
ten Dynamik des Geistes in der Kirche, der doch beständig alles erneuert und alles 
immer wieder neu zu sehen und auszusagen drängt. Wer sich dieser Dynamik 
überläßt, der kann durchaus auch vor neue und verpflichtende Aufgaben gestellt 

werden. 
Es ist möglich, daß die Treue zu jenen •objektiven Kriterien, die sich aus dem 

Wesen der menschlichen Person und ihrer Akte ergeben, und die sowohl den 
vollen Sinn gegenseitiger Hingabe als auch den einer humanen Zeugung in wirk- 
licher Liebe wahren" - von denen oben die Rede war -, eine anspruchsvollere, 
differenziertere Aufgabe ist als die bloße Abstinenz von bestimmten einzelnen 
Praktiken der Geburtenregelung. Diese Wahrung setzt ja den Willen zur vollen 
Sinnerfüllung gegenseitiger Liebe und humaner Zeugung voraus. Was bedeutet 
das in einer konkreten Ehe, in einer konkreten Situation konkret? Die Klärung 
dieser Frage erfordert ein echtes Ringen, ein Ringen zu zweit, um eine objektive 
Erkenntnis; das ist das Gegenteil von subjektivistischer Willkür. Eben darum 
sagt das Konzil, daß solche Entscheidung nicht möglich sei •ohne aufrichtigen 
Willen zur Übung der Tugend ehelicher Keuschheit." Nicht nur die traditionelle 
Ehelehre ruft die christlichen Gatten zur Nachfolge des Gekreuzigten, jede, auch 

eine neuformulierte, tut es. 

III 

So angebracht der Hinweis auf die Tugend der Keuschheit in unserm Zusammen- 
hang ist, so sehr bedarf er der Ergänzung. Im Ethos der Keuschheit geht es vor 
allem um die Herrschaft der geistigen Kräfte der menschlichen Person über die 
Stärke des sinnlichen Begehrens, um die Integration seiner Impulse in das Ge- 
samt sinnerfüllten Lebens. Diese Integration hat nicht nur den Charakter von 
Zucht und Maß. Es ist dem Menschen auch aufgegeben, sein leiblich-sinnliches 
Leben so zu entfalten und zu steuern, daß es der Verwirklichung der personalen 
Werte wirksam zu dienen vermag. In dieser Beziehung hat die naturwissenschaft- 



Aus dem Leben der Kirche 145 

liehe und technische Forschung dem Menschen heute viele, früher unbekannte 
Möglichkeiten der Beeinflussung seines Sexuallebens gegeben. Ihre Auswertung 
bringt in manche konkreten Fragen der Sexualethik einen neuen Aspekt: Es fragt 
sich, ob ein solches Eingreifen in die eigenen natürlichen Gegegenheiten und Vor- 
gänge nicht etwas Unnatürliches sei. Schon in der Diskussion um die Zeitwahl in 
der Ehe spielte diese Frage eine Rolle. Es besteht vielfach eine Hemmung gegen- 
über •Techniken" im intimsten Bereich liebender Hingabe. Dahinter kann aber 
auch die Versuchung stehen, den weiteren Ausbau der technischen Welt an sich 
schon moralisch für bedenklich zu halten. In Wirklichkeit vermag diese Techni- 
sierung durchaus auch der volleren Entfaltung des Menschen in dieser Welt zu 
dienen. Selbst Ausfluß der menschlichen Personalität und ihres wesentlichen Ver- 
hältnisses zur Welt, ist sie imstande, diese reiner und reicher zu entfalten als 
ein romantisches •Zurück zur Natur". Das bedeutet gewiß oft einen Abschied 
von geschichtlich schönen Formen der Verwirklichung menschlicher Geschlecht- 
lichkeit und Liebe. Das ungewohnte Neue erscheint schon um seiner stärkeren 
Rationalität willen weniger menschlich, weniger menschenwürdig. Das Ja zur 
Geschichtlichkeit unserer Existenz wird uns bei der Überwindung solchen Ver- 
dachts leichter fallen, wenn es nicht ein bloßes Ja der Vernunft und ihrer Pla- 
nungen bleibt. Wird die Verwirklichung dieses Ja getragen von der echten Liebe 
- und gerade dies wird ja in der kirchlichen Ehemoral der Gegenwart mit Recht 
immer betonter herausgestellt -, und folgt diese echte Liebe im konkreten Ent- 
scheid auch den unberechenbaren und unverfügbaren Impulsen jener höheren 
Liebe, die uns alle ständig trägt und treibt, so vermag die eheliche Liebe heute 
auch neue Ausdrucksformen zu gewinnen, die der Gegenwart, der Humanisierung 
der Welt gerechter werden. 

Damit ist noch ein weiteres Anliegen dieser Ehemoral verbunden. Mit Recht 
betonen wir stärker als bisher die persönliche Verantwortung, die in der Verwirk- 
lichung von Gattenschaft und Elternschaft die Eheleute selbst haben. Aber die 
zunehmende Sozialisation des menschlichen Lebens muß sie veranlassen, sich 
der sozialen Auswirkungen ihrer Entscheidungen immer mehr bewußt zu werden. 
Das gilt nicht nur von der Verantwortung der Elternschaft, die unmittelbar in 
den gesellschaftlichen Bereich hineinwirkt. Es gilt auch von der Innigkeit, Rein- 
heit, Kraft und Treue der ehelichen Liebe selbst. Sie ist als Element und Aus- 
druck der Personalisation des Menschen ein Gegengewicht gegen die Belastungen 
der Sozialisation in der heutigen Entwicklung des Menschengeschlechts. Ohne 
Verlust des Bezugs zur menschlichen Intimsphäre, zur Intimsphäre zweier sich 
ausschließlich zugehöriger Personen, vermag diese Liebe auf dem Weg über die 
Familie, über den kleineren Lebenskreis, gesellschaftlich ordnende Macht, ein 
wirksam beseelendes Ferment zu werden. 

Zu leicht geht heute die soziologische Betrachtung der Ehemoral an diesen po- 
sitiven Gegebenheiten, Möglichkeiten und Aufgaben vorbei, und beschränkt sich 
auf Schwierigkeiten, vor die die heutige gesellschaftliche Wirklichkeit den Willen 
zu sinnerfüllter Ehe und Elternschaft auch stellt. Diese Schwierigkeiten sollen 
nicht geleugnet werden. 



Einübung und Weisung 147 

IV 

Es gab eine Zeit, in der es notwendig war, gegenüber den Gefahren des Natura- 
lismus und der Säkularisierung in der Sicht menschlicher Geschlechtlichkeit auf 
seinen Bezug zum Heiligen eindringlich hinzuweisen. Auch die Aussagen des II. 
Vatikanischen Konzils kommen darauf immer wieder zurück. Zugleich aber bahnt 
sich auch hier eine neue Sicht an: Menschliche Geschlechtlichkeit ist ein Stück 
menschlichen In-der-Welt-seins. Zu dieser Welt suchen die Christen ein neues 
Verhältnis, zur Welt als Schöpfung - sie verwirklicht sich als solche auch im 
Schöpferischen geschlechtlicher Liebe und Fruchtbarkeit -, zur Welt als berufen, 
ihre letzte Vollendung im Zusammenhang mit der Menschwerdung, dem Tod, der 
Auferstehung Christi zu finden - an dieser Berufung hat auch die sittliche Ent- 
scheidung in der Ehe ihren Anteil. 

Gerade das Ernstnehmen des Humanen in der menschlichen Geschlechtlichkeit 
ist ein Grund für viele heutige Schwierigkeiten der Lehre. Das Lehramt ist sich 
dessen bewußt. Es beteiligt darum an seinen Klärungsbemühungen die Vertreter 
der Wissenschaften vom Menschen. Es weiß aber auch um die Grenzen dieser 
Wissenschaften. Um so wichtiger, daß auch der gelebte Glaube zu dieser Klärung 
beiträgt. Johannes B. Hirschmann SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Untergehen und Auferwecktwerden 

Ein Gesetz des göttlichen Heilshandelns 

An herausragender Stelle führt der erste Korintherbrief des heiligen Paulus 
eine frühchristliche Bekenntnisformel auf: •Christus ist für unsere Sünden ge- 
storben gemäß der Schrift, ist begraben und am dritten Tag auferweckt worden 
gemäß der Schrift" (1 Kor 15, 3 f.). Der betrachtende Leser wird zurückverwiesen 
ins Alte Testament. •Gemäß der Schrift" ist keine rhetorische Ausschmückung des 
Bekenntnisses, sondern Glaubensinhalt; im Alten Testament fand die junge 
Kirche vorgebildet, was im Kreuze des Herrn und seiner Auferweckung eine 
Wirklichkeit gewann, die alle Bilder erfüllte und überstieg; man reflektierte das 
Kerygma, das der Herr seinen Jüngern aufgetragen hatte und erkannte, daß der 
neue Inhalt mit den Buchstaben des Alten Testaments niedergeschrieben war. 




