
Einübung und Weisung 147 

IV 

Es gab eine Zeit, in der es notwendig war, gegenüber den Gefahren des Natura- 
lismus und der Säkularisierung in der Sicht menschlicher Geschlechtlichkeit auf 
seinen Bezug zum Heiligen eindringlich hinzuweisen. Auch die Aussagen des II. 
Vatikanischen Konzils kommen darauf immer wieder zurück. Zugleich aber bahnt 
sich auch hier eine neue Sicht an: Menschliche Geschlechtlichkeit ist ein Stück 
menschlichen In-der-Welt-seins. Zu dieser Welt suchen die Christen ein neues 
Verhältnis, zur Welt als Schöpfung - sie verwirklicht sich als solche auch im 
Schöpferischen geschlechtlicher Liebe und Fruchtbarkeit -, zur Welt als berufen, 
ihre letzte Vollendung im Zusammenhang mit der Menschwerdung, dem Tod, der 
Auferstehung Christi zu finden - an dieser Berufung hat auch die sittliche Ent- 
scheidung in der Ehe ihren Anteil. 

Gerade das Ernstnehmen des Humanen in der menschlichen Geschlechtlichkeit 
ist ein Grund für viele heutige Schwierigkeiten der Lehre. Das Lehramt ist sich 
dessen bewußt. Es beteiligt darum an seinen Klärungsbemühungen die Vertreter 
der Wissenschaften vom Menschen. Es weiß aber auch um die Grenzen dieser 
Wissenschaften. Um so wichtiger, daß auch der gelebte Glaube zu dieser Klärung 
beiträgt. Johannes B. Hirschmann SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Untergehen und Auferwecktwerden 

Ein Gesetz des göttlichen Heilshandelns 

An herausragender Stelle führt der erste Korintherbrief des heiligen Paulus 
eine frühchristliche Bekenntnisformel auf: •Christus ist für unsere Sünden ge- 
storben gemäß der Schrift, ist begraben und am dritten Tag auferweckt worden 
gemäß der Schrift" (1 Kor 15, 3 f.). Der betrachtende Leser wird zurückverwiesen 
ins Alte Testament. •Gemäß der Schrift" ist keine rhetorische Ausschmückung des 
Bekenntnisses, sondern Glaubensinhalt; im Alten Testament fand die junge 
Kirche vorgebildet, was im Kreuze des Herrn und seiner Auferweckung eine 
Wirklichkeit gewann, die alle Bilder erfüllte und überstieg; man reflektierte das 
Kerygma, das der Herr seinen Jüngern aufgetragen hatte und erkannte, daß der 
neue Inhalt mit den Buchstaben des Alten Testaments niedergeschrieben war. 



Einübung und Weisung 148 

Wer also im Sinne dieser Formel das Geheimnis von Tod und Auferstehung 
betrachten will, muß durch die Bücher des Alten Testaments hindurchwandeln wie 
durch eine große Bildergalerie, muß die Heilstaten Gottes an seinem Volk betrach- 
ten und in ihnen die Spuren entdecken, die weiterweisen, die neue, wenn auch ver- 
schlüsselte Botschaften weiterreichen; von ihnen geführt, wird er angezogen 
von dem, der sich und sein Leiden als Erfüllung des Alten Testaments wußte: 
•Wie lange braucht euer Herz, um an alles zu glauben, was die Propheten sag- 
ten! Mußte nicht der Messias dies leiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen?" 
(Lk 24, 24). Dieses göttliche •Muß" wird den Christen durch das Alte Testament 
hinleiten zu dem Urbild aller vergangenen Botschaft, zum Herrn Jesus Christus. 

Wie vor Ihm viele sich entsetzten . .. 
so wird er die vielen Weltstämme entsühnen        Isaias 52, 14-15 

Dieser Vers findet sich in den Ebed-Jahve-, Knecht-Gottes-Liedern des Deutero- 
Isaias; seine drei oder vier Gesänge (Is 42, 1-4; 49, 1-6; 50, 4-11 a; 52, 13 - 53, 
12) bilden in ihrer metaphorischen Redeform seit jeher ein Kreuz für die Inter- 
preten. Die gewaltigen Bilder gewinnen Vers für Vers an Kraft und Pathos, ver- 
lieren aber damit zugleich an begrifflicher Schärfe. Wer ist derjenige, dessen 
neues Amt Leid, Sühne und Verherrlichung besagt? Ist es ein einziger oder ist 
es eine Gemeinschaft? vielleicht das Volk Israel selbst? Geht die Aussage in die 
Vergangenheit auf einen König, wie manche höfischen Formulierungen nahezu- 
legen scheinen? oder meint sie einen zeitgenössischen Propheten? Aber dann 
brauchte es nicht der verschlüsselten Formulierungen! Welches Amt hat dieser 
eine oder diese vielen? ein prophetisch-verkündendes oder ein königlich-herr- 
schendes? Alle diese Fragen läßt das Alte Testament offen! Da und dort kommt 
eine Lösung in den Griff, aber sobald der Interpret zugreifen will, entwindet sie 
sich ihm; die Fragen bleiben unbeantwortet, die Ebed-Jahve-Lieder sprengen den 
Rahmen des alttestamentlichen Glaubens und weisen auf eine neue Wirklich- 
keit: •So spricht der Herr, der Erlöser Israels, sein Heiliger, zu der verachteten 
Seele, zum Abscheu der Stämmewelt, zum Knecht der Zwingherren: Könige Wer- 
dens sehn, und aufstehn, Fürsten, und sich niederwerfen, um Jahves willen, daß 
er treu ist, um des Heiligen Israels willen, der dich wählte" (Is 49, 7). 

Erst wenn man den Mittelpunkt des göttlichen Heilsgeschehens, Jesus Christus, 
kennt, ordnen sich die verwirrenden Farbtöne zum geschlossenen Bild. Er ist es, 
der in die völlige Vergeblichkeit des Todes hineingestürzt wurde: •Ins Leere 
habe ich mich gemüht, in Irrsal und Dunst meine Kraft all vertan!" (Is 49, 4). Er 
ist es aber auch, in dem Gott seinen Sieg durchgesetzt hat, einen Sieg, der Licht 
und Heil für alle Völker bedeutet: •Jetzt aber hat Jahve gesprochen, der mich 
bildete vom Schoß auf zum Knecht sich ... gewichtig bin ich in Jahves Augen und 
mein Gott ist mein Sieg nun; er sprach: ... den Weltstämmen gebe ich dich zum 
Licht, daß meine Freiheit werde bis an den Rand des Erdreichs" (Is 49, 5 ff.). Der 
totale Gehorsam des Knechtes - bis in den Tod, den Tod am Kreuz - wird zum 
Siegesjubel auf die Kraft Gottes: •Ich aber, ich habe nicht widerstrebt, ich bin 



Einübung und Weisung 149 

nicht nach hinten gewichen, den Schlagenden gab ich hin meinen Rücken, den 
Raufenden meine Wangen beide, mein Antlitz habe ich nicht verborgen vor 
Schimpf und Bespeiung. Mir hilft Jahve, mein Herr, darum wurde ich nicht zum 
Schimpf... Wer will mit mir streiten? ... Da, mir hilft Jahve mein Herr, - wer 
ist's, der mich bezichtigen mag?" (Is 50, 5-8). 

Hier - so schreibt der evangelische Alttestamentier Gerhard von Rad - •sind 
die Linien der neutestamentlichen Kreuzestheologie vorgezeichnet... Es sind 
christologische Probleme!" Die Last der Sühne drückt den Jahve-Knecht so tief 
darnieder, daß menschliche Schultern es nicht mehr tragen könnten: •Gerecht 
machen sollte die Vielen mein Knecht, indem er ihre Fehle sich auflud. Er trug 
die Sünden der Vielen, für die Abtrünnigen ließ er sich treffen" (Is 53, 11 f.). 
Aber immer wieder, wie Lichtblitze am Horizont der Zukunft, wird der Sinn des 
Geschehens sichtbar: •darum teile ich die Vielen ihm zu, die Menge teilt er als 
Beute!" (Is 53, 12). 

Er selber hat zerfleischt und wird uns heilen ... 
läßt erstehn uns am dritten Tag ...        Osee 6, 1-2 

Nicht nur bei Deutero-Isaias - wenn auch nirgendwo die alttestamentlichen Aus- 
sagen und Bilder so breit aufgerissen werden nach einem Neuen, Zukünftigen hin - 
konnte die junge Kirche den Ansatz zum neutestamentlichen Verstehen entdecken; 
auch bei den anderen großen Propheten des 7. und 6. Jahrhunderts finden sich 
Züge, die wie eine angebrochene Linie nach vorne weisen in eine, von Jahve aus- 
zulösende Zukunft hinein. Der erste Isaias selbst, deutlicher noch Jeremias und 
Ezechiel sind Männer, die dem Volke nicht nur das Strafgericht künden und eine 
endgültige Oberwindung des Leids erahnen und erhoffen lassen; sie setzen auch 
nicht nur wie die älteren Propheten Zeichen und Handlungen, an deren bildhafter 
Gestalt ihre verstockten Mitbürger den Willen Gottes ablesen können. Sie wer- 
den selbst zum Zeichen; sie nehmen die Unheilsbotschaft Gottes in die eigene Per- 
son auf, verschmelzen mit Jahves Todesdrohung zur erlittenen Einheit einer zer- 
schundenen Kreatur: •Aufsteigt in mir der Kummer, mein Herz in mir siecht! Da, 
horch! der Hilfschrei der Töchter meines Volkes aus dem Land der Ferne: Ist 
Jahve nicht mehr in Sion, ist sein König nicht mehr darin?! ... Ob des Schlags 
der Tochter meines Volkes bin ich zerschlagen. Ich bin umdunkelt, Erstarrung 
hat mich gefaßt!" (Jer 8, 18-21). Das Wort •Mittler" paßt nicht recht für das 
Zusammenfallen des Strafgerichts Gottes, der auszuleidenden Sündennot mit dem 
völligen Untergang des Propheten; •Mittler" klänge wie nur äußerlich geplagtes 
aber innerlich unangetastet bleibendes Durchstehen einer fremden Not. Bei den 
Propheten trifft der Untergang des Volks den leidenden •Gottesknecht" bis ins 
Herz; sie selber, Jeremias und Ezechiel, sind die Knotenpunkte, an denen mensch- 
liches Versagen und göttliches Gericht zum unauflöslichen Wirrwar sich ver- 
strickt: •Du hast mich betört, Jahve, und ich habe mich betören lassen ..." (Jer 
20, 7). Nur ganz von ferne erscheint die Kehrseite von Jahves Gericht: das Heil, 
zu dem er den Propheten und sein Volk durch den Abgrund des Todes führen 



Einübung und Weisung 150 

will. Nicht menschliche Klugheit und Kraft gibt Jeremias diese Zuversicht, son- 
dern allein Jahves Treue: •Ich werde sie heimholen in dieses Land, ich will sie 
aufbauen und nicht mehr einreißen ... und ich werde ihnen ein Herz geben, mich 
zu erkennen, daß ich Jahve bin, und sie werden mein Volk sein und ich werde ihr 
Gott sein, denn sie werden von ganzem Herzen zu mir umkehren!" (Jer 24, 6f.). 
Das Geheimnis von Tod und Auferstehung des Herrn kündet sich an. 

Einmal hellsichtig geworden, wird das betrachtende Auge überall im Alten 
Testament die •Künstler"-Hand Gottes entdecken, die Skizze um Skizze anfer- 
tigt, nach denen sie - alle Skizzen überbietend - das Urbild des Sohnes ausführen 
wird. Der Rhythmus von Tod und Auf erstehung legt einUrgesetz seines Handelns 
bloß: Untergang bis in die dunkelste Karfreitagnacht - Morgenrot des Ostertags, 
an dem der Zukunftstreifen der Hoffnung sichtbar wird; anders ausgedrückt: 
•Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt 
und stirbt, bleibt es für sich allein; stirbt es hingegen, so bringt es reiche Frucht" 
(Jo 12, 24). Das sagt der Herr von sich selbst: •Deshalb liebt mich der Vater, weil 
ich mein Leben hingebe - um es wieder an mich zu nehmen" (Jo 10, 17). Ähn- 
liches verheißt er auch seinem Jünger: •Wer sein Leben in dieser Welt haßt, 
wird es ins ewige Leben bewahren!" (Jo 12, 25). 

So ist z. B. der Leidenspsalm 22 (23) aufgebaut: Ein immer furchtbareres An- 
gefochtensein, ein immer tieferes Versinken in Untergang und Todesnacht; selbst 
das Vertrauen auf Gott ist so entblößt von allem Halt, daß es sich nur noch im 
Todesseufzer aushauchen kann: •Mein Gott, warum hast Du mich verlassen?" 
(Ps 22, 2). Aber dann, wie uns die moderne Textkritik zu lesen lehrt, der plötz- 
liche Umschwung, der Ostermorgen: •Du hast mich erhört!" (Ps 22, 22b). Wer 
ist damit gemeint? Ganz sicher steht im Ursprung das Gebet eines frommen 
Juden, der sein Leid und das Leid seines Volkes in diesem Hymnus zum Ausdruck 
bringt. Aber die grausame Beschreibung des Leides wächst zum Menschenunmög- 
lichen aus, wird verdichtet zu einem überindividuellen Typus allen Leides; der 
Schmerz konkretisiert sich zu dämonischen Tierunholden: •Umringt haben mich 
viele Farren, Basans Stierrecken mich umschränkt. Ihr Maul sperren sie wider 
mich auf, eine Löwenschar, reißend und schreiend" (Ps 22, 13 f). Auch die gött- 
liche Rettungstat sprengt jeden geschichtlichen Rahmen; die Versammlung der Brü- 
der wird aufgerufen (Ps 22, 23. 26), •alle Enden der Erde ..., aller Stämmewelt 
Sippen" (Ps 22, 28), die Geschlechter •des nachgeborenen Volkes" (Ps 22, 32), ja 
selbst die, •die in der Erde schlafen" (Ps 22, 30), werden miteinbezogen in den 
Jubel um die Heilstat Gottes. Dieser Psalm 22 wurde für die Jünger Christi zur 
prophetischen Vorlage für die Leidensgeschichte des Karfreitags. 

Auch der Oseasvers, den wir an den Anfang dieses Abschnitts gesetzt haben, 
kündet vom heilsgeschichtlichen Walten Jahves: Untergang, Gericht und darin 
Hoffnung auf Jahves Herz: •Mein Herz kehrt sich um in mir, all mein Mitleid 
ist entbrannt. Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken, will Ephraim 
nicht wieder verderben. Denn Gott bin ich, und nicht ein Mensch!" (Os 11, 8 f.). 
Oseas spricht vom Volk der Juden; auch die •drei Tage" drücken die Hoffnung 
auf die Wiedergeburt des Volkes aus, eine Hoffnung, die so dringlich, so inten- 



Einübung und Weisung 151 

siv ist, daß sie das neue, heilende Wirken Jahves in allernächster Frist, in •drei 
Tagen" herbeisehnt. Aber was vom Volk gesagt wird, offenbart das eine Gesetz 
des göttlichen Handelns, das Jeremias in seiner eigenen Angefochtenheit erfah- 
ren hat, das einige hundert Jahre später den makkabäischen Märtyrern Hoffnung 
auf ein ewiges Leben gibt: •Vom Himmel habe ich diese Glieder erhalten, um 
seiner Gebote willen lasse ich sie fahren, und von ihm hoffe ich sie wieder zu 
erlangen" (2 Makk 7, 11). 

Christus ist für unsere Sünden gestorben gemäß der Schrift, ist begraben 
und am dritten Tag auf erweckt worden gemäß der Schrift        1 Kor 15, 3 

Wenn es gilt, die neutestamentliche Tonfolge zu begreifen, die Gott mit den 
Tönen des Alten Bundes gesetzt hat und in denen die Kirche die Verheißungen 
von •Gesetz und Propheten" (vgl. Mt 11, 13) harmonisch zusammenklingen hörte, 
muß man zwei Wahrheiten zur gleichen Zeit vernehmen. Es besteht wirklich 
eine Harmonie des Alten Testaments, die erst im Neuen ihre Vollendung erfährt. 
Paulus sagt es uns oft genug und nimmt damit die ständigen Rückbezüge des 
Herrn zum Alten Bund auf: •Das alles widerfuhr jenen im Sinn eines Vorbildes" 
(1 Kor 10, 11). Wir dürfen keine Mauer zwischen den beiden Testamenten errich- 
ten; die Heilsgeschichte fängt dort an, wohin sie Matthäus oder Lukas mit der 
Ahnenreihe des Herrn zurückverfolgen. Wer auf die •Vorbilder" des Alten Bun- 
des verzichtet, hat auch schon auf Jesus Christus verzichtet. 

Zugleich aber ist das Geschehen zwischen Kreuz und Auferstehung so neu, so 
unwahrscheinlich, daß es jeden Verstehensrahmen sprengt, •den Juden ein Ärger- 
nis, den Heiden eine Torheit" (1 Kor 1, 23). Jesus Christus führt die Linien der 
alttestamentlichen Verheißungen weiter - aber was dort noch im Wirrwarr der 
Andeutungen unverständlich blieb, ordnet sich so überraschend zu einem neuen 
Bild, wie auch der Herr sich überraschend-neu gegen alles Alte absetzt: •Ihr habt 
gehört, daß zu den Alten gesagt wurde ... Ich aber sage euch ..." (Mt 5, 21 f). 

Diese Gleichzeitigkeit von Kontinuität und Diskontinuität gilt zutiefst dort, 
wo der Herr den Höhepunkt seiner menschlichen Reifung erreichte, im Todes- 
gehorsam von Karfreitag, und wo er zugleich seine Gottessohnschaft am macht- 
vollsten offenbarte, im Auferstehungsjubel des Ostermorgens. Das ist eine Macht- 
tat Gottes, die kein noch so gelehrter Theologe aus dem Alten Testament heraus- 
analysieren kann; und dennoch fällt es dem gläubigen Leser wie Schuppen von 
den Augen, wenn er - von Karfreitag und Ostern zurückgehend - die Verheißun- 
gen der Propheten liest. 

Angelpunkt des Verstehens aber ist die Treue Gottes, der, wie es die Pfingst- 
predigt des Petrus mit prophetischen Worten des Alten Testaments verkündet, 
seinen Gesalbten •nicht in der Unterwelt lassen und seinen Leib nicht die Ver- 
wesung schauen" lassen will (Apg 2, 31; Ps 18, 6; 116, 3 LXX). 

Das Verständnis selbst aber wird bei uns geboren in der eigenen Erfahrung, in 
dem stets von neuem zu bestehenden Wissen, daß unsere letzte Stunde die Stunde 
der Entscheidung ist, und zugleich in der jedem Menschen mitgegebenen Sehn- 



Einübung und Weisung 152 

sucht nach dem erlösten Tod, der in die Auferweckung weitergeführt wird. Tod 
und Auferstehung des Herrn überschreiten jedes Begreifen, aber gerade deshalb, 
weil unsere Hoffnung über den Tod hinaus alle menschlichen Möglichkeiten über- 
steigt, ist sie auch weit genug, um liebend das Geheimnis von Karfreitag und 
Ostern zu umfassen als das Geheimnis des eigenen Lebens. 

Um ihn zu erkennen und die Macht seiner Auferstehung 
und die Gemeinschaft mit seinem Leiden       Phil 3, 10 

So dürfen und müssen wir als Christen Gottes Heilsplan auch in unser Leben 
hineinnehmen; wir dürfen und müssen unser Leid und unseren Schmerz wieder- 
finden im Leiden Christi und seiner Propheten und unsere Hoffnung auf Christi 
Auferstehung setzen; wir dürfen und müssen auch unser Leben leben nach den 
in der Heiligen Schrift niedergeschriebenen Buchstaben Gottes. 

Nur eines gilt es zu beachten. Der Rhythmus von Tod und Auferstehung hat 
verschiedene Akzente; das lehrt uns das Alte Testament, das lehrt uns auch die 
Kreuzestheologie des Paulus. Schon wenn wir das älteste Evangelium des 
Markus lesen, muß auffallen, wie schrill das Kreuz und wie leise, als sei der Ton 
kaum angeschlagen, die Auferstehungsbotschaft in eine Zukunft hineinklingt. 
Das Alte Testament war offen auf das Neue; aber auch das Neue bleibt weiter- 
hin offen in die volle Wirklichkeit unserer Auferstehung hinein, auf die wir hof- 
fen, wie der Jude seinen Messias herbeisehnte. Was greifbar und sichtbar ist, was 
in unser Leben hineinragt mit brutaler Klotzigkeit, ist das Kreuz; die Auferste- 
hung dagegen ist in weniger aufdringlichen Zügen gemalt, sie ist ein Datum der 
Hoffnung und des Glaubens. Sie ist nicht weniger wirklich als das Kreuz, aber vor 
ihr sind uns noch wie den Emmausjüngern die Sinne gehalten. 

Wenn wir diesen Rhythmus, das göttliche Gesetz von Untergehen und Auf- 
erweckt werden im Alten oder im Neuen Testament, in unserem Leben oder 
im Leben der Kirche betrachten, müssen wir wissen, daß der Karfreitag, das Kreuz 
sich uns von selbst aufdrängen; der dritte Tag aber des Ostermorgens läßt sich 
nur von dem erblicken, der feinfühligere Sinnesinstrumente, hellhörigere Ohren 
und weitsichtigere Augen besitzt, von dem, der glaubt und hofft. Das gilt im 
Ablauf des Alltags, das gilt vom Wirken Gottes im Alten Testament, das gilt 
von unserem Herrn Jesus Christus. •Denn um unseretwillen ward er dahingege- 
ben" - um der Übertretungen willen, die weithin sichtbar unseren Lebensweg 
markieren -, •um unserer Rechtfertigung willen ward er auf erweckt" (Rom 4, 24). 
Diese Rechtfertigung ist das göttliche Heilshandeln, das nicht wie die Dinge der 
Welt dem Zugriff jeder beliebigen Neugier offensteht, sondern nur geglaubt und 
erhofft werden kann. •Und seinem Sterben gleichgestaltet, darf ich wohl hoffen, 
auch zur Auferstehung von den Toten zu gelangen" (Phil 3, 11). 




