»Suchet, was droben ist, wo Christus ist,
sitzend zur Rechten Gottes!* (Kol 3,1)

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die Mahnung des Kolosserbriefes, zu ,suchen, was droben ist*, die jahr-
hundertelang zum Kernstiick geistlichen, gottverbundenen Lebens zdhlte,
wird von vielen Christen heute nicht mehr gern gehért. Es kommt ibnen
vor, als fliichte der Fromme nur allzuschnell in eine solche Losung, um sich
der Hirte dieses Lebens mit seinen Anforderungen, Gefdhrdungen und
Vergeblichkeiten zu entziehen und in unerlaubter Weise die verheifiene
kiinftige Erfiillung vorwegzunehmen, sich in sie hineinzutrdumen, als sei
sie schon da und greifbar. Hier liegt einer der Griinde fiir das MifRtrauen,
das man dem kontemplativen Leben heute oft entgegenbringt. Darf tiber-
haupt das personliche Heil so stark im Vordergrund des Bewuftseins ste-
hen — wie es in einer platonisch aufgefafiten Kontemplation der Fall zu sein
scheint —, daf dariiber das Heil der anderen, die Zukunft der Menschheit
und des Alls in Vergessenheit zu geraten droht? Zwar kann man sich zur
Rechtfertigung der Trennung von der Welt, wie sie das kontemplative
Leben fordert, auf die gleiche Stelle des Kolosserbriefes berufen, wo er-
lauternd hinzugefiigt wird: , Was droben ist, habt im Sinn, nicht was auf
Erden!“ (Kol 3,2). Das scheint exklusiv gesagt. Wer daraus aber einen
Gegensatz konstruieren wollte zwischen dem ,Droben®, dem Himmel, dem
,Ort‘ des in seiner Herrlichkeit thronenden Christus, und der Erde, dem
Ort unserer Existenz, unserer Aufgaben und unserer Reifung, der geriete
in Widerspruch mit dem, was die Pipste Johannes und Paul, was das
Konzil iiber die Weltaufgabe der Christen gesagt haben. Sie alle fordern,
dafl sich der Christ mit aller Kraft in dieser Welt und fiir diese Welt enga-
giere und dariiber nachsinne, wie er sich fir die ,Entwicklung® der Welt,
fiir den ,Fortschritt der Volker® einsetzen konne. Soll doch gerade er die
heilsame Unruhe der Welt sein, der Motor, der die Welt auf ihr letztes
Ziel, die Einheit in der Liebe hin vorantreibt. Wie also ist das Wort des
Apostels an die Gemeinde von Kolossd zu verstehen?

Daf} es einer Mifldeutung ausgesetzt ist und zur Versuchung werden
kann, ist nicht zu leugnen. Man braucht nur einen Blick in die Geschichte
der Spirituellen aller Zeiten zu tun. Schon die unmittelbaren Jiinger Jesu
waren von dieser Versuchung nicht frei. Das zeigt sehr anschaulich der
Himmelfahrtsbericht aus der Apostelgeschichte (1,9-12). Nachdem eine



Friedrich Wulf 162

Wolke — Zeichen des Dunkels, das uns die Gegenwart des géttlichen Ge-
heimnisses verbirgt — den Herrn ihren Blicken schon ldngst entzogen hatte,
standen sie immer noch da und schauten ihm nach, als hofften sie, er zeige
sich ihnen noch einmal, oder als mochten sie am liebsten hinter ihm her-
gehen, um ihm leiblich nahe zu sein. Obwohl sie aus der Erfahrung der
»40 Tage” wuliten, dall Jesus nicht mehr so unter ihnen weilte wie frither,
als sie ithn bei seinem Namen rufen und seine Hand ergreifen konnten,
waren sie dennoch immer wieder, wenn er sich ihnen plotzlich und ihren
Glauben fordernd zeigte, versucht gewesen, ihn in seiner Sichtbarkeit in
ihre Welt hineinzuziehen, zu einem Stiick ihres hiesigen Daseins zu ma-
chen. Sie wollten ihn sehen, ihn betasten, mit ihm essen (vgl. Lk 24, 37-43).
Ihr ,Glaube” lag auf der Linie ihrer irdischen Vorstellungen und Erwar-
tungen von der Wiederherstellung des Konigtums in Israel (vgl. Apg.
1,6). In diese innere Verfassung hinein ergeht an sie das Wort: ,Ihr gali-
laischen Minner, was steht ihr da und schaut zum Himmel? Dieser Jesus,
der von euch weg in den Himmel aufgenommen wurde, wird so wieder-
kommen, wie ihr ihn zum Himmel auffahren saht“ (ebd. 1, 11). Das klingt
genau entgegengesetzt der Aufforderung des Apostels: ,Suchet, was dro-
ben ist!“ Es ist wie eine Mahnung: , Was schaut ihr zum Himmel?“ Jesus
ist fortgegangen, bis zu dem Tag, da er zur Offenbarung des endgiiltigen
Reiches der Herrlichkeit wiederkommen wird. Er teilt nicht mehr unser
hiesiges Dasein. Er weilt nicht mehr auf dieser Erde; fur sie ist er tot, ein
fiir allemal. Die Erkenntnis ist bitter. Sie sind allein, einer ungewissen
Zukunft ausgesetzt. Noch einmal steht der Karfreitag vor ihnen: Tod und
Grab. Von ihnen ist auszugehen. Sie sind eine unumstofiliche Tatsache, die
Grundtatsache unseres Heils. Erst wenn sie in Jesu Tod ganz einwilligen
und damit sich selbst sterben, der Welt ihrer Selbstsucht, dann geht ihnen
in neuem Licht das Geheimnis des Auferstandenen auf. Was dem ungliu-
bigen Thomas gesagt wurde, gilt auch ihnen: ,Selig, die nicht sehen und
doch glauben® (vgl. Jo 20,29). Diese Stunde ist nun da. Der Herr gibt ih-
nen die Kraft, seinen Tod, der im Ereignis der Himmelfahrt noch einmal
deutlich wird, anzunehmen. Segnend schied er nach dem Lukasevangelium
von ihnen (LLk 24,501.). So wundert es nicht, wenn es dort weiter heifit:
»Mit grofler Freude kehrten sie nach Jerusalem zuriick* (ebd 24,51). Wo-
hin zuriick? In die Welt, die Welt ihrer Arbeit und Miihsal, des Dunkels
und der Ungesichertheit. Dennoch voller Freude, in Erwartung des Gei-
stes, in dem eben diese Welt ithnen neu zu werden beginnt, eine neue
Tiefe, einen neuen Horizont, eine neue Hoffnung erhalten hat. Aus dieser
Erfahrung der Neuheit des Lebens zichen sie hinaus und treten vor die
Menschen hin, mit der einzigen Botschaft, die sie zu sagen haben, dem
Wort ihres Lebens: ,Den sie gekreuzigt haben, der ist auferstanden. An-



SSuchet, was droben ist .. .“ 163

dert darum euren Sinn, kehrt euch zu ihm, um in seinem Namen die Ver-
gebung eurer Stinden, das Heil zu erlangen!”

Die Jinger wufiten nun, was Paulus sagen wollte, wenn er spiter
schrieb: , Suchet, was droben ist, wo Christus ist, sitzend zur Rechten Got-
tes! Was droben ist, habt im Sinn, nicht was auf Erden!“ Sie wufiten es aus
der Erkenntnis des inneren und unlgslichen Zusammenhangs von Kreuzes-
tod und Auferstehung Jesu. Im Glauben an Jesu Heilstod ihre eigenmach-
tige Welt zu Grabe tragend, waren sie in eine neue Weite und Offenheit
getreten, waren ihre Augen, die Augen des Glaubens, sehend geworden
fiir das Wirken des Herrn durch seinen Geist in dieser Welt. Das ,Dro-
ben®, der Glaube an seine Wirklichkeit und Gegenwirtigkeit im Erlosten,
die Hoffnung auf sein baldiges Offenbarwerden, war ihnen zur befliigeln-
den Kraft geworden fiir den Dienst am Evangelium und an den Briidern.
Um die Mahnung des Kolosserbriefes, zu ,suchen, was droben ist“, zu ver-
stehen, mufl man darum zuvor die andere Mahnung verstanden haben:
» Was steht ihr da und schaut zum Himmel?“ Der gliubige Mensch hat die
fast unwiderstehliche Neigung, das Uberirdische, Himmlische, Gottliche,
dem sein Glaube gilt, firr seine Erfahrung greifbar und sichtbar zu machen,
um sich so seines Heiles zu versichern. Das kann in der verschiedensten
Weise geschehen, etwa in einer forcierten Erlebnisfrommigkeit, die wahre
Kontemplation und Mystik pervertiert, oder aber in der Verdinglichung
von Glaubensgeheimnissen mit Hilfe von heiligen Worten und Riten, de-
nen eine uberirdische Kraft zugeschrieben wird. Immer liegt der Versuch
vor, den Glauben, der ,die Zuversicht ist auf das, was man hofft, die
Uberzeugung von dem, was man nicht sieht“ (Hebr 11, 1), iiberspringen zu
wollen. Vieles wire hier aufzuzihlen: bestimmte fromme Ubungen, Devo-
tionsformen, Gebete und Andachten, die zu gegebener Zeit durchaus gut
und berechtigt sind, denen aber ein Wert in sich zugesprochen wird, der sie
fast als unersetzlich erscheinen 1afit; Wallfahrten und Heiligenverehrung;
vieles von dem, was in den Klostern mit dem Pradikat ,heilig“ belegt
wird; selbst die Sakramente (und erst recht die Sakramentalien) kdnnen
mifldeutet und zur Gefahr werden, wenn sie nicht den Glauben vertiefen.
Die Erschiitterungen und Wandlungen der Gegenwart, die den glaubigen
Menschen in seinem Glauben viel stirker anfordern als in geruhsameren
Zeiten, haben offenkundig gemacht, wie gering der Realititscharakter vie-
ler Dinge war, die im Erscheinungsbild des Christentums als wesentlich
galten. Von daher die Skepsis gegen Religion iiberhaupt, da sie in Ver-
dacht geraten ist, nichts anderes als ein ideologischer, zeitlos giiltiger, ge-
schichtsloser Uberbau zu sein, der mit der realen Welt und ihren Proble-
men wenig zu tun hat,



Friedrich Wulf 164

In solcher Situation wird die Mahnung: ,Was steht ihr da und schaut
zum Himmel?“ fiir die heutige Christenheit sehr aktuell. Sie bedeutet die
Aufforderung an sie, das Getto einer autarken, frommen Welt zu verlas-
sen und sich ungeschiitzter als bisher im Glauben auf jene Aufgaben und
Probleme einzulassen, die die heutige Menschheit bewegen und die nur
aus dem Geist des Evangeliums bewaltigt und geldst werden konnen. Auch
dazu ist ein Sterben erfordert, der Verzicht auf viele liebgewordene Dinge,
der echte und willige Vollzug der Ferne Gottes, der Abwesenheit Christi,
des Alleingelassenseins in der Miihsal dieses Lebens. Wo ein Christ niich-
tern, unpathetisch seinen Alltag im Glauben zu bestehen sucht, ohne in
eine fromme Scheinwelt auszuweichen, wo er im Dunkel und der Wirrnis
unserer Tage in Geduld und Hoffnung ausharrt, wo er das Kreuz seines
Lebens annimmt, da beginnt auch er, wie die Jiinger am Tag der Himmel-
fahrt, eine neue Erfahrung zu machen, die Erfahrung, dafl das ,Dro-
ben“ zu einer Dimension seines hiesigen Lebens geworden ist, dafl
der Herr, obwohl fortgegangen, dennoch gegenwirtig ist, der Herr
als der eigentliche Herrscher dieser Welt. In dem Mafl er sich auf
diese Erfahrung einldfit, wird er inne werden, dafl er freier wird von
sich selbst und seinen Projektionen, anrufbarer fiir Gottes Ruf hierin
und dorthin, verfiigbarer fiir seinen Heilswillen. Sein Leben wird
weiter, sein Horizont offener auf die von Gott verheiflene Zukunft
hin. Und er ahnt, was es heifit, mit Christus schon auferstanden zu sein.
Solange er aber in dieser Zeitlichkeit lebt, bleiben fiir ihn Kreuz und Auf-
erstehung aufs engste miteinander verbunden. Die Auferstehung wird
ihm immer nur in der Annahme und im Durchtragen des Kreuzes ge-
schenkt. ,Seid ihr doch gestorben®, sagt der Kolosserbrief, ,und euer Le-
ben ist mit Christus in Gott verborgen® (Kol 3, 3).

Wer das im Geist geschenkte ,Droben® des neuen Lebens in Christus
in den Ereignissen und Pflichten seines taglichen Lebens wahrnimmt und
lebt, der darf sich dann auch nach dem Sichtbarwerden dieses ,Droben®
sehnen, nach dem Offenbarwerden der noch ausstehenden Zukunft Aus-
schau halten, das ,Komm, Herr, komme bald!“ rufen, die Freude in sich
wecken, daf}, ,wenn Christus, unser Leben, erscheinen wird, auch wir mit
ihm in Herrlichkeit erscheinen® (Kol 3,4). Solch hoffendes Sich- Ausstrek-
ken nach der Ewigkeit ist fiir ihn keine Flucht aus der Zeit, sondern nur
ein Atemholen inmitten der Bedrdngnis des Tages, ein Sichbewuf}twerden
jenes unerschopflichen Reichtums, dessen ,Angeld“ er durch die Gabe
des Geistes schon jetzt in Hénden halt. Es ist ihm notwendig, um immer
wieder von neuem auf die Suche zu gehen nach jenem verborgenen ,,Dro-
ben®, in dem Christus ihm durch den Glauben gegenwirtig ist und sich als
Herr der Geschichte erweist.





