
»Suchet, was droben ist, wo Christus ist, 
sitzend zur Rechten Gottes!" (Kol 3,1) 

Friedrich Wulf SJ, München 

Die Mahnung des Kolosserbriefes, zu •suchen, was droben ist", die jahr- 
hundertelang zum Kernstück geistlichen, gottverbundenen Lebens zählte, 
wird von vielen Christen heute nicht mehr gern gehört. Es kommt ihnen 
vor, als flüchte der Fromme nur allzuschnell in eine solche Losung, um sich 
der Härte dieses Lebens mit seinen Anforderungen, Gefährdungen und 
Vergeblichkeiten zu entziehen und in unerlaubter Weise die verheißene 
künftige Erfüllung vorwegzunehmen, sich in sie hineinzuträumen, als sei 
sie schon da und greifbar. Hier liegt einer der Gründe für das Mißtrauen, 
das man dem kontemplativen Leben heute oft entgegenbringt. Darf über- 
haupt das persönliche Heil so stark im Vordergrund des Bewußtseins ste- 
hen - wie es in einer platonisch aufgefaßten Kontemplation der Fall zu sein 
scheint -, daß darüber das Heil der anderen, die Zukunft der Menschheit 
und des Alls in Vergessenheit zu geraten droht? Zwar kann man sich zur 
Rechtfertigung der Trennung von der Welt, wie sie das kontemplative 
Leben fordert, auf die gleiche Stelle des Kolosserbriefes berufen, wo er- 
läuternd hinzugefügt wird: •Was droben ist, habt im Sinn, nicht was auf 
Erden!" (Kol 3,2). Das scheint exklusiv gesagt. Wer daraus aber einen 
Gegensatz konstruieren wollte zwischen dem •Droben", dem Himmel, dem 
,Ort' des in seiner Herrlichkeit thronenden Christus, und der Erde, dem 
Ort unserer Existenz, unserer Aufgaben und unserer Reifung, der geriete 
in Widerspruch mit dem, was die Päpste Johannes und Paul, was das 
Konzil über die Weltaufgabe der Christen gesagt haben. Sie alle fordern, 
daß sich der Christ mit aller Kraft in dieser Welt und für diese Welt enga- 
giere und darüber nachsinne, wie er sich für die •Entwicklung" der Welt, 
für den •Fortschritt der Völker" einsetzen könne. Soll doch gerade er die 
heilsame Unruhe der Welt sein, der Motor, der die Welt auf ihr letztes 
Ziel, die Einheit in der Liebe hin vorantreibt. Wie also ist das Wort des 
Apostels an die Gemeinde von Kolossä zu verstehen? 

Daß es einer Mißdeutung ausgesetzt ist und zur Versuchung werden 
kann, ist nicht zu leugnen. Man braucht nur einen Blick in die Geschichte 
der Spirituellen aller Zeiten zu tun. Schon die unmittelbaren Jünger Jesu 
waren von dieser Versuchung nicht frei. Das zeigt sehr anschaulich der 
Himmelfahrtsbericht aus der Apostelgeschichte (1,9-12). Nachdem eine 



Friedrich Wulf 162 

Wolke - Zeichen des Dunkels, das uns die Gegenwart des göttlichen Ge- 
heimnisses verbirgt - den Herrn ihren Blicken schon längst entzogen hatte, 
standen sie immer noch da und schauten ihm nach, als hofften sie, er zeige 
sich ihnen noch einmal, oder als möchten sie am liebsten hinter ihm her- 
gehen, um ihm leiblich nahe zu sein. Obwohl sie aus der Erfahrung der 
•40 Tage" wußten, daß Jesus nicht mehr so unter ihnen weilte wie früher, 
als sie ihn bei seinem Namen rufen und seine Hand ergreifen konnten, 
waren sie dennoch immer wieder, wenn er sich ihnen plötzlich und ihren 
Glauben fordernd zeigte, versucht gewesen, ihn in seiner Sichtbarkeit in 
ihre Welt hineinzuziehen, zu einem Stück ihres hiesigen Daseins zu ma- 
chen. Sie wollten ihn sehen, ihn betasten, mit ihm essen (vgl. Lk 24,37-43). 
Ihr •Glaube" lag auf der Linie ihrer irdischen Vorstellungen und Erwar- 
tungen von der Wiederherstellung des Königtums in Israel (vgl. Apg. 
1,6). In diese innere Verfassung hinein ergeht an sie das Wort: •Ihr gali- 
läischen Männer, was steht ihr da und schaut zum Himmel? Dieser Jesus, 
der von euch weg in den Himmel aufgenommen wurde, wird so wieder- 
kommen, wie ihr ihn zum Himmel auffahren saht" (ebd. 1,11). Das klingt 
genau entgegengesetzt der Aufforderung des Apostels: •Suchet, was dro- 
ben ist!" Es ist wie eine Mahnung: •Was schaut ihr zum Himmel?" Jesus 
ist fortgegangen, bis zu dem Tag, da er zur Offenbarung des endgültigen 
Reiches der Herrlichkeit wiederkommen wird. Er teilt nicht mehr unser 
hiesiges Dasein. Er weilt nicht mehr auf dieser Erde; für sie ist er tot, ein 
für allemal. Die Erkenntnis ist bitter. Sie sind allein, einer Ungewissen 
Zukunft ausgesetzt. Noch einmal steht der Karfreitag vor ihnen: Tod und 
Grab. Von ihnen ist auszugehen. Sie sind eine unumstößliche Tatsache, die 
Grundtatsache unseres Heils. Erst wenn sie in Jesu Tod ganz einwilligen 
und damit sich selbst sterben, der Welt ihrer Selbstsucht, dann geht ihnen 
in neuem Licht das Geheimnis des Auferstandenen auf. Was dem ungläu- 
bigen Thomas gesagt wurde, gilt auch ihnen: •Selig, die nicht sehen und 
doch glauben" (vgl. Jo 20,29). Diese Stunde ist nun da. Der Herr gibt ih- 
nen die Kraft, seinen Tod, der im Ereignis der Himmelfahrt noch einmal 
deutlich wird, anzunehmen. Segnend schied er nach dem Lukasevangelium 
von ihnen (Lk 24,50 f.). So wundert es nicht, wenn es dort weiter heißt: 
•Mit großer Freude kehrten sie nach Jerusalem zurück" (ebd 24,51). Wo- 
hin zurück? In die Welt, die Welt ihrer Arbeit und Mühsal, des Dunkels 
und der Ungesichertheit. Dennoch voller Freude, in Erwartung des Gei- 
stes, in dem eben diese Welt ihnen neu zu werden beginnt, eine neue 
Tiefe, einen neuen Horizont, eine neue Hoffnung erhalten hat. Aus dieser 
Erfahrung der Neuheit des Lebens ziehen sie hinaus und treten vor die 
Menschen hin, mit der einzigen Botschaft, die sie zu sagen haben, dem 
Wort ihres Lebens: •Den sie gekreuzigt haben, der ist auferstanden. An- 



•Suchet, was droben ist..." 163 

dert darum euren Sinn, kehrt euch zu ihm, um in seinem Namen die Ver- 
gebung eurer Sünden, das Heil zu erlangen!" 

Die Jünger wußten nun, was Paulus sagen wollte, wenn er später 
schrieb: •Suchet, was droben ist, wo Christus ist, sitzend zur Rechten Got- 
tes! Was droben ist, habt im Sinn, nicht was auf Erden!" Sie wußten es aus 
der Erkenntnis des inneren und unlöslichen Zusammenhangs von Kreuzes- 
tod und Auferstehung Jesu. Im Glauben an Jesu Heilstod ihre eigenmäch- 
tige Welt zu Grabe tragend, waren sie in eine neue Weite und Offenheit 
getreten, waren ihre Augen, die Augen des Glaubens, sehend geworden 
für das Wirken des Herrn durch seinen Geist in dieser Welt. Das •Dro- 
ben", der Glaube an seine Wirklichkeit und Gegenwärtigkeit im Erlösten, 
die Hoffnung auf sein baldiges Offenbarwerden, war ihnen zur beflügeln- 
den Kraft geworden für den Dienst am Evangelium und an den Brüdern. 
Um die Mahnung des Kolosserbriefes, zu •suchen, was droben ist", zu ver- 
stehen, muß man darum zuvor die andere Mahnung verstanden haben: 
•Was steht ihr da und schaut zum Himmel?" Der gläubige Mensch hat die 
fast unwiderstehliche Neigung, das Überirdische, Himmlische, Göttliche, 
dem sein Glaube gilt, für seine Erfahrung greifbar und sichtbar zu machen, 
um sich so seines Heiles zu versichern. Das kann in der verschiedensten 
Weise geschehen, etwa in einer forcierten Erlebnisfrömmigkeit, die wahre 
Kontemplation und Mystik pervertiert, oder aber in der Verdinglichung 
von Glaubensgeheimnissen mit Hilfe von heiligen Worten und Riten, de- 
nen eine überirdische Kraft zugeschrieben wird. Immer liegt der Versuch 
vor, den Glauben, der •die Zuversicht ist auf das, was man hofft, die 
Überzeugung von dem, was man nicht sieht" (Hebr 11,1), überspringen zu 
wollen. Vieles wäre hier aufzuzählen: bestimmte fromme Übungen, Devo- 
tionsformen, Gebete und Andachten, die zu gegebener Zeit durchaus gut 
und berechtigt sind, denen aber ein Wert in sich zugesprochen wird, der sie 
fast als unersetzlich erscheinen läßt; Wallfahrten und Heiligenverehrung; 
vieles von dem, was in den Klöstern mit dem Prädikat •heilig" belegt 
wird; selbst die Sakramente (und erst recht die Sakramentalien) können 
mißdeutet und zur Gefahr werden, wenn sie nicht den Glauben vertiefen. 
Die Erschütterungen und Wandlungen der Gegenwart, die den gläubigen 
Menschen in seinem Glauben viel stärker anfordern als in geruhsameren 
Zeiten, haben offenkundig gemacht, wie gering der Realitätscharakter vie- 
ler Dinge war, die im Erscheinungsbild des Christentums als wesentlich 
galten. Von daher die Skepsis gegen Religion überhaupt, da sie in Ver- 
dacht geraten ist, nichts anderes als ein ideologischer, zeitlos gültiger, ge- 
schichtsloser Überbau zu sein, der mit der realen Welt und ihren Proble- 
men wenig zu tun hat. 



Friedrick Wulf 164 

In solcher Situation wird die Mahnung: •Was steht ihr da und schaut 
zum Himmel?" für die heutige Christenheit sehr aktuell. Sie bedeutet die 
Aufforderung an sie, das Getto einer autarken, frommen Welt zu verlas- 
sen und sich ungeschützter als bisher im Glauben auf jene Aufgaben und 
Probleme einzulassen, die die heutige Menschheit bewegen und die nur 
aus dem Geist des Evangeliums bewältigt und gelöst werden können. Auch 
dazu ist ein Sterben erfordert, der Verzicht auf viele liebgewordene Dinge, 
der echte und willige Vollzug der Ferne Gottes, der Abwesenheit Christi, 
des Alleingelassenseins in der Mühsal dieses Lebens. Wo ein Christ nüch- 
tern, unpathetisch seinen Alltag im Glauben zu bestehen sucht, ohne in 
eine fromme Scheinwelt auszuweichen, wo er im Dunkel und der Wirrnis 
unserer Tage in Geduld und Hoffnung ausharrt, wo er das Kreuz seines 
Lebens annimmt, da beginnt auch er, wie die Jünger am Tag der Himmel- 
fahrt, eine neue Erfahrung zu machen, die Erfahrung, daß das •Dro- 
ben" zu einer Dimension seines hiesigen Lebens geworden ist, daß 
der Herr, obwohl fortgegangen, dennoch gegenwärtig ist, der Herr 
als der eigentliche Herrscher dieser Welt. In dem Maß er sich auf 
diese Erfahrung einläßt, wird er inne werden, daß er freier wird von 
sich selbst und seinen Projektionen, anrufbarer für Gottes Ruf hierin 
und dorthin, verfügbarer für seinen Heilswillen. Sein Leben wird 
weiter, sein Horizont offener auf die von Gott verheißene Zukunft 
hin. Und er ahnt, was es heißt, mit Christus schon auferstanden zu sein. 
Solange er aber in dieser Zeitlichkeit lebt, bleiben für ihn Kreuz und Auf- 
erstehung aufs engste miteinander verbunden. Die Auferstehung wird 
ihm immer nur in der Annahme und im Durchtragen des Kreuzes ge- 
schenkt. •Seid ihr doch gestorben", sagt der Kolosserbrief, •und euer Le- 
ben ist mit Christus in Gott verborgen" (Kol 3,3). 

Wer das im Geist geschenkte •Droben" des neuen Lebens in Christus 
in den Ereignissen und Pflichten seines täglichen Lebens wahrnimmt und 
lebt, der darf sich dann auch nach dem Sichtbarwerden dieses •Droben" 
sehnen, nach dem Offenbarwerden der noch ausstehenden Zukunft Aus- 
schau halten, das •Komm, Herr, komme bald!" rufen, die Freude in sich 
wecken, daß, •wenn Christus, unser Leben, erscheinen wird, auch wir mit 
ihm in Herrlichkeit erscheinen" (Kol 3,4). Solch hoffendes Sich-Ausstrek- 
ken nach der Ewigkeit ist für ihn keine Flucht aus der Zeit, sondern nur 
ein Atemholen inmitten der Bedrängnis des Tages, ein Sichbewußtwerden 
jenes unerschöpflichen Reichtums, dessen •Angeld" er durch die Gabe 
des Geistes schon jetzt in Händen hält. Es ist ihm notwendig, um immer 
wieder von neuem auf die Suche zu gehen nach jenem verborgenen •Dro- 
ben", in dem Christus ihm durch den Glauben gegenwärtig ist und sich als 
Herr der Geschichte erweist. 




