
Wesen und Leben der christlichen Gemeinde 
nach der lukanischen Theologie 

Piet Penning de Vries SJ, Amsterdam 

I. Der Dienst der Gemeinde 

Was ist mit dem geistlichen Dienst, daß so wenige diesen Dienst erwäh- 
len, in diesen Dienst treten, und so viele diesen Dienst aufgeben? Was ist 
mit dem geistlichen Dienst, daß den Menschen damit nicht gedient scheint, 
daß er vielen undienlich vorkommt. Was ist mit dem geistlichen Dienst? 
Mit dem Dienst des Christentums überhaupt? Wodurch können wir der 
Menschheit und den Menschen dienen? Was ist das besondere Dienst- 
angebot des Christentums? Was ist eigentlich Dienst im Sinn des Evan- 
geliums? 

Evangelisches Dienen ist in mancherlei Hinsicht das Gegenteil von dem, 
was man erwartet. Es hat die Tendenz, die bestehenden Sozialverhältnisse 
zu verneinen und auf den Kopf zu stellen. So wie der Jesus des Evange- 
liums es macht. Gelegentlich klingt sein Wort wie Anerkennung der be- 
stehenden sozialen Ordnung: 

•Wer von euch, der einen Knecht hat, der (draußen) pflügt oder das 
Vieh hütet, wird zu ihm, wenn er vom Felde (heim) kommt, sagen: 
Komm nur sogleich her und setze dich zu Tisch! Wird er nicht viel- 
mehr zu ihm sagen: Richte mir etwas zu essen her, dann schürze dich 
und bediene mich, bis ich gegessen und getrunken habe, und hernach 
kannst du essen und trinken?" (Lk 17,7-8). 

Andere Worte aber zeigen, daß er in Wirklichkeit eine •Umkehrung" 
aller Werte beabsichtigt: 

•Bei euch aber (soll es) nicht so (sein); sondern der Größte unter 
euch werde wie der Jüngste, und der Oberste wie der Diener. 
Denn wer ist größer: der zu Tische sitzt oder der bedient? Nicht, 
der zu Tische sitzt? Ich aber bin unter euch wie der Diener" (Lk 22, 
26-27; vgl. Mt 23,11). 

Jesus sieht sich als umgekehrte Welt; sein Benehmen soll der schöpferi- 
sche Anfang einer neuen Wertordnung freier Dienstleistungen sein: nicht 
nur Idealen dienen, die allgemein anerkannt werden, sondern exempla- 
risch für eine neue Welt das gewöhnliche, natürliche Dienstverhältnis um- 
kehren: 



Piet Penning de Vries 166 

•Wer unter euch der Größte sein will, soll euer Diener sein, und wer 
unter euch der Erste sein will, soll der Knecht aller sein. Denn auch 
der Menschensohn ist nicht gekommen, um sich bedienen zu las- 
sen, sondern um zu diene n und sein Leben als Lösegeld für viele 
hinzugeben" (Mk 10,43-45 = Mt 20,26-28; vgl. Mk 9,35). 

Eine befremdende Motivierung: dienen wollen, weil (Mk 10,45) und wie 
(Mt 20,28) Jesus diente. Und eine ungewohnte Aufgabe: Dienst als Auf- 
trag an die Großen statt an die Kleinen, und gewertet als etwas Großes 
statt etwas Kleines. Diese Dienstauffassung ist das neue, evangelische 
Prinzip eines gesellschaftlichen Aufbaus; im kleinen Bereich der Kirche 
soll wie auf einem Versuchsfeld damit begonnen werden, damit die 
Welt im Großen davon durchdrungen werde. 

Ist Kirche also eine Art Kader für heroische Liebe? Ist geistlicher Dienst 
eine psychologische Therapie für gruppendynamische Kontaktverbesse- 
rung? Wird Dienen somit nicht zu einer neuen irdischen Größe, mit der 
Gefahr von Fehlentwicklungen, die sich vom Evangelium loslösen, in 
Richtung eines unevangelischen, sogar anti-evangelischen Dienens? So 
würde die Dienstbarkeit zu einer neuen Form von Verknechtung, von 
Gesetz. Auch diese Möglichkeit der Perversion liegt in der Dienstbarkeit: 
sie ist vom Evangelium entdeckt und enthüllt worden. Das Evangelium 
läßt sich nicht in den Dienst einsperren, geht nicht in Dienstbarkeit auf, ist 
mehr als Dienstbarkeit: Jesus selbst relativiert die von Ihm so sehr geprie- 
sene Dienstbarkeit: 

•Es begab sich aber, während sie auf der Wanderung waren, kam Er 
in ein Dorf. Eine Frau aber namens Martha nahm Ihn in ihr Haus 
auf. Und sie hatte eine Schwester, Maria genannt, die setzte sich zu 
den Füßen des Herrn und lauschte auf sein Wort. Martha aber, die 
sich durch seine Bewirtung (= Bedienung) ganz in An- 
spruch nehmen ließ, trat hinzu und sprach: Herr, liegt Dir nichts 
daran, daß meine Schwester mir die Bewirtung f = Bedie- 
nung) allein überläßt? Sag ihr doch, sie solle mit mir Hand anle- 
gen. Da antwortete ihr der Herr: Martha, Martha, du sorgst und 
beunruhigst dich um vieles. (Weniges oder) eines nur ist notwendig; 
denn Maria hat den guten Teil erwählt, der ihr nicht entrissen wer- 
den wird" (Lk 10,38-42). 

Obgleich Jesus sich also •versorgen" (= bedienen) ließ, und sogar 
•viele" Frauen (Lk 8,3) darin ihre Nachfolge fanden - •viele Frauen die 
Jesus von Galiläa her nachgefolgt waren, um ihn zu bedienen" (Mt 27,55 
= Mk 15,41) -, und obgleich Er es auf sich persönlich beziehen wird, wenn 
wir anderen unseren Dienst verweigern (Mt 25,44), ist evangelische Dienst- 



Die christliclie Gemeinde nach der lukanischen Theologie 167 

bereitschaft nicht eine unbedingte Dienstbeflissenheit oder ein Dienstüber- 
eifer, kein schrankenloses Zu-Diensten-stehen: Maria bediente nicht, son- 
dern hörte - und das ist der •gute Teil". 

Was man im persönlichen Bereich die evangelische Priorität des Wort- 
hörens nennen könnte, hat in der öffentlichen Struktur der Kirche ihre Pa- 
rallele in der apostolischen Priorität des Wortsprechens. Auch für diesen 
geistlichen Dienst der Verkündigung steht die Wortverbindung •Dienst 
des Wortes". Also nicht nur manuelle oder innerweltliche Dienstleistun- 
gen tragen den Ehrennamen des Dienstes. Dienst ist mehr als Dienst! 

•In diesen Tagen, da die Zahl der Jünger sich stark vermehrte, be- 
gannen die Hellenisten gegen die Hebräer zu murren, weil ihre 
Witwen bei der täglichen Versorgung(=Bedienu?ig) ver- 
nachlässigt wurden. Darum riefen die Zwölfe die Gesamtheit der 
Jünger zusammen und sagten: Es gehört sich nicht, daß wir die Ver- 
kündigung des Wortes Gottes vernachlässigen und den Tisch- 
dienst besorgen. Seht euch also, ihr Brüder, nach sieben bewähr- 
ten Männern aus eurer Mitte um, die voll des (Heiligen) Geistes und 
voll Klugheit sind; diese werden wir mit dieser Aufgabe betrauen. 
Wir aber wollen uns ganz dem Gebet und dem Dienste des 
Wortes widmen. Der Vorschlag fand bei der ganzen Versamm- 
lung Zustimmung, und sie wählten Stephanus, einen Mann voll 
Glaubens und Heiligen Geistes, und Philippus und Prochorus und 
Nikanor und Timon und Parmenes und Nikolaus, einen Proselyten 
aus Antiochia, aus, und brachten sie vor die Apostel, und diese legten 
ihnen unter Gebet die Hände auf" (Apg 6,1-6). 

Als Hintergrund des Vorschlages läßt der Text erkennen, daß es 
schon in der judenchristlichen (11,19) Jerusalemer Kirche Pluralität und 
Gruppen gab1. Der Verfasser gibt dafür eine ihm selbst und seinen Lesern 
ohne weiteres einleuchtende Motivierung: es gehöre sich nämlich nicht, 
daß die Apostel unter Vernachlässigung der Wortverkündigung den 
Tischdienst besorgten. 

Die neutestamentlichen Schriftsteller denken also bei diakonia minde- 
stens ebensosehr an Gott und das Amt wie an den Menschen und seine 

1 Abhängig vom Geburtsort: Palästina oder Diaspora; abhängig von der Sprache: hebrä- 
isch oder griechisch; unterschieden durch das Verhältnis zur heiligen Stätte und zum Gesetz 
(6, 13-14; vgl. 7, 46-50), also durch eine andersartige religiöse Praxis und Theologie; und 
daraus folgend durch ein verschiedenes Verhältnis zur jüdischen Behörde und zum Juden- 
tum: •in Frieden" (9,31) und in •schwerer Verfolgung" (8,2; vgl. 11, 19 und 12, 1-17). 
Vielleicht steht die Verfolgung von außen mit der Diskriminierung der griechisch spre- 
chenden, die herkömmlichen •Bräuche abändernden" Witwen in Zusammenhang; viel- 
leicht war sie der Grund für die relative Selbständigkeit der Hellenisten im Tischdienst; 
von einer Selbständigkeit in der Wortverkündigung ist anfangs noch nicht die Rede (8, 4). 



Piet Penning de Vries 168 

Not (u. a. Apg 12,25). Die diakonfa der Hilfeleistung ist Teilhabe an der 
liturgischen diakonia, ist Zeichen und aufs neue Antrieb für sie, und damit 
auch selber •Liturgie" (2 Kor 9,12): 

•Denn die Mithilfe an diesem heiligen Dienst 
tilgt nicht nur den Mangel der Heiligen, sondern ist überfließender 
Dienst durch die vielen Dankgebete zu Gott. Denn um des Erfolges 
dieser Arbeit willen preisen sie Gott wegen des Gehorsams eures 
Bekenntnisses zum Evangelium Christi und der Mildtätigkeit eures 
Gemeinsinnes an ihnen und (damit) an allen. Und im Gebet für 
euch bezeigen sie ihre Zuneigung zu euch wegen der an euch (sich 
offenbarenden) überschwenglichen Gnade Gottes. Gott aber sei Dank 
für seine nicht genug zu rühmende Gabe!" (2 Kor 9,12-15). 

Sammeln wir die uns in den neutestamentlichen Schriftstellen erteilten 
Auskünfte: Mit Dienst ist eine Dienstbarkeit gemeint, die sich nie ganz in 
den bestehenden Rahmen und in die geläufigen Erwartungen einfügen 
läßt, sondern diese durchbricht und erweitert; und die zugleich genügend 
anspruchslos bleibt, um Raum für andere Werte zu lassen. Gemeint ist 
also eine Dienstbarkeit, die dem Wort Raum läßt und vom Wort Raum 
empfängt. 

Die gelegentlichen Bibelaussagen - seien sie noch so sehr verbindliche 
und in diesem Sinn klassische Modelle des christlichen Lebens - lassen sich 
aber keineswegs einfach auf die jeweilige Situation eines Pfarrers oder Ka- 
plans anwenden, zum Beispiel mittels einer Liste von Prioritäten, wie 
etwa: Gebet, Predigt, Religionsunterricht, Berufsberatung, Aufklärung 
über Sexualfragen, Ferienerziehung im Zeltlager, Berufstätigkeit, 
Arbeiterpriester usw. Die Prioritäten ergeben sich erst in dem Zusammen- 
klang von deduktiven und induktiven Werturteilen: nicht das an sich 
Wichtigere erfordert gewöhnlich die meiste Kraft, sondern das in der Situa- 
tion weniger Hervortretende; nicht das Vornehmste, sondern das Rück- 
ständigste drängt sich am heftigsten in den Vordergrund unserer Auf- 
merksamkeit und Sorge. Die Rückbesinnung auf die Schrift kann vor Ein- 
seitigkeiten bewahren; für sie gehören die verschiedenen Dienste und dienst- 
tuenden Menschen zusammen: Wort und Werk, Beten und Arbeiten, Glau- 
ben und Lieben, Meditation und Aktion, Verkündigung und Caritas usw. Sie 
stellt deren Eigenart dadurch heraus, daß sie ihre gegenseitige Angewie- 
senheit betont: christliche Caritas ist - tiefer gesehen - symbolische, sakra- 
mentale Wirklichkeit, worin die Glaubensverkündigung selber glaubwür- 
dig wird; christliche Verkündigung ist - tiefer gesehen - schöpferisches 
Wortgeschehen, worin •die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe 
Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes" (2 Kor 13,13) als Tat 



Die christliche Gemeinde nach der lukanischen Theologie 169 

Gottes uns gegenwärtig wird; Tun der Liebe als zur Tat gewordenes 
Wort, und Verkündigung als Vergegenwärtigung des göttlichen Liebes- 
tuns. 

II. Das Wort und der Geist der Gemeinde 

Zunächst scheint der Bezug des •Wortes" zum •Tun" fraglich zu sein. Die 
Schrift aber gibt uns eindeutig Antwort: 

•Ihr werdet mit Kraft ausgerüstet werden, indem der Heilige 
Geist auf euch herabkommt, und meine Zeugen sein in Jerusalem 
und in ganz Judäa und Samaria und bis an das Ende der Erde" 
(Apgl,8). 

In dem Geistgeschehen sind also Zeugnis und Kraft unlöslich verbun- 
den. •Kraft" ist aber die Macht, in der die Apostel, ähnlich wie der Herr, 
Kranke heilten und Gutes taten, also den Dienst der Liebe vollzogen. 

Der lukanische Sprachgebrauch kommt uns zur Hilfe, da er die Kraft 
des Geistes immer mit einem Wortgeschehen verbindet. Wort und Gei- 
steskraft gehören bei ihm zusammen. Und das in vielfacher Weise, wie 
wir im Folgenden anhand der Apostelgeschichte darzulegen versuchen. 

Der Heilige Geist wird selber als sprechend gedacht: •Der Heilige 
Geist spricht!" durch den Mund Davids (Apg 1,16; 4,25), durch die Pro- 
pheten Agabus (Apg 21,10) und Isaias (Apg 28,25). Damit ist der gleiche 
Vorgang gemeint, wenn von den Wortverkündern gesagt wird, sie sprächen 
•vom Heiligen Geist erfüllt", wie alle, die am Pfingsttag beisammen 
waren (Apg 2,4), wie Petrus (Apg 4,8) und Paulus (Apg 13,9); oder •voll 
des Heiligen Geistes", wie die in Jerusalem versammelten Jünger (Apg 4, 
31), wie Stephanus (Apg 6,3.5; 7,55) und Barnabas (Apg 11,24); oder 
•durch den Geist" wie Agabus (Apg 11,28) und die Jünger in Tyrus 
(Apg 21,4). Das heißt: Geistkraft ist Wortgabe. Diese Tatsache wird im 
Bild der •Zungen wie von Feuer" (Apg 2,3) dargestellt, und darin greif- 
bar, daß man •in anderen Zungen zu reden" anfängt (Apg 2,4) oder ein- 
fach •in Zungen" (Apg 10,46; 19,6; vgl. 11,15; 15,8); oder daß man weis- 
sagt (Apg 2,17-18; 11,28; 19,6). 

In diesem Zusammenhang ist nicht zu übersehen, daß die Propheten- 
gabe bei Lukas der Gegenwart gilt. Sie wird nicht nur Joel (Apg 2,16), Da- 
vid (Apg 2,30), Samuel (Apg 3,24; 13,20), Arnos (Apg 7,42), Isaias (Apg 
7,48; 8,28.30.34; 28,25), Habakuk (Apg 13,40), Jeremias (Apg 15,15), 
Jesus (Apg 3,22.23; 7,37) und den alttestamentlichen Schriftpropheten im 
allgemeinen (Apg 3,18.21.24.25; 7,52; 10,43; 13,15.27; 24,14; 26,22. 
27; 28,23) zuerkannt, sondern auch Zeitgenossen, wie einigen von Jerusa- 
lem, unter ihnen Agabus (Apg 11,27-28; 21,10), anderen in der Ge- 



Piet Penning de Vries 170 

meinde von Antiochia, wie •Barnabas, Symeon, genannt Niger, Lucius 
von Cyrene, Manaen, einem Jugendgespielen des Vierfürsten Herodes, und 
Saulus" (Apg 13,1) und •Judas und Silas" (Apg 15,32); schließlich auch 
den •vier jungfräulichen Töchtern" des •Evangelisten Philippus, eines 
von den sieben" (Apg 21,8-9). Bei genauem Zuhören zeigt sich, daß die 
Aussagen des durch seine Wortführer sprechenden Geistes fast nie 
richtige Voraussagen sind2. Das Prophetenwort ist vielmehr Offenbarung 
(1 Kor 14,29-30; vgl. 24-25 und Apg 5,3.9; Offb 1,1) und Zeugnis 
(Apg 5,32; 20,21; vgl. 10,43; Offenb 1,2; 19,10), ist also nur ein besonde- 
rer Fall des Geistwortes. 

Wenn also nicht von etwas prophetisch Außerordentlichem im vulgären 
Sinn, wovon spricht der Geist dann? Manchmal fehlt die inhaltliche Prä- 
zisierung (Apg 2,5; 2,33; 6,10). Bei den anderen Aussagen lassen sich 
zwei Gruppen unterscheiden; erstens über den Inhalt dr Verkündigung: 
•meine Zeugen" (Apg 1,8), •den Gott aber von den Toten auferweckt 
hat" (Apg 4,8), •das Wort Gottes" (Apg 4,31; 13,2-5), •den Menschen- 
sohn zur Rechten Gottes" (Apg 7,55-56), •die Frohbotschaft" (Apg 8, 
39-40); zweitens über die Geschichte der Verkündigung: die Berufung der 
Heiden (Apg 10,19; 11,12), die Berufung von Barnabas und Saulus (Apg 
13,2) und ihre Aussendung zur Verkündigung des Wortes Gottes (Apg 
13,4-5), die Berufung oder Bestellung der Aufseher-Bischöfe (Apg 20,28); 
oder über den weiteren Fortgang der Verkündigung: der Magier Elymas 
wird bestraft (Apg 13,9), den Brüdern aus den Heiden wird keine Last 
aufgelegt (Apg 15,28), Paulus und Barnabas wird die Verkündigung des 
Wortes Gottes in (der Landschaft) Asien und in Bithynien verwehrt (Apg 
16,6-7), Paulus wird in die Gefangenschaft begleitet (Apg 20,22-23; 21,4). 

Selbstverständlich hängen beide Gruppen eng zusammen: das Wort über 
Jesus ist in der Geschichte wirksames Heilswort: •Und in keinem andern 
gibt es Heil; denn es ist kein anderer Name unter dem Himmel den Men- 
schen gegeben, durch den wir das Heil erlangen könnten" (Apg 4,12). Der 
Geist rüstet die Verkündigung des Wortes mit Kraft aus, leitet sie mit 
Sicherheit. Mit anderen Worten: Geist ist auf das Wort gerichteter Geist. 

2 Das ist in der Apostelgeschichte eigentlich nur bei Agabus der Fall; dieser aber ist ein 
Unglücksprophet; seine Unheilsbotschaft besteht darin, daß eine große Hungersnot über 
die ganze Erde kommen werde (Apg 11, 28) und daß die Juden Paulus •binden und den 
Händen der Heiden ausliefern werden" (Apg 21, 11). Die exegetischen Hintergründe die- 
ser •Prophezeiungen" können hier außer acht bleiben. Wenn wir von dem in der prophe- 
tischen Gattung nicht ungewöhnlichen Gebrauch des Prophetentitels, womit der Verfasser 
des Buches der Offenbarung sich selbst bezeichnet (Apk 1,3; 10, 11; 22,6. 7, 10, 18, 19), 
absehen, dann ist auch sonstwo das neutestamentliche Prophetenamt nicht durch Voraus- 
sage charakterisiert. (Rom 12.6; 1 Kor 12,10.28.29; 13,2.8.9; 14, 1. 3. 4. 5(2). 6. 22. 24. 
29. 31.32. 37 39; Eph 2,20; 3,5; 4, 11; 1 Thess 5, 20; 1 Tim 1, 18; 4, 14; Apk 2, 20; [11,3. 
6. 10?] 11, 18; 16, 6; 18, 20. 24; 19, 10 22, 6. 9.) 



Die christliche Gemeinde nach der lukanischen Theologie 171 

Aber Geist ist nicht nur auf das Wort hin, sondern auch vom Wort her. 
Dieses mag sakramentales Wort sein oder nicht. Immer aber handelt es 
sich um ein Wort über Jesus: •Petrus aber sagte zu ihnen: Kehrt um, und 
ein jeder von euch lasse sich taufen auf den Namen Jesu Christi, um Ver- 
gebung der Sünden zu erlangen; und (dann) werdet ihr (auch) die Gabe 
des Heiligen Geistes empfangen" (Apg 2,38): •Wir sind Zeugen für 
diese Tatsachen und ebenso der Heilige Geist, den Gott denen gegeben 
hat, die ihm gehorchen" (Apg 5,32); Petrus und Johannes •beteten für 
sie, daß sie den Heiligen Geist empfingen ... Da legten sie ihnen die 
Hände auf, und sie empfingen den Heiligen Geist" (Apg 8,15.17, ebenso 
18.19); •Da machte sich Ananias auf und trat in das Haus ein, legte ihm 
die Hände auf und sprach: ,Bruder Saul, der Herr hat mich gesandt, Jesus, 
der dir auf dem Wege, den du kamst, erschienen ist, damit du wieder 
sehend und vom Heiligen Geist erfüllt würdest'" (Apg 9,17); •Die 
Kirche hatte nun in ganz Judäa, Galiläa und Samaria Frieden; sie baute 
sich auf und wandelte in der Furcht des Herrn; sie nahm (auch) durch den 
ermunternden Antrieb des Heiligen Geistes ständig an Zahl zu" (Apg 
9,31); •um Jesus von Nazareth, wie Gott Ihn mit Heiligem Geiste und 
Kraft gesalbt hat" (Apg 10,38); •Während Petrus noch diese Worte 
redete, fiel der Heilige Geist auf alle herab, die das Wort hörten" (Apg 
10,44); •Als ich zu reden begonnen hatte, fiel der Heilige Geist auf sie 
herab wie einst im Anfang auf uns. Ich erinnerte mich aber an das Wort, 
das der Herr gesprochen hat: Johannes hat mit Wasser getauft, ihr wer- 
det mit Heiligem Geiste getauft werden" (Apg 11,15-16); •Die Jünger 
aber wurden von Freude und Heiligem Geist erfüllt" (Apg 13,52); •Als 
sie dies hörten, ließen sie sich auf den Namen des Herrn Jesus taufen. Und 
als Paulus ihnen die Hände auflegte, kam der Heilige Geist auf sie herab, 
und sie redeten in Zungen und weissagten" (Apg 19,5-6). Die einzige 
Stelle, an der Wort-Taufe einerseits und Geistempfang anderseits getrennt 
vorkommen (Apg 8,1-25), deutet vielleicht auf die Kompetenz der höheren 
Amtsträger oder vielmehr auf die in den Aposteln symbolisierte und rea- 
lisierte Kontinuität der Verkündigung. Es ist also weniger eine Trennung 
als eine Aufteilung: die Vielfalt der Sakramente und Dienste ergibt sich 
um der Einheit des Heilswerkes willen. 

Erst auf dem Hintergrund der naiven, in der Apostelgeschichte selbst- 
verständlichen Einheit von Wort und Geist läßt sich über das Auseinan- 
derfallen von •ekstatischem" Geist und •amtlichem" Wort etwas sagen. 
Wenn Geist Wort-Geist ist, wenn das Wort Ort des Geistes ist, warum ist 
nicht jeder Sprecher des Wortes vom Geist erfüllt und warum fällt der 
Geist nicht immer auf die Hörer des Wortes herab? Der Geist ist beim 
Wort zu Hause, aber nicht mit ihm identisch. Geist verleiht dem Wort 



Piet Penning de Vries 172 

Kraft und damit Glaubwürdigkeit; erst durch das Geistgeschehen, Geist- 
ereignis wird das menschliche Wort der Verkündigung Wortgeschehen, 
Wortereignis. 

Der ekstatische Charakter des Geistgeschehens wird am Pfingsttag 
greifbar: Die Jünger reden in Zungen. Petrus deutet dieses Ereignis: die- 
ser Jesus •hat vom Vater den verheißenen Heiligen Geist empfangen und 
diesen ausgegossen, den ihr da hört und seht" (Apg 2,33). Das Pfingst- 
ereignis steht als Modell für die Ausbreitung des Christentums; wie im 
Mittelalter jede Stadt ihren Dom oder ihre Kathedrale hat, so kennt auch 
die Heidenmission ihr pfingstliches Ursprungsereignis (Apg 10,44; 11,15; 
15,8). Samaria bildet im lukanischen Weltbild das Zwischengebiet, zwi- 
schen dem Abendmahlsaal von Jerusalem und Cäsarea, zwischen Judäa 
und Galiläa, zwischen Jerusalem und Rom: •Ihr werdet.. . meine Zeugen 
sein in Jerusalem und in ganz Judäa und Samaria und bis an das Ende 
der Erde" (Apg 1,8); die Apostelgeschichte berichtet ausdrücklich über 
dieses •Zwischenereignis", das •Kleinpfingsten" der Samariter (Apg 8, 
15.17.18.19). Das Pfmgstereignis ist Argument im Streit konkurrierender 
Ansprüche. Auch Paulus wird ein Pfmgstereignis zugeschrieben, da- 
durch ist er dem Petrus ebenbürtig, und vor allem wird anhand des 
•Pfingstkriteriums" Apollos in Ephesus in gleicher Weise wie vorher 
Philippus in Samaria den Aposteln untergeordnet (Apg 19,6). Lukas ist 
Einheitsdenker, auf die Einheit des Heiligen Geistes hin. 

Das Reden in Zungen paßt eigentlich nur zum ersten Pfingstfest mit 
einer Zuhörerschaft •aus allen Völkern, die es unter dem Himmel gibt. 
Als dieses Getöse erscholl, lief die Menge zusammen und geriet in Bestür- 
zung, da sie ein jeder in seiner eigenen Sprache reden hörte" (Apg 2,5-6). 
Später soll das Zungenreden nur die Parallele zum ersten Pfingsten an- 
zeigen. In den paulinischen Gemeinden wird es sogar eher als lästig emp- 
funden. Bei Lukas aber gab es Anlaß zur universalistischen Einheitsdeu- 
tung. Statt •in anderen Zungen" (nur Apg 1,4) wird später lediglich •in 
Zungen" geredet, unbestimmt und unbestimmbar. Das ekstatische Ereignis 
wird zur theologischen Begründung der Einheit. 

Durch diese •Entmythologisierung" ist aber dem für die Gemeinde 
konstitutiven Wortereignis sein ekstatischer Geistcharakter keineswegs 
genommen; vielmehr wird er dadurch in seinem bleibenden Grundwesen 
freigelegt; dann trägt er den Namen •Freimut" (Apg 4,31) oder •Weis- 
heit" (Apg 6, 10), •Ermunterung" (Apg 9,31) oder •Trost" oder •Frei- 
heit" (Apg 15,28). 

Jetzt dürfen wir das Geheimnis von Geist und Wort zusammenfassen: 
Die Geisterfahrung ist die Beweiskraft des Wortes. Aber das Wort, dem 
diese Beweiskraft eigen ist, ist das Wort über Jesus, und zwar: •daß Gott 



Die christliche Gemeinde nach der lukanischen Theologie 173 

mit Ihm war" (Apg 10,38). Apostel und Evangelisten haben in der Ver- 
kündigung und in der Schrift ihr eigenes Selbstverständnis und ihre eigene 
Gotteserfahrung ausgesprochen und niedergeschrieben; aber sie konnten 
offenbar ihr Selbstverständnis nicht besser wiedergeben und erklären als 
durch den Hinweis auf Jesus Christus; dadurch, daß sie Ihn in der Ver- 
kündigung zum Leben brachten und weitergaben. Die Schrift war eigent- 
lich nie auf das unmittelbare Heute allein ausgerichtet: nicht die eigene 
aktuelle Situation wird analysiert, sondern der Geist lebt aus dem Wort 
über Jesus. Die Verkündigung war aber ebenso eindeutig niemals nur um 
des irdischen Lebens Jesu willen, sondern das Leben Jesu empfängt sei- 
nen Sinn in der Geisterfahrung der Verkündigung. Jesus wird gepredigt, 
nicht nur weil Er gut war, nicht so sehr wegen etwas, das Er außer- 
halb der Verkündigung getan hat oder hätte, sondern das Er innerhalb 
der Verkündigung tut, weil er sich als gut bezeugt. Christus ist Herr, weil 
er durch sein Wort waltet, in Realpräsenz für alle, die seinem Wort ge- 
horsam, sich von Ihm, dem Lebendigen, Leben spenden lassen. Wir spre- 
chen über Jesus, um zu sagen, was er jetzt wirken will. In der Verkündi- 
gung ist sein Leben nicht so sehr Beweis, daß Er den Geist geben wird, 
sondern der Geist beweist, daß Er es ist, der lebt. Die Erfahrung und die 
Forderung der Nächstenliebe immer wieder mit Jesu Leben zu verbinden, 
ist nur sinnvoll, wenn und weil es in unserer Beschäftigung mit Ihm eine 
Geisterfahrung der Gnade Gottes gibt. 

Die Gemeinde wird also dadurch konstituiert, daß in der Verkündigung 
der Großtaten Gottes an Jesus - Er hat den Menschen Jesus von Nazareth 
von den Toten auferweckt - ein Gleiches in der Versammlung geschieht - 
in der Hoffnung, die durch die Erfahrung der Geistkraft Gottes erweckt 
wird. Die Auferweckung Christi steht am Anfang, die der Gemeinde am 
Ende; dazwischen stehen die Erweckungen unseres Lebens - gleichwie im 
Leben Jesu -, Auf erweckungen aus dem Tod-im-Leben, durch sein Wort, 
in seiner Geisteskraft. 

III. Die Struktur der Gemeinde 

Wie in den Evangelien finden sich in der Apostelgeschichte Sammel- 
berichte (Apg 2,42-47; 4,32-37; 5,12-16): gedrängt, •gesammelt" stellen 
sie die Strukturen der Urgemeinde heraus. Nicht aus sich selbst haben sie 
historischen Wert3, sondern jede ihrer Aussagen entlehnt den jeweiligen 
geschichtlichen Wert immer nur der Schriftstelle, der sie entnommen wurde. 

3 Nicht weil sie nur paränetisch geprägtes Idealbild sind, das gehört zur Wesensbestim- 
mung dieser biblischen Gattung und trifft auch bei anderen Stellen zu. 



Piet Penning de Vries 174 

Sehen wir uns die einzelnen Züge in diesem Bild der Gemeinde an: •Sie 
verharrten aber bei der Lehre der Apostel und bei der Gemeinschaft, dem 
Brotbrechen und den Gebeten" (Apg 2,42). Die Beharrlichkeit ist ein 
umgreifender Zug; es geht also um bleibende Werte, nicht um zufällige, 
vorübergehende Ereignisse. Auf ihr bauen vier Kennzeichen auf. 

Erstens die Lehre der Apostel; das ist mehr als nur Unterweisung, wie 
immer in der Apostelgeschichte; sie wird Lehre des Herrn genannt (5,28; 
13,12) oder eine neue Lehre (17,19). 

Zweitens die Gemeinschaft oder das Zusammengehörigkeitsgefühl; 
hiermit ist wohl etwas von der Gütergemeinschaft (Apg 2,44; 4,32) und 
von der •täglichen" Mahlzeit (Apg 6,1) gesagt, wenn auch nicht der ganze 
Begriff damit erschöpft ist. 

Drittens das Brotbrechen; dieser Ausdruck, der ursprünglich nur den 
Eröffnungsritus zum Abendmahl bezeichnet, geht in dem neuen, neutesta- 
mentlichen Sprachgebrauch auf das ganze Gemeinschaftsmahl über (wie 
auch Apg 2,46; 20,7.11); vielleicht ist diese sprachliche Neuschöpfung 
eucharistisch bedingt; Lukas hat allerdings kein polemisches oder paräne- 
tisches Bedürfnis, den Sakramentalcharakter ausdrücklich zu machen. 

Viertens die Gebete; hierauf richtet sich die Beharrlichkeit besonders 
(Apg 1, 14 u. 2, 46; Rom 12, 12; Eph 6, 18; Kol 4, 2; der Dienst des Wor- 
tes: Apg 6,4; das jemand Treubleiben: Apg 8,13; 10,7; das Amt: Rom 
13,6), wie auch die Aufmerksamkeit des Lukas überhaupt (22mal in sei- 
nem Evangelium gegen 19mal bei Mt und 13mal bei Mk, und 35mal in der 
Apostelgeschichte). 

Man darf die Sammelberichte nicht überfragen: es fällt jedoch auf, daß 
der Wortdienst oder die Einheit in der Lehre an erster Stelle steht (auch 
Apg 2,44; 4,32). Die Gemeinschaft aber schafft nicht nur neue, aus ihr sich 
ergebende Strukturen, wie das Alles-miteinander-gemeinsam-Haben (Apg 
2,44-45; 4,32.34-37) oder das Brotbrechen •im Haus" (Apg 2,46), son- 
dern behält auch nicht spezifisch christliche, sozusagen ökumenische Übun- 
gen bei: •täglich einmütig verharrend im Tempel" (Apg 2, 46; ebenso 
5,12). Auch die Strukturen von Zeit und Raum bleiben ökumenisch: die 
Apostel unterweisen im Tempel (Apg 4,2; 5,21.25.42); man hat dort 
einen eigenen Platz: •die Halle Salomons" (Apg 3,11; 5,12; vgl. Jo 10, 
23); dort begegnen uns •zum Gebet der neunten Stunde" Petrus und Jo- 
hannes (Apg 3,1); man betet auch außerhalb Jerusalems zu den liturgi- 
schen Stunden des Judentums: zur dritten - um neun Uhr -, am Pfingst- 
tag (2,1.15); zur sechsten - um zwölf Uhr (10,9; 11,5); zur neunten - um 
drei Uhr (3,1); und um Mitternacht (16,25); auch der tägliche Rhythmus 
ist meist (Lk 16,19: tägliches Fest eines reichen Mannes) dem Tempel- 
dienst entnommen (bei Mt nur 26,55, bei Mk nur 14,49: Jesus verweist 



Die christliche Gemeinde nach der lukanischen Theologie 175 

auf seine täglichen Lehren im Tempel): die Bitte um das tägliche Brot 
(Lk 11,3), Jesu tägliches Lehren im Tempel (Lk 19,47; 22,53) und die 
Lehrtätigkeit der Apostel (Apg 5,42), der tägliche Tempelbesuch der jun- 
gen Gemeinde (Apg 2,46), vielleicht davon abhängig die tägliche Zu- 
nahme von Jüngern (Apg 2,47; 16,5), das tägliche Schriftstudium in Beröa 
(Apg 17,11) und die täglichen Lehrstunden des Paulus in Ephesus wäh- 
rend zweier Jahre (Apg 19, 9). Diese tägliche Regelmäßigkeit - wie auch 
die täglichen Gespräche des Paulus auf dem Markt Athens (Apg 17, 17) - 
weist wohl auf eine intensive •Kirchlichkeit" hin, die aber sicherlich gut im 
Volk integriert war. Denn die •Gunst" des Volkes (Apg 2,47; wahrschein- 
lich 4, 33; vgl. 5, 13) ist anfangs noch unproblematisch mit dem Zutritt zur 
Gemeinde verbunden (Apg 2, 47; gegen Apg 5, 13). 

Aber innerhalb dieser allgemein •ökumenischen" Strukturen tritt eine 
Verdichtung eben dieser Strukturen zum typisch Christlichen auf. Das 
Leben der Gemeinschaft wird intensiver. Das neue •Beisammen" (Apg 1, 
15; 2,1,44,47; 4,26) ist eine dichtere Fortsetzung des alten •Beisammen- 
seins" der Psalmgebete: 

•Sagt von seiner Größe mit mir, 
erheben wir seinen Namen mitsammen!" (Ps 34,4); 
•Mein Gefährte und mein Vertrauter, 
die miteinander süßes Einvernehmen wir pflogen, 
ins Haus Gottes gingen im Getümmel" (Ps 55,15); 
•damit sie auf Zion seinen Namen erzählen, 
seine Preisung in Jerusalem, 
wann die Völker mitsammen ziehen zuhauf, 
die Königreiche, ihm zu dienen" (Ps 102,23); 
•Jerusalem du, auferbaut als eine Stadt, 
die in sich verfugt ist zusamt" (Ps 122,3); 
•Wohlan, wie gut und wie mild ists, 
wenn Brüder mitsammen auch siedeln!" (Ps 133,1). (NachM. Buber). 

In diesem •Beisammen" entstehen neue Sprachformen, die zwar nicht 
als Geheimsprache gedacht, aber in vollem Sinn nur Eingeweihten zu- 
gänglich sind. Von neuen Mitgliedern heißt es, sie werden •hinzugetan" 
(Apg 2, 41), •hinzugefügt" (Apg 5, 14); nur Christen verstehen den chri- 
stologischen Sinn dieser Gruppensprache: denn es heißt, daß •der Herr 
sie ihnen zugesellte" (Apg 2, 47), und: sie werden •für den Herrn hin- 
zugewonnen" (Apg 11,24). 

Aber nur vorsichtig läßt sich in den Summarien eine Akzentverschie- 
bung aufdecken: vom unproblematischen Kontakt mit dem jüdischen Le- 
ben bis zu einem gewissen Gegensatz nach außen; die Gütergemeinschaft 



Josef Sudbrack 176 

und die Wunderzeichen werden im zweiten und dritten Bericht deutlicher 
hervorgehoben. 

•Besitz" spielt bei Lukas oder in seiner Gemeinde eine große Rolle. Das 
Wort fehlt bei Markus ganz, bei Matthäus findet es sich dreimal, bei Lu- 
kas aber neunmal (achtmal im Evangelium, einmal Apg 4,32)4. Die aus 
der Glaubenseinheit wachsende Gemeindeeinheit sieht Lukas in der 
Gütereinheit stilisiert und symbolisiert. Nach ihm gehört sie somit zu den 
Urgegebenheiten und Grundsymbolen des christlichen Lebens; sie ist kein 
nachträgliches Interpretament. 

Mitte der Gemeinde war das Zeugnis (Lk 21,13; 24,48; Apg 1,8.22; 
2,32; 3,15; 4,33; 5,32; 10,39.41; 13,21; 22,15.18; 23,11; 26,16.22) der 
Apostel, inhaltlich kurz zusammengefaßt als •Zeugnis von der Auferste- 
hung des Herrn Jesus" (Apg 4,33; wie auch Apg 1,22; 4,2). 

Der letzte Sammelbericht schließt mit einem Satz, der in den Evange- 
lien fast wörtlich vom Herrn berichtet wird: •Es strömte aber auch die 
Menge aus den Städten in der Umgebung von Jerusalem zusammen und 
brachte Kranke und von unreinen Geistern Geplagte, die alle geheilt wur- 
den" (Apg 5,16). Im Lukasevangelium begegnen uns gleichfalls in einem 
Bild: die Menge (Lk 6,17), die von unreinen Geistern Geplagten (Lk 6, 
18), die alle (Lk 6,19) geheilt wurden (Lk 6,18; vgl. auch Apg 5,15-16 
mit Mk 6, 55-56). Aber die Kraftzeichen erwecken auch hier Eifersucht und 
machen so dem scheinbar idyllischen Zusammensein und damit jedem 
möglichen Sammelbericht über •Gemeinde" ein Ende: der Fall Jesu wird 
zum Fall der christlichen Gemeinde (Apg 5, 17). Sie wird zerstreut, auf- 
gelöst in die •Diaspora" hinein. Der Geist Jesu ist der Geist der Kirche. 
Das Schicksal Jesu ist das Schicksal der Kirche. 

Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 

Zur Selbstbesinnung der Ordensgemeinschaften 

Josef Sudbrack SJ, München 

•Zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens heißt: ständige Rückkehr zu 
den Quellen jedes christlichen Lebens"1. So lesen wir im Ordensdekret, 
das nach langen Diskussionen endlich die Zustimmung der Väter des 

4 Das nur bei Lukas stehende •Eigentum" ist aber auch bei ihm nur schwach bezeugt 
(Lk 18, 28: xä iöia; Apg 4, 52: i8iov). 
1 Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens, Art. 2, zitiert in LThK2, Das 
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare II 269. 




