
Josef Sudbrack 176 

und die Wunderzeichen werden im zweiten und dritten Bericht deutlicher 
hervorgehoben. 

•Besitz" spielt bei Lukas oder in seiner Gemeinde eine große Rolle. Das 
Wort fehlt bei Markus ganz, bei Matthäus findet es sich dreimal, bei Lu- 
kas aber neunmal (achtmal im Evangelium, einmal Apg 4,32)4. Die aus 
der Glaubenseinheit wachsende Gemeindeeinheit sieht Lukas in der 
Gütereinheit stilisiert und symbolisiert. Nach ihm gehört sie somit zu den 
Urgegebenheiten und Grundsymbolen des christlichen Lebens; sie ist kein 
nachträgliches Interpretament. 

Mitte der Gemeinde war das Zeugnis (Lk 21,13; 24,48; Apg 1,8.22; 
2,32; 3,15; 4,33; 5,32; 10,39.41; 13,21; 22,15.18; 23,11; 26,16.22) der 
Apostel, inhaltlich kurz zusammengefaßt als •Zeugnis von der Auferste- 
hung des Herrn Jesus" (Apg 4,33; wie auch Apg 1,22; 4,2). 

Der letzte Sammelbericht schließt mit einem Satz, der in den Evange- 
lien fast wörtlich vom Herrn berichtet wird: •Es strömte aber auch die 
Menge aus den Städten in der Umgebung von Jerusalem zusammen und 
brachte Kranke und von unreinen Geistern Geplagte, die alle geheilt wur- 
den" (Apg 5,16). Im Lukasevangelium begegnen uns gleichfalls in einem 
Bild: die Menge (Lk 6,17), die von unreinen Geistern Geplagten (Lk 6, 
18), die alle (Lk 6,19) geheilt wurden (Lk 6,18; vgl. auch Apg 5,15-16 
mit Mk 6, 55-56). Aber die Kraftzeichen erwecken auch hier Eifersucht und 
machen so dem scheinbar idyllischen Zusammensein und damit jedem 
möglichen Sammelbericht über •Gemeinde" ein Ende: der Fall Jesu wird 
zum Fall der christlichen Gemeinde (Apg 5, 17). Sie wird zerstreut, auf- 
gelöst in die •Diaspora" hinein. Der Geist Jesu ist der Geist der Kirche. 
Das Schicksal Jesu ist das Schicksal der Kirche. 

Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 

Zur Selbstbesinnung der Ordensgemeinschaften 

Josef Sudbrack SJ, München 

•Zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens heißt: ständige Rückkehr zu 
den Quellen jedes christlichen Lebens"1. So lesen wir im Ordensdekret, 
das nach langen Diskussionen endlich die Zustimmung der Väter des 

4 Das nur bei Lukas stehende •Eigentum" ist aber auch bei ihm nur schwach bezeugt 
(Lk 18, 28: xä iöia; Apg 4, 52: i8iov). 
1 Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens, Art. 2, zitiert in LThK2, Das 
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare II 269. 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 177 

Zweiten Vatikanums fand. Die vornehmste dieser •Quellen jedes christ- 
lichen Lebens" aber ist die Heilige Schrift; auch das zog niemand der ab- 
stimmenden Bischöfe in Frage: •Täglich sollen sie die Heilige Schrift zur 
Hand nehmen, um durch Lesung und Betrachtung des Gotteswortes ,die 
überragende Erkenntnis Jesu Christi' zu gewinnen"2. Wenn man aber 
dann die Schriftstellen, die das Dekret anführt, daraufhin überprüft, in- 
wieweit sie tragfähige Fundamente für die Institute der evangelischen 
Räte bilden, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, daß sie jedem 
Christen gesagt werden; daß sie nicht nur für die Ordensleute in der spe- 
zifischen Art und Weise Gültigkeit haben, die eine eigene, soziologisch 
greifbare Gemeinschaft begründen könnte. 

•Sie sind als solche nicht aus der Schrift herleitbar ..." 

So kann es nicht verwundern, wenn ein Arbeitspapier, das zur Vorberei- 
tung des Essener Katholikentages 1968 von einem nicht unrepräsentativen 
Kolloquium erstellt wurde, behauptet: •die Begründung dieser drei Räte 
(sei) aus der Schrift nicht nachweisbar". Auch die Folgerungen werden 
gezogen: Man muß Aussagen über das Ordensleben wagen, ohne den 
Bezug zur Schrift - ausdrücklich oder unausdrücklich - immer vor Augen 
zu haben. 

Wer die Dekrete des Zweiten Vatikanums studiert hat, sieht mit sol- 
chen Überlegungen das •Gespenst" der nebeneinanderherlaufenden zwei 
Glaubensquellen heraufziehen, die Gefahr der Trennung von Schrift und 
Tradition. Man kennt die subtilen Diskussionen der Konzilsväter und 
Konzilstheologen über diese Frage. Der endgültige Text belehrt uns, daß 
•wie die christliche Religion selbst, so . . . auch jede kirchliche Verkündi- 
gung sich von der Heiligen Schrift nähren und sich an ihr orientieren 
muß"3. Statt •orientieren" spricht der approbierte lateinische Urtext von 
•regere"; also muß man verdeutlichen: •Wie die christliche Religion ... so 
muß auch jede kirchliche Verkündigung ... von der Heiligen Schrift geleitet 
(regiert, beherrscht) werden." Wer das ernst nimmt, muß sich zur Besin- 
nung auf die Grundlage des Ordenslebens entweder bis in die Heilige 
Schrift zurückbegeben oder eingestehen, daß mit den sogenannten evan- 
gelischen Räten eine im Grund doch sehr zeitbedingte christliche Lebens- 
form gemeint ist, die ähnlich wie viele Devotionsformen im Laufe der 
Kirchengeschichte sich einen Platz erobert hat, die aber - da nicht in der 

2 Ebd. Art. 6, Seite 281. 
3 Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung, Kap. 6, Art. 21; a. a. 0. 573; 
vgl. z. B. W. Kasper, Schrift - Tradition - Verkündigung, in: Th. Filthaut, Umkehr und 
Erneuerung, Mainz 1966, 13-41. 



Josef Sudbrack 178 

Schrift begründet - über kurz oder lang auch in die Vergessenheit zurück- 
tauchen kann. 

Tatsächlich scheinen manche Theologen dieser Ansicht zu sein. Hans 
Küngs große Arbeit über •Die Kirche" versucht von der Bibel, dem allen 
Christen gemeinsamen Ausgangspunkt her ein gültiges Bild des kirch- 
lichen Lebens zu entwerfen. Ist dieser Ansatz bei der Heiligen Schrift dar- 
an schuld, daß das Leben nach den evangelischen Räten, das doch wahr- 
lich zum charismatischen Leben der Kirche gehört, auf den sechshundert 
Seiten keinen Platz gefunden hat?4 Ebenso muß man sich wundern, daß 
man bei der Vorbereitung der für den Essener Katholikentag geplanten 
Podiumsgespräche, die unter dem Thema: Kirche und Welt (Christentum 
und Welt) stehen sollen, die Funktion und den Dienst der Orden ur- 
sprünglich übersehen hatte. Selbst in einem so breit angelegten Werk wie 
dem •Handbuch der Pastoraltheologie" sucht man bisher vergeblich nach 
der Rolle der Ordensgemeinschaften innerhalb der Kirche. Einen einzigen 
entsprechenden Hinweis - allerdings nur einen erwähnenden, und keinen 
theologisch verarbeitenden! - fand ich im Kapitel über die Mission; und 
dieser endet mit der Frage nach der Selbstauflösung gewisser Missions- 
institute5. Bei den Untersuchungen über die soziale und karitative Tätig- 
keit wird die Bedeutung der Schwestern- und Brüderorden nicht einmal 
am Rand erwähnt6. Und in den weiträumigen Untersuchungen über den 
Selbstvollzug und die Grundfunktionen der Kirche sind die Orden an- 
scheinend völlig übersehen worden7. Sicherlich entspricht das nicht dem 
augenblicklichen soziologischen Bild der Kirche8. Entspricht es vielleicht 

4 Hans Küng, Die Kirche, Freiburg 1967; im sehr sorgfältigen Sachregister mit Stichwor- 
ten wie Bildungsmonopol, Biophysik, Brauchtum, Bruchstückhaftigkeit, Bußandacht fehlen 
Evangelische Räte, Gelübde, Mönchtum, Orden, Räte usw. Bei der faktischen Bedeutung 
der Ordenstheologen für die im Zweiten Vatikanum greifbar gewordenen Erneuerungs- 
bestrebungen ein seltsames Mißverhältnis. 
5 Handbuch der Pastoraltheologie, Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart, 
Freiburg 1964 ff. (Erschienen sind bisher zwei Bände, Bd. II in zwei Teilbänden) II 2, 68. 
6 A. a. 0. II 2, 417: die etwas abwertende Erwähnung der Helfer und Helferinnen •aus 
dem Laien- und dem Ordensstand" kann nicht einmal als eine Erwähnung am Rand 
gelten. 
7 Gesprochen wird in den betreffenden Kapiteln des ersten Bandes auch über •Amt und 
Charisma" und über die verschiedenen Formen des •christlichen Lebensvollzugs". 
8 Vielleicht darf der Schlußsatz aus der Arbeit eines evangelischen Theologen, R. H. Es- 
nault, Luther et le Monachisme au j our d'hui, Genf 1964, worin mit Kritik am katholischen 
Ordensleben nicht gespart wird, zitiert werden (218): •Das monastische Faktum gehört zur 
Kirche. Es gehört zu ihr mit seinen Verästelungen, an denen der Glanz der christlichen 
Berufung sichtbar wird. Es gehört zu ihr mit dem Reichtum seiner pastoralen Besinnung 
und mit der Weisheit, die Frucht von jahrhundertealtem Beten und Leben ist. Aber es 
gehört zu ihr in der Bescheidung und Selbstentäußerung, die immer selbstverständliche 
Frucht dieser Besinnung sind. Daß doch der stets neue Reichtum des christlichen Lebens 
ohne Vorbehalte vor den Augen der Menschen erscheine, und zur Ehre dessen, der in 
Wahrheit gekommen ist und stets bei ihnen bleibt!" Esnault kommt gelegentlich darauf 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 179 

dem Befund einer auf die Schrift sich gründenden Theologie, oder den 
Folgerungen, die aus einer abstrakt entworfenen Kirchentheologie sich 
ergeben? Kann man die konkrete Wirklichkeit der Kirche und ihrer pasto- 
ralen Tätigkeit so völlig übersehen? 

Man mag für die symptomatisch erwähnten Fakten plausible Erklärun- 
gen finden - bei der Bedeutung der Ordensgemeinschaften innerhalb des 
vergangenen und modernen kirchlichen Lebens braucht es allerdings sol- 
cher! Aber wenn es uns in dem oben erwähnten Arbeitspapier schwarz auf 
weiß bestätigt wird, daß •die Begründung der evangelischen Räte in der 
Schrift nicht nachweisbar ist", dann wird uns damit zugleich auch die eben 
erwähnte Tendenz innerhalb der Theologie bestätigt; bestätigt wird aber 
weiterhin auch eine theologische Hilflosigkeit in der Selbstbesinnung der 
Orden, die gerade dort abbricht, wo sie beginnen müßte, bei der Besin- 
nung auf die Heilige Schrift. 

Hermeneutische und dogmatische Beschäftigung mit der Heiligen Schrift 

Eine oberflächliche Fühlungnahme mit der Bibel scheint nun tatsächlich zu 
ergeben, daß dort herzlich wenig oder nichts über die drei Gelübde, über 
das monastische, beschauliche oder tätige Leben nach den evangelischen 
Räten zu finden ist. Die in der Ordenstheologie klassisch gewordenen 
Belegstellen sind für eine nüchterne literarkritische Exegese nicht geeig- 
net, einen •Stand der Räte" zu begründen. Weder Psalm 76, 12, der 
Luther viel Kopfzerbrechen machte: •Bringt Gelübde dar und erfüllt sie 
dem Herrn, eurem Gott!", noch die Lukasperikope von Martha und Maria, 
noch der Ruf zur Nachfolge an den reichen Jüngling oder der Hinweis des 
Herrn auf diejenigen, die •um des Himmelreiches willen ehelos sind .. . 
Wer es fassen kann, der fasse es!". Auch die Forderungen der Bergpredigt, 
der paulinische Rat zur Ehelosigkeit oder das vorbildliche Leben der 
Pfingstgemeinde zu Jerusalem geben das nicht her, was man früher aus 
ihnen zur Begründung des Ordensstandes deduzierte. 

Sind aber nicht diese Fragen an die Schrift methodisch falsch gestellt? 
Man sucht für die evangelischen Räte des Ordenslebens, die sich erst nach 
einer längeren geschichtlichen Entwicklung herausgebildet haben und die 
schon eine höhere Stufe der Reflexion darstellen, in fast ängstlicher Pedan- 
terie eindeutige biblische Belegstellen, statt sich auf den Geist der Schrift 
einzulassen: Die Bibel ist kein geschichtloses Repertoire allgemeingültiger 
Sätze und Vorschriften! An einem Beispiel läßt sich der überlebte •dogma- 
tische" Gebrauch der Schrift gegenüber sachgemäßeren Methoden erläu- 

zu sprechen, daß in seinen Fragen die Unterschiede von Mönchtum und dem weiter zu 
fassenden Ordenschristentum keine Rolle spielen. 



Josef Sudbrack 180 

tern. Die 1966 erschienene Studie des Tübinger Alttestamentiers Herbert 
Haag über •Biblische Schöpfungslehre und kirchliche Erbsündenlehre"9 

erregte großes Aufsehen. Ihr erklärtes Ziel war, die Kluft zwischen der 
•biblischen" und der •kirchlichen" Lehre von der Erbsünde aufzuzeigen. 
Methodisch wurde zuerst nach neueren kirchlichen Dokumenten (Katechis- 
men mit Kommentaren) und nach modernen Autoren (M. Schmaus, K. 
Rahner) die sogenannte •gängige" katholische Auffassung von der Erb- 
sünde dargestellt; darauf fußend ergab sich für den Verfasser die weit- 
gehende, wenn nicht völlige Unvereinbarkeit dieser Ansichten mit der 
Lehre der Heiligen Schrift. - Anders geht neuerdings Josef Scharbert, ein 
Kollege von Haag, voran. Zurückhaltend nennt er seine Studie •Prolego- 
mena eines Alttestamentiers zur Erbsündenlehre"10. Hier werden nicht 
einzelne Sätze der Schrift mit dogmatischen Aussagen verglichen, sondern 
in quellengeschichtlichem Einfühlen werden die typischen Denk- und Le- 
benshaltungen der Israeliten dem modernen Leser zugängig gemacht. Von 
hier aus tastet sich Scharbert in die Mitte des biblischen Wissens hinein, 
des Wissens um dasjenige, was die christliche Dogmatik Erbsünde nennt. 
Er findet dabei eine tiefgehende Übereinstimmung mit der herkömmlichen 
Dogmatik, die ihn sogar an dem anstößigen Wort •Erbsünde" festhalten 
läßt11. Die Meinungen, wie sie von Haag und anderen vertreten werden, 
werden mit Qualifikationen versehen wie •voreilig", •isolierende Betrach- 
tungsweise", •exegetische Schleichwege"12. Beiden Autoren, Haag und 
Scharbert, liegt das gleiche Material vor; der Unterschied liegt in dem 
hermeneutischen Sichtwinkel, unter dem sie die Heilige Schrift betrachten. 
Und hier kann kein Zweifel daran herrschen, daß Scharbert die richtigere 
Blende eingestellt hat, selbst dann, wenn er mit Eichrodt über andere Ver- 
suche urteilt: •Sie richten sich selbst durch ihre Künstlichkeit"13. 

9 Als Band 10 der Stuttgarter Bibelstudien, 1966; vgl. GuL 40 (1967) 231. 
10 Als Band 37 der Quaesliones Disputatae, Freiburg 1968. 
11 Besonders 81 f. 
12 Vgl. auf Seite 16. 61. 91 f. 
13 Seite 92; K. H. Schelkles Theologische Meditation, Schuld als Erbteil?', Einsiedeln 1968, 
sticht durch wohltuende Sachlichkeit hervor; den Namen •Erbsünde" lehnt er zwar ab, 
denn •Sünde" ist im heutigen Sprachgebrauch so eindeutig personal akzentuiert, daß 
sie mit dem biologischen •Erben" nicht kombiniert werden kann. Schelkle spricht von 
•alter, weiterzeugender Schuld" (11) oder •uranfänglich, allgemeiner Schuld" (52). •Diese 
Urerfahrung bezeugt dem Menschen, daß er von allem Anfang an und vor allem Anfang 
in einer sündigen Existenz west. Er muß notgedrungen sich zuerst immer als sündig ver- 
stehen. Er muß immer erst umkehren. Er muß immer erst geheilt werden, ehe er hoffen 
kann, das Heil zu erlangen." Denn •die Verlorenheit in der Sünde (ist) Grundbefindlich- 
keit des Menschen" (42). Wenn Schelkle sich von der Deutung Schoonenbergs distanziert - 
•die ganze herkömmliche Lehre von der Erbsünde könne als dieses Situiert-Sein der Per- 
son beschrieben werden" - und statt dessen auf den •einmaligen Anfang des Immer- 
Schon" hinweist, lehrt er meiner Ansicht nach nichts anderes als die tridentinische Lehre 
von der •Erbsünde" (wie sie vom Großteil der katholischen Theologen gedeutet wurde). 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 181 

Wer versucht, die Jahrhunderte später formulierte oder institutionali- 
sierte kirchliche Lehre Wort für Wort in der Schrift wiederzufinden, oder 
wer sie, ähnlich •dogmatisch" denkend, Wort für Wort aus der Schrift wi- 
derlegen möchte, argumentiert naiv-ungeschichtlich. Einer solchen Me- 
thode würde nicht nur die Lehre vom Papsttum, von Maria, von den Sie- 
ben Sakramenten usw. zum Opfer fallen, es würde sich auch herausstellen, 
daß die sogenannte •metaphysische" Gottessohnschaft des Herrn (ein un- 
glückliches Wort!) oder das Wissen um die Dreiheit von Vater, Sohn und 
Geist in Gott auf so schwachen Fundamenten aufruht, daß man sie besser 
aufgeben sollte. 

Glücklicherweise ist die Exegese heutzutage über diese Methode hinweg. 
Scharbert hat es an einer heftig diskutierten Frage exemplifiziert. Franz 
Josef Schierses Beitrag im zweiten Band von •Mysterium salutis"14 über 
die Lehre von der Dreifaltigkeit im Neuen Testament zeigt dasselbe. Auch 
die Lebensform der evangelischen Räte sollte ähnlich, ohne Voreingenom- 
menheit - sei es dafür oder dagegen -, von der Schrift her betrachtet wer- 
den. Mit anderen Worten: Zuerst muß die Schrift selbst sprechen, sich 
selbst in unsere Zeit hinein auslegen - wie Ernst Fuchs diese Methode um- 
schreibt -; unsere Aufgabe besteht darin, die Botschaft der Schrift zu ver- 
stehen. 

Das biblische Urbild des kirchlichen Rätestandes 

Glücklicherweise liegen Untersuchungen anerkannter Exegeten vor, von 
denen wir uns über den biblischen Ursprung des Lebens nach den evange- 
lischen Räten belehren lassen können; so von Heinz Schürmann15 und Wil- 
helm Pesch16. Von solchen Ausführungen, und nicht von noch so modernen 
oder noch so altehrwürdigen Leitbildern sollte die weithin noch ausste- 
hende theologische Selbstbesinnung der Orden und Genossenschaften in 
unserer Zeit ausgehen. 

Schürmann zeigt, daß die Evangelien einen •engeren Jüngerkreis" des 
Herrn kennen, dem •eine zeichenhafte Realverkündigung für das verhei- 
ßene Heil und den an Israel ergehenden Anspruch"17 zu eigen war. Der 
Herr gab diesen Jüngern zwar noch keine feste Regel, aber schon •vor 
Ostern" (!) wurden •einige Herrenworte .. . befolgt, behalten und behut- 

allerdings zu Recht mit Verzicht auf den mißverständlichen Namen •Erbsünde" und auf 
die verwirrenden Spekulationen, die das Geheimnis eher trübten als ergründeten. 
14 Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik 2, Einsiedeln 1967, 85-129. 
15 Heinz Schürmann, Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel (und als Urbild des 
kirchlichen Rätestandes), in: GuL 36 (1963) 21-35. 
16 Wilhelm Pesch, Die evangelischen Räte und das Neue Testament, in: Ordenskorrespon- 
denz 4 (1963) 86-96; Zur biblischen Begründung des Ordenslebens, ebd. 6 (1965) 31-47. 
17 A.a.O. 22. 



Josef Sudbrack \ 82 

sam tradiert, die ... als Regelworte den Jüngerkreis innerlich formten"18. 
Den - für uns noch wichtig werdenden - •kerygmatischen, ekklesiologi- 
schen, amtlichen Aspekt"19 übergeht der Autor und zeigt, daß die Regel- 
worte sich um die beiden Pole gruppieren: •Hören und Lernen" beim 
Meister und •Die verkündende und bekräftigende Mitarbeit"20. Als Auf- 
nahmebedingung gelten •gefügige Folgsamkeit" und •Gelöstheit von Fa- 
milie und Besitz"21. •Jesus scheint sich . . . bemüht zu haben", diese •Re- 
geln" •über das als Aufnahmebedingung geforderte Maß hinaus zu füh- 
ren"22. Die noch im Äußeren steckenden Grundhaltungen werden im Lauf 
der Jüngerbelehrung vertieft. Die •Fügsamkeit" wird zum •Aushalten 
in den Anfechtungen", die Hauslosigkeit zum •Verzicht auf die Ehe ,um 
des Himmelreiches' willen, das heißt vielleicht: um einer ungehinderten 
Verkündigung und eines ungeteilten Wirkens um des Gottesreiches wil- 
len"23. Keine aszetischen oder kontemplativ gemeinten Abtötungen und 
Losschälungen halten die Gemeinschaft zusammen, alles ordnet sich dem 
einen Ziel unter: •die Nachfolge im Jüngerkreis als eine Lern- und Le- 
bensgemeinschaft einerseits, eine Wirk- und Schicksalsgemeinschaft ande- 
rerseits voll aufrecht zu erhalten"24. Die Lebensregeln sind geboren aus 
dem Freimachen •für das Hören und Befolgen des Wortes Jesu und des- 
sen lehrende und wirkende Bezeugung"25. Schürmann nennt auch noch 
einige andere •Gemeinschaftsregeln" wie •Letzter und Diener aller zu 
sein" oder •Hilfs- und Vergebungsgemeinschaft", die aber bei unseren 
Überlegungen außer acht bleiben können. 

Weiterführende Fragen,  die sich notwendigerweise an Schürmanns 
Exegese richten26, interessieren uns noch nicht. Zuerst gilt es, die bibli- 

18 Ebd. 23. 
19 Ebd. 
20 Das erste Kapitel •Sinn und Zweck des Jüngerkreises" ist untergegliedert mit den bei- 
den genannten Überschriften (23-27). 
21 Das zweite Kapitel •Aufnahmebedingungen" hat die beiden Untertitel •Gefügige Folg- 
samkeit" und •Hauslosigkeit" (27-30). 
22 Dies wird im dritten Kapitel behandelt, •Jünger-Räte und Gemeinschaftsregeln" 
(30-34); in ihm wird gezeigt, daß die im Ursprung vielleicht nur an einzelne ergangenen 
Rufe zur Nachfolge ihren endgültigen Sitz im Leben in der •Sicherung der Nachfolge", 
also in einer soziologisch greifbaren Gruppierung hatten. 
23 Ebd. 31 f. 
24 Ebd. 32 f. 
23 Ebd. 33. 
26 Hier wäre besonders die Frage nach der institutionellen und amtlichen Bedeutung dieser 
•Lebensregeln" zu stellen; die Erkenntnis, daß die betreff enden Herrenworte kein zufällig 
gewachsener Überlieferungsschatz, sondern durch ein vom konkreten Leben der nachöster- 
lichen Gemeinde gesteuertes Auswahlprinzip zusammengestellt und geformt wurden, wird 
hier exegetisch weiterhelfen; die Linie vom Herrenwort zur schriftlichen Fixierung im 
Evangelium führt gradlinig weiter auf die kirchenrechtliche Anerkennung des Ordens- 
lebens. 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 183 

sehe Lehre selbst in unseren Ohren erklingen zu lassen. Die Aufsätze von 
Pesch bestätigen, daß Schürmann sich nicht verhört hat. Seine erste Arbeit 
stellt fest: •Die kirchliche Lebensform des Ordenslebens ... (ist) zutiefst der 
Lehre Jesu und der Apostel verpflichtet"27. Doch an einem entscheidenden 
Punkt mildert sie Schürmanns Beweisführung: •Allerdings muß auch be- 
tont werden, daß wir im Neuen Testament noch keine ,engere Jüngerge- 
meinde' und keinen bestimmten Stand erkennen können, der allgemein 
die Ehelosigkeit als den vollkommeneren Weg vorausgesetzt hätte*'28. Der 
Aufsatz stammt aus der Zeit vor der Verabschiedung des Vatikanischen Or- 
densdekrets; und so argumentiert Pesch auch ständig auf der Grundlage 
einer Ständelehre, wonach Ordensstand gleich Vollkommenheitsstand 
ist29. Dieses Charisma des Strebens zum vollen Christsein komme, so zeigt 
Pesch mit Recht, nach dem Neuen Testament nicht einem bestimmten 
Stand, sondern jedem Christen zu. Aber gerade das Leitbild vom •Stand 
der Vollkommenheit" hat Schürmann schon, bevor es durch das Zweite 
Vatikanum lehramtlich bestätigt wurde, überwunden. Er fand im Evange- 
lium keinen •Stand der Vollkommenheit", sondern eine •engere Jünger- 
gemeinschaft", die wegen einer ungehinderten Verkündigung und eines 
ungeteilten Wirkens um der Gottesherrschaft willen30 zusammengefunden 
habe. Auch bei dem zweiten, nach dem Vatikanum geschriebenen Aufsatz 
Peschs steht im Hintergrund immer noch das Bild einer privilegierten 
Vollkommenheitskaste, gegen die er mit Recht •die allgemeine Berufung 
aller Getauften zu Vollkommenheit" lehrt31. 

In der heute immer allgemeiner werdenden Distanzierung vom Räte- 
stand als Vollkommenheitsstand, aber auch in der Ablehnung der aszeti- 
schen und weltverachtenden Interpretationsversuche des Ordenslebens 
stimmen beide Exegeten überein. Gleiches gilt für die positive Auswer- 
tung der Heiligen Schrift in Richtung auf die Lebensweise hin, die in den 
Orden als Räte institutionalisiert wurden, sowie für den charismatischen 
Grundcharakter der Berufung zu den •evangelischen Räten", der durch 
eine Institution nur gestützt, nie aber beschnitten werden darf. 

27 A.a.O. 96. 
28 Ebd. 91. 
20 Ebd. 96: •Noch erkennen wir im Neuen Testament nicht den Stand der Vollkommen- 
heit." 
30 Schürmann, a.a.O. 27: •Nicht als wenn Ordensleute intensiver auf die Vollkommenheit, 
die in der Gottes- und Nächstenliebe besteht, verpflichtet wären als die Christen in der 
Welt..." 33: •Letztlich aber sind die drei Räte nicht in sich wertig, sondern weil sie 
freimachen für das Hören und Befolgen des Wortes Jesu und dessen lehrende und wir- 
kende Bezeugung." 
31 Er stellt fast aggressiv als erste These auf: •Die Berufung aller Gläubigen zur Voll- 
kommenheit"; unser Zitat auf Seite 33; der nach Schürmann aus der Argumentation nicht 
wegzudenkende Dienstcharakter wird nicht behandelt. 



Josef Sudbrack 184 

Nur dort steht Pesch gegen Schürmann, wo dieser von einer •engeren 
Jüngergemeinschaft" spricht. Wenn darunter eine •engere Jüngerge- 
meinschaft" verstanden wird, der ein vollkommeneres, christlicheres, zei- 
chenhaftes Christentum aufgetragen ist, so findet sich eine solche im Neuen 
Testament tatsächlich nicht; es findet sich aber eine Jüngergemeinschaft, 
der das Wachstum der Kirche, die Verkündigung des Wortes, das Weiter- 
tragen der Evangelischen Botschaft kurzum der •Dienst an der Kirche" in 
diesem dynamischen und apostolischen, und erst deshalb auch zeichen- 
haften Sinn zukommt; sie ist zweifelsohne in den Apostelbriefen, der 
Apostelgeschichte und nach der subtilen Exegese Schürmanns schon im 
vorösterlichen Wirken des Herrn zu erkennen. Hier muß, und hier allein 
kann die Besinnung der Orden auf ihre biblische Grundlage ansetzen. 

Die evangelischen Räte - Provokation der Welt? 

Das für den Essener Katholikentag nachträglich beschlossene Podiumsge- 
spräch trägt die hier zitierte Überschrift. Damit klingt eine zentrale Auf- 
gabe des Christentums an, und jede Ordensgemeinschaft, wie jeder Christ, 
muß darauf bedacht sein, •Christus als den Gekreuzigten zu verkünden, 
für die Juden ein Ärgernis, für die Heiden eine Torheit". Ob aber der 
Hinweis auf das Christentum als Provokation der Welt während der 
•Protestwelle" von Jugend und Studenten nicht eher nach Angleichung 
an eine Modeströmung als nach •christlicher Provokation" schmeckt, mag 
dahingestellt bleiben. Auf jeden Fall sind wir durch diese beunruhigen- 
den Zeiterscheinungen wieder einmal auf christliche Lebenshaltung hin- 
gestoßen worden: •Theater zu sein vor der ganzen Welt, vor Engeln wie 
Menschen!" Wenn Paulus allerdings an den zitierten Stellen von •Provo- 
kation" spricht, meint er sein Apostelamt, meint er die konkrete Verkün- 
digung und kein •Zeichen-Dasein" des Protestes, das unabhängig von 
diesem ständigen Drang existiert, •gelegen oder ungelegen" den Herrn zu 
künden. Auch das Kreuz des Herrn selbst, das Zeichen der Erlösung, ist 
herausgewachsen aus dem Wirken Jesu Christi, •der umherzog und Gutes 
tat und alle heilte". •Jerusalem, Jerusalem, daß du die Propheten tötest 
und die zu dir Gesandten steinigst! Wie oft habe ich deine Kinder um 
mich sammeln wollen, wie eine Henne ihre Küchlein unter ihre Flügel 
sammelt; doch ihr habt es nicht gewollt." Wer den Kreuzestod des Men- 
schen Jesus Christus nicht als kaum erträglichen, allen seinen Absichten 
(außer dem blinden Gehorsam vor dem Vater!) entgegenstehenden Schick- 
salsschlag auffaßt, macht aus dem Herrn einen monophysitischen Götter- 
sohn, der unbeschwert durch die Fährnisse seines Lebens wandelte. Dürfen 
dann wir die Unsinnigkeit des Kreuzes aus dem menschlichen Streben 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 185 

nach sinnvollem Tun herauslösen und in sich erstreben, statt je neu seine 
Vergeblichkeit als von Gott gesandt gehorsam auf uns nehmen? Die ganze 
Kreuzestheologie des heiligen Paulus will nichts anderes, als der Sinn- 
losigkeit des Kreuzes (Christi und der Christen) den letzten, nur von Gott 
und im Glauben an seinen Sohn zu entziffernden Sinn zu geben.32 Ist nicht 
auch die •Provokation der Welt", die dem Christen aufgetragen ist, eine 
von Gott auferlegte Bürde, aber keine aus Eigeninitiative zu erstrebende 
Lebensform? 

Alle Leitbilder, an denen man das Wesen des Ordenslebens ablesen 
will, haben ihre genuin christliche Bedeutung; auch die Lehre vom Stand 
der Vollkommenheit, das Bild von der Brautschaft Christi, die Deutung 
des Klosters als •ecclesiola", als kleine Kirche, sind nicht so abwegig, wie 
man bisweilen hört. Aber es geht hier nicht um eine im Ideenreich behei- 
matete Scheidung von Wahr und Falsch, sondern um das Selbstverständ- 
nis der konkreten Ordensgemeinschaften in unserer Zeit. Und da scheint 
es mir einer gründlichen Überlegung wert, ob nicht die Deutung des christ- 
lichen Lebens als Zeichen für •Überweltliches" und damit als Provokation 
der •Welt" getragen sein muß von der tieferen und grundsätzlicheren 
Hinwendung zu eben dieser Welt. Auch in evangelischen Kreisen scheint 
man von einer nuden •Theologia crucis" abzurücken und sich der aktiven 
Verantwortung für die Welt bewußt zu werden. Was die Bibeltheologie 
dazu sagen wird, sollen die Fachleute entscheiden; auf jeden Fall geht 
nach Schürmann das •zeichenhafte" Dasein des •engeren Jüngerkreises" 
ganz und gar auf im Hören auf den Herrn und im Weitertragen seiner 
Botschaft. Von dieser Grundberufung her erst - nicht aber von irgendwel- 
chen isolierten Zeichenfunktionen - kann Schürmann auch den Sitz im 
Leben für das Charisma des Verzichts auf Familie und Besitz erarbeiten. 
Auch die Kreuzestheologie bei Paulus muß auf dem Hintergrund seines 
apostolischen - man möchte fast sagen: Zigeuner-Lebens gedeutet werden. 

Eigentlich liegt es schon im Begriff des Zeichens, daß es mehr sein muß 
als plakatierte Aussage. Zeichen will gelesen werden, will überzeugen, will 
predigen, will die Welt erobern für Jesus Christus. (Hier haben die uns 
heute fremd klingenden missionarischen Termini einer vergangenen 
Epoche ihren guten Sinn33.) Wenn heute die Verantwortung für die Welt 
32 Hans Küng schreibt in Gott und das Leid, Einsiedeln 1967, 60: •Eine Leidensmystik, 
die selbstquälerisch Schmerz, Leid und Tod geradewegs herbeisehnt, ist nicht auf der Linie 
der Kreuzesnachfolge Jesu . .. Christusleiden ist, wenn man so sagen will, nicht so sehr 
Ideal als Existential christlicher Existenz ... Leidensnachfolge Christi heißt also Tragen 
des gerade mir in meiner unverwechselbaren Situation Wider Jahr enden, in Enlsprecliung 
zum Leiden Christi." 
33 Einen Sinn, den H. R. Schlette, Colloquium Salutis - Christen und Nichtckristen heute, 
Köln 1965, 67-70, mit einer •signifikativen" Ausdeutung des missionarischen Elements 
in der Kirche keineswegs ausschöpft. 



Josef Sudbrack 186 

immer dringlicher auf uns zukommt, dann darf sich die Zeichenhaftigkeit 
des Christentums nicht im passiven Über-die-Welt-Hinausweisen erschöp- 
fen, sondern muß zu aktivem Eingreifen in die Gestaltung der Welt wer- 
den. Die Kirchentheologie des Zweiten Vatikanums weist deutlich in diese 
Richtung: auf die Welt hin, statt über die Welt hinweg. Im Ersten Vati- 
kanum noch betrachtete man die Kirche als •hocherhobenes Zeichen unter 
den Völkern"34, als den monolithischen Block der Wahrheit, an dem jeder 
Gutgesinnte das Zeichen Gottes ablesen kann und durch den jeder Bös- 
willige zerschmettert wird. Mit der Pastoralkonstitution über •Die Kirche 
in der Welt von heute" ist aber dem Christen - auch dem Ordenschristen 
- ein •Auftrag zum Dienst am Menschen"35 gegeben; die Welt steht der 
Kirche nicht mehr als feindliche Materie gegenüber, sondern als potentiell 
berufen zur Kindschaft Gottes: •Die Schöpfung wartet auf das Offenbar- 
werden der Kinder Gottes". Hans Urs von Balthasar hat diese Neuorien- 
tierung schon vor Jahren mit •Schleifung der Bastionen" benannt, Aus- 
brechen aus der durch dicke Mauern behüteten Feste, die als unbewegli- 
ches, unerschütterliches Zeichen weithin sichtbar in einer fremden Welt 
steht - hin zum Dienst an der Welt und an den Menschen. 

Dieser Dienst kann die verschiedensten Formen annehmen. Er kann 
ebenso im zurückgezogenen Gebet bestehen wie im Einsatz an technischen 
und kulturellen Verbesserungen der Welt. Er findet erst dort seine Grenze, 
wo die Grenze von Gut und Böse ist, keinen Schritt früher. Christlich ist 
der Dienst deshalb, weil er vom Herrn die Botschaft des Lebens empfängt 
und sie als die Sinnmitte zum •Punkt Omega" der ganzen Schöpfung wei- 
terträgt. Auch Zeichen ist dieser Dienst, auch Provokation; denn was ist 
provozierender als selbstvergessener Dienst am Nächsten, als Arbeit am 
Guten trotz aller Gegenstimmen und gegen alle Rückschläge!? Und was 
weist mehr auf die •Überweltlichkeit" des christlichen Glaubens hin als 
der Untergang in der Vergeblichkeit des Dienstes an der Welt, in den das 
Kreuz Christi führt!? 

Die evangelischen Räte - 
Dienst an der Kirche, Dienst an der Welt 

Es geht aber bei der Selbstbesinnung der Ordensgemeinschaften nicht nur 
darum, christliche Werte wiederzuentdecken - das bleibt undiskutierbare 
Voraussetzung. Weitere Fragen sind zu stellen: Worin besteht die Be- 

34 DS3014. 
35 Die Zwischenüberschrift zum 3. Artikel bei Rahner-Vorgrimler, Kleines Konzilskom- 
pendium, Freiburg 1966, 450 lautet: •Der Auftrag zum Dienst am Menschen." Diese 
Neuorientierung ist typisch für die lebendige Selbstbesinnung der Kirche, an der auch die 
Ordenstheologie teilnehmen sollte. 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 187 

Sonderheit des Lebens in einer Ordensgemeinschaft? Worin liegt die Be- 
rechtigung eines christlichen Lebens in der Institution der evangelischen 
Räte? Die Grundantwort lautet ohne Zweifel: Ordensgemeinschaften sind 
eine der großen Lebensäußerungen, die die Kirche innerhalb ihrer Ge- 
schichte aus sich herausgestellt hat. Die Tatsache, daß es Mönchtum gibt, 
daß Bettelorden entstanden sind, daß im sechzehnten Jahrhundert eine 
Blütezeit der apostolischen Orden anbrach, ist vor aller Reflexion als Fak- 
tum anzunehmen. Die Pluralität des kirchlichen Lebens läßt sich ebenso- 
wenig in rationale Einsichten auflösen, wie das Geheimnis der Mensch- 
werdung in Denkprozessen aufgeht. Alle Prinzipien, mit denen man Kir- 
chentheologie betreibt, tragen nur soweit, als sie diesem Faktum der 
christlichen Pluralität gerecht werden. 

Erst in dem Sich-beugen vor dem, was tatsächlich geschehen ist, darf 
auch die Reflexion ansetzen, warum dies geschehen sei, welche Sinnhaftig- 
keit ein Leben nach den evangelischen Räten habe. Schürmann weist hier- 
zu auf eine sich schon in der Schrift abzeichnende Differenzierung hin: 
Christsein, das dem allgemeinen Christentum in dienendem, verkünden- 
dem Einsatz gegenübersteht. Er zitiert Mk 3,13 ff.: •Und er stieg auf den 
Berg, und rief die zu sich, die er wollte. Und sie kamen zu ihm, und er 
,machte' zwölf, daß sie (allzeit) bei ihm seien, und daß er sie aussende, um 
zu verkünden und Vollmacht zu haben, die Dämonen auszutreiben." Die- 
ser •engere Jüngerkreis", der sich, besonders wenn man die formge- 
schichtliche Vergangenheit der Texte untersucht, deutlich abhebt, hat als 
•Sinn und Zweck": zu •hören und (zu) lernen" vom Herrn, •verkündende 
und bekräftigende Mitarbeit" an der Seelsorgsarbeit des Herrn zu leisten. 
•Seelsorge und Krankendienst, mit charismatischen Kräften geleistet, sind 
also neben der Wortverkündigung die besonderen Aufgaben, zu denen 
Jesus sich die Jünger beruft"36. Modern gesprochen also Verkündigung 
des Wortes und Dienst am Menschen bis in die äußersten Menschlichkei- 
ten von Krankheit und Tod. In ihrer •zeichenhaften Realverkündigung 
für das verheißene Heil und den an Israel ergehenden Anspruch" be- 
zeugt sich auch weiterhin Jesu Sendung und das Nahen der Gottesherr- 
schaft. Was wir heute evangelische Räte nennen, sind nur Artikulierungen 
und Wege dieser Grundberufung, die überall dort, wo sie erfüllt wird, 
•ein Zeichen für Gott ist." 

Schon hier sind die ersten Folgerungen zu ziehen: Jede Glorifizierung 
der evangelischen Räte, die irgendwo den Rahmen von •Hören und Ler- 
nen vom Herrn"-•verkündende und bekräftigende Mitarbeit" durchbre- 
chen will, durchbricht auch die evangelische Botschaft. Auch - um ein Bei- 
spiel zu bringen - die kontemplative Berufung darf ihre Mitte nicht darin 

38 A.a.O. 27. 



Josef Sudbrack 188 

haben, daß ihr Leben •ganz auf das Heil des Mönches, auf seine Gott- 
suche hingeordnet (sei), nicht auf irgendeinen Nutzen oder sozialen 
Wert"37. Wenn Absage des Nutzens in dieser weltflüchtigen Form ver- 
standen wird, ist eine solche Aussage kaum anders denn als Flucht vor 
der Nächstenliebe zu verstehen. Das Leben der Jünger Christi aber ist auf 
einen Nutzen hingeordnet: auf den •Nutzen" des Himmelreiches. Him- 
melreich aber ist nach dem Evangelium die kommende Herrschaft Gottes 
über diese Welt, die zugleich das Friedensreich der Weissagungen des 
Isaias bedeutet: •Man wird nichts Böses mehr tun und nicht unrecht han- 
deln auf meinem ganzen heiligen Berg". Eine kontemplative Berufung, die 
sich hiervon dispensiert, dispensiert sich vom Hauptgebot des Christen- 
tums. 

Umgekehrt aber darf dieser •Nutzen" niemals abseits vom •Hören und 
Lernen" zu Füßen des Herrn aufgebaut werden. Hier darf - um wieder 
ein Beispiel zu bringen - zu bedenken gegeben werden, ob nicht manches, 
was Ordensgemeinschaften als Ziel anstreben, mehr der Ehre und dem 
Ruhm des Ordens, als der Ehre Gottes und dem Wachstum des •Himmel- 
reiches" dient. Man hat auch nicht den Eindruck, daß die Diskussion um 
die Sinnhaftigkeit des Zölibats (die scharf zu trennen ist von der rechtli- 
chen Bindung des Priestertums an den Zölibat) überall unter der selbst- 
verständlichen Forderung des Evangeliums steht, Dienst am Reiche Gottes 
heute, Dienst an der Verkündigung der Kirche, •Dienst an der Welt" zu 
sein. 

Es läßt sich auch an dem oben beschriebenen •Sitz im Leben" der evan- 
gelischen Räte ablesen, daß sie keinen Selbstzweck haben dürfen. Ihr 
eigentlicher Sinn ist nicht •Armut, Ehelosigkeit, Gehorsam"; er kann auch 
nicht im Sinn der alten Profeßformeln: •klösterliche Beständigkeit, christ- 
licher Lebenswandel, Regelbeobachtung" sein. Nur von dem Grundsatz der 
- von Schürmann so genannten - •engeren Jüngernachfolge" her läßt sich 
die Konkretisierung dieser Nachfolge in Gelübden oder Versprechen recht- 
fertigen. Die großen Ordensheiligen haben diese •Nachfolge des Herrn" 
als Leitprinzip für alles Zweitrangige realisiert. Man braucht nur einmal 
aufmerksam zu studieren, was uns von Antonius dem Großen, von Bene- 
diktus, von Franziskus oder Ignatius von Loyola überliefert ist. 

Priestertum, Mönchtum, Ordensleben, Säkularinstitut usw. 

Längst schon muß sich die Frage aufgedrängt haben, ob durch eine solche 
Rückführung auf den •engeren Jüngerkreis" sich nicht die Vielfältigkeit 
der christlichen Lebensformen verwischt; ob nicht jeder Unterschied von 

37 So J. Leclercq in: Wissenschaft and Gottverlangen, Düsseldorf 1963, 28. 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 189 

priesterlichem Dienst an der Kirche und dem Wirken der Ordensleute, 
von Mönchtum und missionarischer Gemeinschaft, von einem Leben in der 
Welt nach dem Ideal der Säkularinstitute und dem Beten für die Welt im 
Sinn der kontemplativen Klöster wegfalle? 

Der Unterschied fällt dort weg, wo er aus a-christlichen Motiven kon- 
struiert worden ist. Die einzige Bewertungsnorm gibt uns das Evangelium 
in die Hand. Aber das in der Geschichte fortwirkende Evangelium ist kein 
puristisches Gesetz, sondern ist Leben aus dem Geist, ist Inkarnation des 
Auftrages Christi in der Zeit und aus den Erfordernissen der Zeit heraus. 
Was sich in den zwei Jahrtausenden nach der Predigt des Herrn gebildet 
hat, ist kein störendes Rankenwerk an der reinen Botschaft des Evange- 
liums, sondern das lebendige Evangelium selbst. Nur müssen wir heute, 
vor der Vielfalt der christlichen Lebensweisen stehend, darauf achten, daß 
dieses •Leben" nicht zu gesetzlichen Formen versteinert und zur Ideologie 
wird, sondern seine Kraft zur Neu-Gestaltung, zur neuen Inkarnation in 
die Zeit hinein stets von neuem aus dem Evangelium hernimmt. Der ge- 
wachsene Reichtum des christlichen Dienstes ist tatsächlich ein unver- 
gleichlicher Reichtum unserer Kirche; aber wie von jedem Besitz, den Gott 
geschenkt hat, gilt auch hier, daß man mit den Talenten arbeiten muß. 
Andernfalls trifft das Wort des Herrn: •So nehmt ihm nun das Talent ab 
und gebt es dem, der die zehn Talente hat. Denn jedem, der da hat, wird 
noch hinzugegeben werden, so daß er Überfluß hat; wer aber nicht hat, 
dem wird auch das noch genommen, was er hat". 

Der ganze Fragenkomplex kann in seiner Vielfältigkeit an dieser Stelle 
nicht behandelt werden; das erforderte eine Besinnung auf die Geschicht- 
lichkeit der Kirche, eine Erhebung ihres geschichtlichen Werdens, eine 
Untersuchung der Erfordernisse unserer Zeit und der kommenden Gene- 
rationen. Aber auf einiges sei hingewiesen. 
a.) Es wird viel über die Veränderung des Priesterbildes geschrieben. 
J. Kuhlmann hat in dieser Zeitschrift die •Seelsorge" den vierten evange- 
lischen Rat genannt. Vielleicht sollte man •Seelsorge" weiterfassen, als 
•christlichen Dienst", der ebenso das fürbittende Gebet wie die entsagende 
wissenschaftliche Arbeit umfaßt. Dann wäre sie nicht der vierte, sondern 
der grundlegende evangelische Rat. Wenn man diesen •evangelischen 
Rat" in der Terminologie der üblichen Theologie zu umschreiben ver- 
suchte, dann gälte er als innerlich fordernder Anspruch jedem Christen, 
und müßte sich darüber hinaus - parallel zur Sichtbarkeit der Kirche - 
auch in von der Kirche getragenen und institutionell umgrenzten, sichtba- 
ren Gemeinschaften und Lebensweisen objektivieren. Das von Schürmann 
bewußt ausgeklammerte Element des Institutionell-Amtlichen könnte nur 
von der Lehre über die Kirche angegangen werden. Institution, Unauf- 



Josef Sudbrack 190 

löslichkeit der Gelübde oder das Versprechen der Ehelosigkeit können erst 
dann in ihrer anthropologischen und christlichen Bedeutsamkeit erfaßt 
werden, wenn sie ihre Herkunft von derEkklesiologie nachgewiesen haben. 
b.) Offensichtlich nähern sich Weltpriestertum und Ordenspriestertum in 
ihrer tatsächlichen Lebensform immer mehr. Die drei klassischen evange- 
lischen Räte gelten in ihrer geistlichen Tragweite - vielleicht unter ver- 
schiedenen Nomenklaturen - dem Weltpriester von heute ebenso wie dem 
Ordensmann. Zölibat als Versprechen oder als Gelübde? in der Sache ist 
wenig Unterschied. Bei jungen Priestern zeigt sich ein immer stärkerer 
Zug zum gemeinsamen Leben - etwas, das man oftmals als Spezifikum für 
das Ordensleben ansah -, während viele Mönche aus dem Zwang des Ge- 
meinschaftslebens in isolierte Einzelarbeiten flüchten. Selbst innerhalb der 
evangelischen Räte zeigen sich Auflockerungen; oder wo will man die be- 
sonders in Frankreich blühenden Familienequipes anders einordnen als 
im •Stand der Räte", obgleich der Zölibat hier ausgeklammert bleibt? 

Statt mit juristischen Subtilitäten Grenzen zu sichern, wo die Wirklich- 
keit schon längst hin und her flutet, sollte man die soziologischen Verschie- 
bungen beachten, die sich in dieser Auflockerung der Fronten zeigen. Daß 
z. B. Armut - in einem allerdings nicht leicht zu fassenden Sinn - überall 
der Kirche aufgetragen ist, dem Wirken eines Priesters ebenso wie der 
Zurückgezogenheit eines Frauenkonvents, der Repräsentation der kirch- 
lichen Diplomatie wie dem Wirken eines Missionars, der seinen Indianern 
alles wird, ist eindeutig Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Wie 
befreiend aber wäre es, wenn man über alle Verschiedenheiten der Reali- 
sation hinweg sich zuerst auf den vom Herrn selbst gegebenen gemeinsa- 
men Auftrag besänne, ehe man den Finger auf die Differenzen legte! 
c.) Auch zwischen der Arbeit des Laienchristen und dem Auftrag desjeni- 
gen, dem irgendeine amtliche Befugnis zukommt, lockern sich die Grenz- 
pfähle. Einsichtsvoll weist man darauf hin, daß sich die Fragen um den 
Zölibat kaum dadurch beantworten lassen, daß man erst das Priesterbild 
auf den jetzigen - eigentlich schon überholten - Standpunkt fixiert und 
dann mit den Werten von Ehelosigkeit oder Ehe konfrontiert. Wahrschein- 
lich wird das Priestertum der nahen Zukunft in einer größeren Breite von 
Verwirklichungsmöglichkeiten zu leben sein; vielleicht werden die einzel- 
nen Funktionen des Priesters nicht mehr in einer einzigen Person gesam- 
melt bleiben. Oder sind Sakramentenspendung, Verkündigung des Got- 
teswortes, Repräsentation und organisatorische Leitung der Pfarrgemein- 
de, Einzelseelsorge usw. nicht trennbar? Die Geschichte kann hier ein wei- 
ser Lehrmeister sein. Mit einer solchen Auflockerung des Priesterbildes 
würde die Frage des Zölibats auf eine andere Ebene verschoben, vielleicht 
auf die richtige! Zu klare Prognosen würden in diesem Falle dem Wirken 



Das Neue wagen - und das Alte gewinnen 191 

des Geistes vorgreifen; daß aber die Ansätze der modernen Theologie in 
diese Richtung weisen, scheint mir evident zu sein. 

Spielt sich nicht der gleiche Vorgang der fallenden Schlagbäume zwischen 
Mönchtum, apostolischen Orden, Säkularinstitut und Laienchristentum ab? 
Gegen diese Entwicklung sich stemmen wollen, wäre nicht nur vergebli- 
ches Festhalten an geschichtlichen Gewordenheiten und juristischen Fixie- 
rungen; es würde auch der Blick auf das Evangelium versperrt! Die Un- 
terscheidung einer •engeren Jüngergemeinde" ist nach den evangelischen 
Dokumenten alles andere als eine berufsständische, absolute Fixierung; 
sie bleibt nach den ersten Schriften der Kirche offen auf eine tiefgreifende 
Beweglichkeit. Und wie es auch sei mit der Vergangenheit, keine Epoche 
der Kirchengeschichte darf sich einbilden, das allein Maßgebende ein für 
allemal gefunden zu haben. 
d.) Vielleicht wird die Befürchtung wach, daß durch die Betonung der •ver- 
kündenden und bekräftigenden Mitarbeit" an der Botschaft Jesu Christi 
der Reichtum der Kontemplation, der Betrachtung, preisgegeben wird. 
Nun, wenn eine Kontemplation sich nicht in diese •Mitarbeit" einordnen 
läßt, wenn sie abseits vom Geist der Kirche sich ihr eigenes Zelt erbaut, 
wenn sie ihr Beten und Buße-Tun nicht als einen Dienst an der Kirche, 
sogar zuerst als einen Dienst an der Kirche auffaßt, dann muß sie aufge- 
geben werden, wie groß dem Frommen auch ihr Reichtum erscheinen 
mag. Die großen Kontemplativen der christlichen Vergangenheit aber 
wußten um ihre ekklesiologische Berufung. 

Das Neue wagen 

Die gerade gegebenen Hinweise sind recht mager ausgefallen. Mag sein! 
Man könnte sie allerdings fast beliebig mit neuen Konstruktionen und 
kühnen Überlegungen vermehren38; man könnte Kombination auf Kom- 
bination erdenken, und man könnte dann mit einem idealen Maßstab die 
genehmste unter allen auswählen, um sie als das Bild der zukünftigen 
Kirche und ihres Ordenslebens zu programmieren. 

Solche Denkversuche sind wichtig und müssen angestellt werden. Die 
Klaviatur des Christlichen muß breit ausgespielt werden, um ihre noch 
latenten Möglichkeiten zu erproben. Aber die Lenkung der Zukunft nimmt 
niemand dem Geist Gottes aus der Hand; allzu viele apriorische Entwürfe 
könnten der Verfestigung statt der Öffnung dienen39. Ein Blick in die Ge- 

38 Besonders die Frage der •Gemeinschaft" müßte gründlich bedacht werden. 
39 J. Moltmann, in: Diskussion über die •Theologie der Hoffnung", München 1967, 207, 
schreibt zu einem ähnlichen Vorwurf von Unklarheit, unpräziser Aussage, daß hinter ihm 
•das Wissen von einer längst gefundenen allseitigen Wahrheit" stehe, während für wah- 
res christliches Denken diese •Glasperlen-Orthodoxie" nicht möglich sei. 



Josef Sudbrack 192 

genwart zeigt, daß uns genügend aufgetragen ist, zeigt, daß wir erst ein- 
mal die gegenwärtigen Angebote des christlichen Lebens entdecken und 
wagen sollten, ehe wir den Bogen in die ferne Zukunft schlagen. 

Keine Lebensform hat jemals so sehr und so kühn das Neue des christ- 
lichen Daseins gewagt, wie die Orden! Soll das anders werden? Ist es viel- 
leicht schon anders geworden? Oder ist das, was sich an neuem begibt, nun 
doch tatsächlich Fleisch vom Fleisch der großen Ordensstifter? Wir wissen 
nicht, wie sich die gesellschaftliche Ausformung des Christentums in Zu- 
kunft gestalten wird. Ob sich das Angebot der Möglichkeiten noch weiter, 
noch pluralistischer verästelt, und ob damit zugleich die scharfen Grenzen 
zwischen den einzelnen Verwirklichungen sich zugunsten des Dienstes am 
Ganzen abschleifen? Oder wird sich das Bild des christlichen Lebens in 
seinen institutionellen Festlegungen einheitlicher gestalten und damit dem 
Einzelchristen eine größere Verantwortung zur Gestaltung des eigenen 
Lebens auftragen? Niemand kann die definitive Antwort geben, niemand 
kann die Rolle des Ordenslebens schon in alle Zukunft hinein festlegen; 
weder negativ, indem dessen geschichtliche Bedeutung in Gegenwart und 
Vergangenheit übersehen wird; noch positiv, indem irgendein Idealbild 
für alle Zeiten als gültig postuliert wird. Eine Forderung aber steht un- 
verrückbar fest: Rückbesinnung auf die Botschaft des Evangeliums und 
damit zugleich Hinhören auf die Forderungen unserer Zeit. Beides ist 
identisch; die Forderung des Evangeliums ist weder im überzeitlichen 
Idealsystem noch durch philosophisch-geschichtliche Quellenforschung zu 
erkennen, sondern nur im Anspruch unserer Zeit auf eine neue Zeit hin; 
und der Anspruch dieser Zeit wird ins Leere verhallen, wenn sein Echo 
nicht im Anspruch des Herrn widerhallt, für jede Zeit, auch für unsere, 
das entscheidende Wort zu kennen. 

Dieser Anspruch Jesu Christi an die Orden (an das Priestertum usw. 
siehe oben!) ist aber unabweislich der eine: Aufgeben aller Privilegien 
außer dem des Dienstes; auch des Privilegiums der •Provokation", wenn 
es nicht der provozierende selbstlose Dienst ist. Diesen Dienst kann man 
weiterhin mit vielen Namen benennen: Liebe und Nächstenliebe; oder in 
der alten aszetischen Terminologie: Demut und Gehorsam. Fest scheint 
nur zu stehen, daß das Neue nirgendwo so sehr auf ein Wagnis wartet 
als hier. Daß alle Neugründungen von einigem Format in unserem Jahr- 
hundert unter diesem Zeichen des totalen Dienstes stehen, mag als Bestä- 
tigung gewertet werden. 

In diese Haltung des Dienstes sich einzulassen, ist allerdings ein großes 
Wagnis: wie leicht wird sie ausgenützt, verachtet und zertreten! auch in- 
nerhalb der Kirche, auch von kirchlichen Stellen! Es soll hier keineswegs 
der Unbesonnenheit und dem blinden Vertrauensvorschuß das Wort ge- 



Die Hoffnung als Grundkrafl des christlichen Lebens 193 

redet werden; kirchlicher Dienst, auch Ordensdienst, ist und bleibt ein 
•rationabile obsequium", ein •vernünftiger Dienst". Aber wenn die Or- 
den heute eine Aufgabe erwartet, dann liegt sie hier, im selbstlosen 
Dienst. Immer in der Geschichte bewiesen sie ihre Gültigkeit dadurch, daß 
sie der Kirche ein neues Angebot christlicher Lebensauffassung machten; 
und immer in der Geschichte zeigte sich ihre Gültigkeit darin, daß trotz 
anfänglichen Widerständen, die dem Monasterium des Benediktus, der 
Armut der Minoriten oder der Freiheit im Apostolat des Ignatius von 
Loyola gemacht wurden, ihre neuen Impulse ekklesiologisch bedeutsam 
geworden sind40. 

Sollte nicht hier die Selbstbesinnung der Orden ansetzen? mehr als bei 
Provokation durch die evangelischen Räte? Wenn überhaupt eine Pro- 
gnose gewagt werden kann, dann scheint es mir diese zu sein. Denn sie ist 
keine andere als die auf dem Höhepunkt der Offenbarung stehende johan- 
neische Botschaft: •Wenn nun ich, der Herr und der Meister, euch die 
Füße gewaschen habe, ist es auch eure Pflicht, einander die Füße zu wa- 
schen. Denn ein Vorbild habe ich euch gegeben, damit auch ihr tut, wie ich 
euch getan habe." 

Die Hoffnung als Grundkraft des christlichen Lebens 

Karl Hermann Schelkle, Tübingen 

Daß die Hoffnung eine Grundkraft ist, die das Leben des Menschen ent- 
scheidend bestimmen kann, wissen Griechentum, Judentum und Christen- 
tum1. Sie ist verschieden, je nach ihrem Inhalt. Unter Absehung von rein 

40 •Lange Zeit hatten wohl die kirchlichen Orden die Aufgabe, in der Kirche selbst immer 
wieder diese kritische Freiheit des eschatologischen Gewissens zur Geltung zu bringen, die 
Kirche und ihre etablierten Ordnungen unter den eschatologischen Vorbehalt Gottes zu 
rücken und von hier aus auch konkrete Erscheinungsformen kirchlichen Lebens zu kriti- 
sieren und Anzeichen der ideologischen Selbstinthronisierung der irdischen Kirche zu 
bekämpfen. Es wäre zu fragen, ob sich die großen Orden, die heute ja mehr oder weniger 
alle in einer Sinnkrise zu stehen scheinen, nicht wieder entschiedener dieser ihrer ursprüng- 
lichen kirchenkritischen Aufgabe entsinnen sollten, die ihnen aus ihrer betont endzeit- 
lichen Orientierung im Rahmen der Gesamtkirche zugewachsen ist" (Johann Baptist Metz, 
Zur Theologie der Welt, Mainz-München 1968, 127). 
1 K. H. Rengstorf - R. Bultmann, Art. iknic,, in: Theol. Wörterbuch z. NT 2, 1935, 515 bis 
531; P. Hoffmann- J. Pieper, Art. Hoffnung, in: Handbuch theol. Grundbegriffe 1, 1962, 
698-706; H. L. Strack - P. Billerbeck, Kommentar z. NT aus Talmud und Midrasch 1,1926, 
245-255; 4, 1928, 799-967; W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im AT, 1967; 
G. Bertram, ajtoxagaooxia, in: Zeitschr. f. d. ntl, Wissenschaft 49, 1958, 264-270; E. Bloch, 




