Josef Sudbrack 176

und die Wunderzeichen werden im zweiten und dritten Bericht deutlicher
hervorgehoben.

»Besitz“ spielt bei Lukas oder in seiner Gemeinde eine grofie Rolle. Das
Wort fehlt bei Markus ganz, bei Matthius findet es sich dreimal, bei Lu-
kas aber neunmal (achtmal im Evangelium, einmal Apg 4,32)% Die aus
der Glaubenseinheit wachsende Gemeindeeinheit sieht Lukas in der
Gitereinheit stilisiert und symbolisiert. Nach ihm gehort sie somit zu den
Urgegebenheiten und Grundsymbolen des christlichen Lebens; sie ist kein
nachtrédgliches Interpretament.

Mitte der Gemeinde war das Zeugnis (Lk 21,13; 24,48; Apg 1,8.22;
2,32; 8,155 4,383; 5,32; 10,89.41; 13,21; 22,15.18; 23,11; 26,16.22) der
Apostel, inhaltlich kurz zusammengefafit als ,Zeugnis von der Auferste-
hung des Herrn Jesus® (Apg 4, 33; wie auch Apg 1,22; 4,2).

Der letzte Sammelbericht schlieft mit einem Satz, der in den Evange-
lien fast wortlich vom Herrn berichtet wird: ,Es stromte aber auch die
Menge aus den Stddten in der Umgebung von Jerusalem zusammen und
brachte Kranke und von unreinen Geistern Geplagte, die alle geheilt wur-
den“ (Apg 5,16). Im Lukasevangelium begegnen uns gleichfalls in einem
Bild: die Menge (Lk 6,17), die von unreinen Geistern Geplagten (Lk 6,
18), die alle (Lk 6,19) geheilt wurden (Lk 6,18; vgl. auch Apg 5,15-16
mit Mk 6, 55-56). Aber die Kraftzeichen erwecken auch hier Eifersucht und
machen so dem scheinbar idyllischen Zusammensein und damit jedem
moglichen Sammelbericht iiber ,Gemeinde“ ein Ende: der Fall Jesu wird
zum Fall der christlichen Gemeinde (Apg 5, 17). Sie wird zerstreut, auf-
geldst in die ,Diaspora“ hinein. Der Geist Jesu ist der Geist der Kirche.
Das Schicksal Jesu ist das Schicksal der Kirche.

Das Neue wagen - und das Alte gewinnen

Zur Selbstbesinnung der Ordensgemeinschaften

Josef Sudbrack SJ, Minchen

»Zeitgemafle Erneuerung des Ordenslebens heifit: stindige Riickkehr zu
den Quellen jedes christlichen Lebens. So lesen wir im Ordensdekret,
das nach langen Diskussionen endlich die Zustimmung der Viter des

¢ Das nur bei Lukas stehende ,Eigentum® ist aber auch bei ihm nur schwach bezeugt
(Lk 18, 28: va idua; Apg 4, 52: 1Brov).

U Dekret iiber die zeitgemiiffe Erneuerung des Ordenslebens, Art. 2, zitiert in LThK?2, Das
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare 11 269.



Das Neue wagen —und das Alte gewinnen 177

Zweiten Vatikanums fand. Die vornehmste dieser ,Quellen jedes christ-
lichen Lebens® aber ist die Heilige Schrift; auch das zog niemand der ab-
stimmenden Bischofe in Frage: ,, Téaglich sollen sie die Heilige Schrift zur
Hand nehmen, um durch Lesung und Betrachtung des Gotteswortes ,die
iberragende Erkenntnis Jesu Christi‘ zu gewinnen“?. Wenn man aber
dann die Schriftstellen, die das Dekret anfihrt, daraufhin iiberprift, in-
wieweit sie tragfdhige Fundamente fiir die Institute der evangelischen
Rite bilden, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dafl sie jedem
Christen gesagt werden; daf} sie nicht nur fiir die Ordensleute in der spe-
zifischen Art und Weise Giiltigkeit haben, die eine eigene, soziologisch
greifbare Gemeinschaft begriinden konnte.

»9ie sind als solche nicht aus der Schrift herleitbar . . .“

So kann es nicht verwundern, wenn ein Arbeitspapier, das zur Vorberei-
tung des Essener Katholikentages 1968 von einem nicht unreprasentativen
Kolloquium erstellt wurde, behauptet: ,die Begrindung dieser drei Rite
(se1) aus der Schrift nicht nachweisbar“. Auch die Folgerungen werden
gezogen: Man mufl Aussagen iber das Ordensleben wagen, ohne den
Bezug zur Schrift — ausdriicklich oder unausdriicklich — immer vor Augen
zu haben.

Wer die Dekrete des Zweiten Vatikanums studiert hat, sieht mit sol-
chen Uberlegungen das ,Gespenst“ der nebeneinanderherlaufenden zwei
Glaubensquellen heraufziehen, die Gefahr der Trennung von Schrift und
Tradition. Man kennt die subtilen Diskussionen der Konzilsviter und
Konzilstheologen iiber diese Frage. Der endgiiltige Text belehrt uns, dafl
»wie die christliche Religion selbst, so . .. auch jede kirchliche Verkiindi-
gung sich von der Heiligen Schrift nihren und sich an ihr orientieren
muf} s, Statt ,orientieren“ spricht der approbierte lateinische Urtext von
»regere”; also mufl man verdeutlichen: ,, Wie die christliche Religion . . . so
mufl auch jede kirchliche Verkiindigung ... von der Heiligen Schrift geleitet
(regiert, beherrscht) werden.“ Wer das ernst nimmt, muf sich zur Besin-
nung auf die Grundlage des Ordenslebens entweder bis in die Heilige
Schrift zuriickbegeben oder eingestehen, dafl mit den sogenannten evan-
gelischen Riten eine im Grund doch sehr zeitbedingte christliche Lebens-
form gemeint ist, die dhnlich wie viele Devotionsformen im Laufe der
Kirchengeschichte sich einen Platz erobert hat, die aber — da nicht in der

2 Ebd. Art. 6, Seite 281.

3 Dogmatische Konstitution iiber die gittliche Offenbarung, Kap. 6, Art. 21; a. a. O. 578;
vgl. z. B. W. Kasper, Schrift — Tradition — Verkiindigung, in: Th. Filthaut, Umkehr und
Erneuerung, Mainz 1966, 13-41.



Josef Sudbrack 178

Schrift begriindet — iiber kurz oder lang auch in die Vergessenheit zuriick-
tauchen kann.

Tatsdchlich scheinen manche Theologen dieser Ansicht zu sein. Hans
Kiings grofle Arbeit uiber ,Die Kirche“ versucht von der Bibel, dem allen
Christen gemeinsamen Ausgangspunkt her ein giiltiges Bild des kirch-
lichen Lebens zu entwerfen. Ist dieser Ansatz bei der Heiligen Schrift dar-
an schuld, dafl das Leben nach den evangelischen Riten, das doch wahr-
lich zum charismatischen Leben der Kirche gehort, auf den sechshundert
Seiten keinen Platz gefunden hat?* Ebenso muff man sich wundern, daf§
man bei der Vorbereitung der fiir den Essener Katholikentag geplanten
Podiumsgespriche, die unter dem Thema: Kirche und Welt (Christentum
und Welt) stehen sollen, die Funktion und den Dienst der Orden ur-
spriinglich iibersehen hatte. Selbst in einem so breit angelegten Werk wie
dem ,Handbuch der Pastoraltheologie“ sucht man bisher vergeblich nach
der Rolle der Ordensgemeinschaften innerhalb der Kirche. Einen einzigen
entsprechenden Hinweis — allerdings nur einen erwihnenden, und keinen
theologisch verarbeitenden! — fand ich im Kapitel iiber die Mission; und
dieser endet mit der Frage nach der Selbstauflésung gewisser Missions-
institute®. Bei den Untersuchungen iiber die soziale und karitative Titig-
keit wird die Bedeutung der Schwestern- und Briiderorden nicht einmal
am Rand erwdhnt®. Und in den weitrdumigen Untersuchungen iiber den
Selbstvollzug und die Grundfunktionen der Kirche sind die Orden an-
scheinend vollig iibersehen worden’. Sicherlich entspricht das nicht dem
augenblicklichen soziologischen Bild der Kirche®. Entspricht es vielleicht

* Hans Kiing, Die Kirche, Freiburg 1967; im sehr sorgfiltigen Sachregister mit Stichwor-
ten wie Bildungsmonopol, Biophysik, Brauchtum, Bruchstiickhaftigkeit, Bufandacht fehlen
Evangelische Rite, Gelithde, Ménchtum, Orden, Réte usw. Bei der faktischen Bedeutung
der Ordenstheologen fiir die im Zweiten Vatikanum greifbar gewordenen Erneuerungs-
bestrebungen ein seltsames Mifiverhiltnis.

5 Handbuch der Pastoraltheologie, Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart,
Freiburg 1964 ff. (Erschicnen sind bisher zwei Binde, Bd. II in zwei Teilbinden) 11 2, 68.
¢ A.a.0.11 2, 417: die etwas abwertende Erwihnung der Helfer und Helferinnen ,aus
dem Laien- und dem Ordensstand“ kann nicht einmal als eine Erwidhnung am Rand
gelten.

? Gesprochen wird in den betreffenden Kapiteln des ersten Bandes auch iiber ,Amt und
Charisma“ und iiber die verschiedenen Formen des , christlichen Lebensvollzugs®.

8 Vielleicht darf der Schluflsatz aus der Arbeit eines evangelischen Theologen, R. H. Es-
nault, Luther et le Monachisme aujourd hui, Genf 1964, worin mit Kritik am katholischen
Ordensleben nicht gespart wird, zitiert werden (218): ,Das monastische Faktum gehért zur
Kirche. Es gehért zu ihr mit seinen Veristelungen, an denen der Glanz der christlichen
Berufung sichtbar wird. Es gehért zu ihr mit dem Reichtum seiner pastoralen Besinnung
und mit der Weisheit, die Frucht von jahrhundertealtem Beten und Leben ist. Aber es
gehdrt zu ihr in der Bescheidung und Selbstentiuflerung, die immer selbstverstindliche
Frucht dieser Besinnung sind. Dafl doch der stets nene Reichtum des christlichen Lebens
ohne Vorbehalte vor den Augen der Menschen erscheine, und zur Ehre dessen, der in
Wahrheit gekommen ist und stets bei ihnen bleibt!“ Esnault kommt gelegentlich darauf



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 179

dem Befund einer auf die Schrift sich griindenden Theologie, oder den
Folgerungen, die aus einer abstrakt entworfenen Kirchentheologie sich
ergeben? Kann man die konkrete Wirklichkeit der Kirche und ihrer pasto-
ralen Titigkeit so vollig iibersehen?

Man mag fiir die symptomatisch erwihnten Fakten plausible Erklarun-
gen finden — bei der Bedeutung der Ordensgemeinschaften innerhalb des
vergangenen und modernen kirchlichen Lebens braucht es allerdings sol-
cher! Aber wenn es uns in dem oben erwihnten Arbeitspapier schwarz auf
weil} bestétigt wird, dafl ,die Begrindung der evangelischen Rite in der
Schrift nicht nachweisbar ist“, dann wird uns damit zugleich auch die eben
erwihnte Tendenz innerhalb der Theologie bestitigt; bestétigt wird aber
weiterhin auch eine theologische Hilflosigkeit in der Selbstbesinnung der
Orden, die gerade dort abbricht, wo sie beginnen miifite, bei der Besin-
nung auf die Heilige Schrift.

Hermeneutische und dogmatische Beschaftigung mit der Heiligen Schrift

Eine oberflichliche Fithlungnahme mit der Bibel scheint nun tatsdchlich zu
ergeben, dafl dort herzlich wenig oder nichts iiber die drei Geliibde, iiber
das monastische, beschauliche oder titige Leben nach den evangelischen
Riten zu finden ist. Die in der Ordenstheologie klassisch gewordenen
Belegstellen sind fiir eine niichterne literarkritische Exegese nicht geeig-
net, einen ,Stand der Réte® zu begriinden. Weder Psalm 76,12, der
Luther viel Kopfzerbrechen machte: ,Bringt Geliitbde dar und erfiillt sie
dem Herrn, eurem Gott!“, noch die Lukasperikope von Martha und Maria,
noch der Ruf zur Nachfolge an den reichen Jiingling oder der Hinweis des
Herrn auf diejenigen, die ,um des Himmelreiches willen ehelos sind . . .
Wer es fassen kann, der fasse es!”. Auch die Forderungen der Bergpredigt,
der paulinische Rat zur Ehelosigkeit oder das vorbildliche Leben der
Pfingstgemeinde zu Jerusalem geben das nicht her, was man friiher aus
ihnen zur Begriindung des Ordensstandes deduzierte.

Sind aber nicht diese Fragen an die Schrift methodisch falsch gestellt?
Man sucht fiir die evangelischen Rite des Ordenslebens, die sich erst nach
einer lingeren geschichtlichen Entwicklung herausgebildet haben und die
schon eine hohere Stufe der Reflexion darstellen, in fast dngstlicher Pedan-
terie eindeutige biblische Belegstellen, statt sich auf den Geist der Schrift
einzulassen: Die Bibel ist kein geschichtloses Repertoire allgemeingultiger
Sétze und Vorschriften! An einem Beispiel 148t sich der tiberlebte ,dogma-
tische“ Gebrauch der Schrift gegeniiber sachgemifleren Methoden erldu-

zu sprechen, dafl in seinen Fragen die Unterschiede von Ménchtum und dem weiter zu
fassenden Ordenschristentum keine Rolle spielen.



Josef Sudbrack 180

tern. Die 1966 erschienene Studie des Tiibinger Alttestamentlers Herbert
Haag tber ,Biblische Schépfungslehre und kirchliche Erbsiindenlehre®®
erregte grofles Aufsehen. Thr erklartes Ziel war, die Kluft zwischen der
»biblischen® und der ,kirchlichen Lehre von der Erbsinde aufzuzeigen.
Methodisch wurde zuerst nach neueren kirchlichen Dokumenten (Katechis-
men mit Kommentaren) und nach modernen Autoren (M. Schmaus, K.
Rahner) die sogenannte ,gangige” katholische Auffassung von der Erb-
sinde dargestellt; darauf fulend ergab sich fiir den Verfasser die weit-
gehende, wenn nicht véllige Unvereinbarkeit dieser Ansichten mit der
Lehre der Heiligen Schrift. — Anders geht neuerdings Josef Scharbert, ein
Kollege von Haag, voran. Zuriickhaltend nennt er seine Studie ,Prolego-
mena eines Alttestamentlers zur Erbsiindenlehre“, Hier werden nicht
einzelne Sitze der Schrift mit dogmatischen Aussagen verglichen, sondern
in quellengeschichtlichem Einfithlen werden die typischen Denk- und Le-
benshaltungen der Israeliten dem modernen Leser zugingig gemacht. Von
hier aus tastet sich Scharbert in die Mitte des biblischen Wissens hinein,
des Wissens um dasjenige, was die christliche Dogmatik Erbsiinde nennt.
Er findet dabei eine tiefgehende Ubereinstimmung mit der herkémmlichen
Dogmatik, die ihn sogar an dem anstéfligen Wort ,Erbsiinde® festhalten
1dfit"*. Die Meinungen, wie sie von Haag und anderen vertreten werden,
werden mit Qualifikationen versehen wie ,voreilig*, ,isolierende Betrach-
tungsweise®, ,exegetische Schleichwege'2. Beiden Autoren, Haag und
Scharbert, liegt das gleiche Material vor; der Unterschied liegt in dem
hermeneutischen Sichtwinkel, unter dem sie die Heilige Schrift betrachten.
Und hier kann kein Zweifel daran herrschen, dafl Scharbert die richtigere
Blende eingestellt hat, selbst dann, wenn er mit Eichrodt iiber andere Ver-
suche urteilt: ,Sie richten sich selbst durch ihre Kiinstlichkeit“1s.

® Als Band 10 der Stuttgarter Bibelstudien, 1966; vgl. GuL 40 (1967) 231.

10 Als Band 87 der Quaestiones Disputatae, Freiburg 1968.

1 Besonders 81 f.

12 Vgl. auf Seite 16. 61. 91 {.

13 Seite 92; K. H. Schelkles Theologische Meditation, Schuld als Erbteil?, Einsiedeln 1968,
sticht durch wohltuende Sachlichkeit hervor; den Namen ,Erbsiinde“ lehnt er zwar ab,
denn ,Siinde“ ist im heutigen Sprachgebrauch so eindeutig personal akzentuiert, daf
sie mit dem biologischen ,Erben“ nicht kombiniert werden kann. Schelkle spricht von
»alter, weiterzeugender Schuld® (11) oder ,uranfinglich, allgemeiner Schuld“ (52). , Diese
Urerfahrung bezengt dem Menschen, dafl er von allem Anfang an und vor allem Anfang
in einer siindigen Existenz west. Er mufl notgedrungen sich zuerst immer als siindig ver-
stehen. Er mufl immer erst umkehren. Er mufl immer erst geheilt werden, ehe er hoffen
kann, das Heil zu erlangen.® Denn ,die Verlorenheit in der Siinde (ist) Grundbefindlich-
keit des Menschen® (42). Wenn Schelkle sich von der Deutung Schoonenbergs distanziert —
»die ganze herkommliche Lehre von der Erbsiinde kénne als dieses Situiert-Sein der Per-
son beschricben werden® — und statt dessen auf den ,einmaligen Anfang des Immer-
Schon® hinweist, lehrt er meiner Ansicht nach nichts anderes als die tridentinische Lehre
von der ,Erbsiinde“ (wie sie vom Grofiteil der katholischen Theologen gedeutet wurde).



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 181

Wer versucht, die Jahrhunderte spater formulierte oder institutionali-
sierte kirchliche Lehre Wort filr Wort in der Schrift wiederzufinden, oder
wer sie, ahnlich ,dogmatisch® denkend, Wort fiir Wort aus der Schrift wi-
derlegen mochte, argumentiert naiv-ungeschichtlich. Einer solchen Me-
thode wiirde nicht nur die Lehre vom Papsttum, von Maria, von den Sie-
ben Sakramenten usw. zum Opfer fallen, es wiirde sich auch herausstellen,
dafl die sogenannte ,metaphysische“ Gottessohnschaft des Herrn (ein un-
gliickliches Wort!) oder das Wissen um die Dreiheit von Vater, Sohn und
Geist in Gott auf so schwachen Fundamenten aufruht daf man sie besser
aufgeben sollte.

Gliicklicherweise ist die Exegese heutzutage tiber diese Methode hinweg.
Scharbert hat es an einer heftig diskutierten Frage exemplifiziert. Franz
Josef Schierses Beitrag im zweiten Band von ,Mysterium salutis“** iber
die Lehre von der Dreifaltigkeit im Neuen Testament zeigt dasselbe. Auch
die Lebensform der evangelischen Rite sollte dhnlich, ohne Voreingenom-
menheit — sei es dafiir oder dagegen —, von der Schrift her betrachtet wer-
den. Mit anderen Worten: Zuerst muff die Schrift selbst sprechen, sich
selbst in unsere Zeit hinein auslegen — wie Ernst Fuchs diese Methode um-

- schreibt —; unsere Aufgabe besteht darin, die Botschaft der Schrift zu ver-
stehen.

Das biblische Urbild des kirchlichen Ratestandes

Glicklicherweise liegen Untersuchungen anerkannter Exegeten vor, von
denen wir uns iber den biblischen Ursprung des Lebens nach den evange-
lischen Raten belehren lassen konnen; so von Heinz Schiirmann?®® und Wil-
helm Pesch'®. Von solchen Ausfithrungen, und nicht von noch so modernen
oder noch so altehrwiirdigen Leitbildern sollte die weithin noch ausste-
hende theologische Selbstbesinnung der Orden und Genossenschaften in
unserer Zeit ausgehen.

Schiirmann zeigt, dafl die Evangelien einen ,engeren Jiingerkreis“ des
Herrn kennen, dem ,eine zeichenhafte Realverkiindigung fiir das verhei-
Rene Heil und den an Israel ergehenden Anspruch“!? zu eigen war. Der
Herr gab diesen Jiingern zwar noch keine feste Regel, aber schon ,vor
Ostern® (!) wurden ,einige Herrenworte . . . befolgt, behalten und behut-

allerdings zu Recht mit Verzicht auf den mifverstindlichen Namen ,Erbsiinde* und auf
dic verwirrenden Spekulationen, die das Geheimnis cher trilbten als ergriindeten.

4 Grundriff heilsgeschichtlicher Dogmatik 2, Einsiedeln 1967, 85-129.

15 Heinz Schiirmann, Der Jingerkreis Jesu als Zeichen fir Isracl (und als Urbild des
kirchlichen Ritestandes), in: GuL 86 (1963) 21-35.

16 Wilhelm Pesch, Die evangelischen Réite und das Neue Testament, in: Ordenskorrespon-
denz 4 (1963) 86-96; Zur biblischen Begriindung des Ordenslebens, ebd. 6 (1965) 31-47.

17 A.a.0. 22



Josef Sudbrack 182

sam tradiert, die . . . als Regelworte den Jungerkreis innerlich formten“1.
Den - fiir uns noch wichtig werdenden — ,kerygmatischen, ekklesiologi-
schen, amtlichen Aspekt™® iibergeht der Autor und zeigt, dafi die Regel-
worte sich um die beiden Pole gruppieren: ,Héren und Lernen“ beim
Meister und ,Die verkiindende und bekriftigende Mitarbeit‘®. Als Auf-
nahmebedingung gelten ,gefiigige Folgsamkeit“ und ,Gel6stheit von Fa-
milie und Besitz“?'. , Jesus scheint sich . . . bemiiht zu haben®, diese ,Re-
geln® iiber das als Aufnahmebedingung geforderte Maf hinaus zu fith-
ren“??, Die noch im Aufleren steckenden Grundhaltungen werden im Lauf
der Jingerbelehrung vertieft. Die ,Fiigsamkeit wird zum ,Aushalten
in den Anfechtungen®, die Hauslosigkeit zum , Verzicht auf die Ehe ,um
des Himmelreiches* willen, das heifit vielleicht: um einer ungehinderten
Verkiindigung und eines ungeteilten Wirkens um des Gottesreiches wil-
len“®. Keine aszetischen oder kontemplativ gemeinten Abtotungen und
Losschilungen halten die Gemeinschaft zusammen, alles ordnet sich dem
einen Ziel unter: ,die Nachfolge im Jiingerkreis als eine Lern- und Le-
bensgemeinschaft einerseits, eine Wirk- und Schicksalsgemeinschaft ande-
rerseits voll aufrecht zu erhalten“®. Die Lebensregeln sind geboren aus
dem Freimachen , fiir das Horen und Befolgen des Wortes Jesu und des-
sen lehrende und wirkende Bezeugung“®. Schiirmann nennt auch noch
einige andere ,Gemeinschaftsregeln wie ,Letzter und Diener aller zu
sein® oder ,Hilfs- und Vergebungsgemeinschaft, die aber bei unseren
Uberlegungen aufier acht bleiben koénnen.

Weiterfiihrende Fragen, die sich notwendigerweise an Schiirmanns
Exegese richten?®, interessieren uns noch nicht. Zuerst gilt es, die bibli-

18 FEbd. 28.

1% Ebd.

% Das erste Kapitel ,Sinn und Zweck des Jiingerkreises* ist untergegliedert mit den bei-
den genannten Uberschriften (23-27).

# Das zweite Kapitel , Aufnahmebedingungen® hat die beiden Untertitel »Gefligige Folg-
samkeit* und ,Hauslosigkeit® (27-30).

2 Dies wird im dritten Kapitel behandelt, ,Jiinger-Rite und Gemeinschaftsregeln®
(30-84); in ihm wird gezeigt, daBl die im Ursprung vielleicht nur an einzelne ergangenen
Rufe zur Nachfolge ihren endgiiltigen Sitz im Leben in der ,Sicherung der Nadhfolge®,
also in einer soziologisch greifbaren Gruppierung hatten.

2 Ebd. 31 {.

24 Ebd. 32 1.

% Ebd. 33.

* Hier wire besonders die Frage nach der institutionellen und amtlichen Bedeutung dieser
»Lebensregeln® zu stellen; die Erkenntnis, daff die betreffenden Herrenworte kein zufallig
gewachsener Uberlieferungsschatz, sondern durch ein vom konkreten Leben der nachdster-
lichen Gemeinde gesteuertes Auswahlprinzip zusammengestellt und geformt wurden, wird
hier exegetisch weiterhelfen; die Linie vom Herrenwort zur schriftlichen Fixierung im
Evangelium fiihrt gradlinig weiter auf die kirchenrechtliche Anerkennung des Ordens-
lebens.



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 183

sche Lehre selbst in unseren Ohren erklingen zu lassen. Die Aufsétze von
Pesch bestitigen, dafl Schiirmann sich nicht verhort hat. Seine erste Arbeit
stellt fest: ,Die kirchliche Lebensform des Ordenslebens . . . (ist) zutiefst der
Lehre Jesu und der Apostel verpflichtet*®”. Doch an einem entscheidenden
Punkt mildert sie Schiirmanns Beweisfuhrung: , Allerdings muf§ auch be-
tont werden, daf wir im Neuen Testament noch keine ,engere Jiingerge-
meinde‘ und keinen bestimmten Stand erkennen kénnen, der allgemein
die Ehelosigkeit als den vollkommeneren Weg vorausgesetzt hitte ., Der
Aufsatz stammt aus der Zeit vor der Verabschiedung des Vatikanischen Or-
densdekrets; und so argumentiert Pesch auch stindig auf der Grundlage
einer Stindelehre, wonach Ordensstand gleich Vollkommenheitsstand
ist®®. Dieses Charisma des Strebens zum vollen Christsein komme, so zeigt
Pesch mit Recht, nach dem Neuen Testament nicht einem bestimmten
Stand, sondern jedem Christen zu. Aber gerade das Leitbild vom ,Stand
der Vollkommenheit hat Schiirmann schon, bevor es durch das Zweite
Vatikanum lehramtlich bestatigt wurde, iberwunden. Er fand im Evange-
lium keinen ,Stand der Vollkommenheit“, sondern eine ,engere Jinger-
gemeinschaft“, die wegen einer ungehinderten Verkiindigung und eines
ungeteilten Wirkens um der Gottesherrschaft willen® zusammengefunden
habe. Auch bei dem zweiten, nach dem Vatikanum geschriebenen Aufsatz
Peschs steht im Hintergrund immer noch das Bild einer privilegierten
Vollkommenheitskaste, gegen die er mit Recht ,die allgemeine Berufung
aller Getauften zu Vollkommenheit® lehrt®.

In der heute immer allgemeiner werdenden Distanzierung vom Rite-
stand als Vollkommenheitsstand, aber auch in der Ablehnung der aszeti-
schen und weltverachtenden Interpretationsversuche des Ordenslebens
stimmen beide Exegeten tberein. Gleiches gilt fiir die positive Auswer-
tung der Heiligen Schrift in Richtung auf die Lebensweise hin, die in den
Orden als Rite institutionalisiert wurden, sowie fiir den charismatischen
Grundcharakter der Berufung zu den ,evangelischen Réten®, der durch
eine Institution nur gestiitzt, nie aber beschnitten werden darf.

27 A.a.0. 96.

28 Ebd. 91.

20 Ebd. 96: ,Noch erkennen wir im Neuen Testament nicht den Stand der Vollkommen-
heit.“

30 Schiirmann, a.a.0. 27: ,Nicht als wenn Ordensleute intensiver auf die Vollkommenheit,
die in der Gottes- und Nichstenliebe besteht, verpflichtet wiren als die Christen in der
Welt...“ 33: ,Letztlich aber sind die drei Rate nicht in sich wertig, sondern weil sie
freimachen fiir das Héoren und Befolgen des Wortes Jesu und dessen lehrende und wir-
kende Bezeugung.*

31 Er stellt fast aggressiv als erste These auf: ,Die Berufung aller Glidubigen zur Voll-
kommenbheit“; unser Zitat auf Seite 33; der nach Schiirmann aus der Argumentation nicht
wegzudenkende Dienstcharakter wird nicht behandels.



Josef Sudbrack 184

Nur dort steht Pesch gegen Schiirmann, wo dieser von einer ,engeren
Jingergemeinschaft“ spricht. Wenn darunter eine ,engere Jiingerge-
meinschaft® verstanden wird, der ein vollkommeneres, christlicheres, zei-
chenhaftes Christentum aufgetragen ist, so findet sich eine solche im Neuen
Testament tatsachlich nicht; es findet sich aber eine Jiingergemeinschaft,
der das Wachstum der Kirche, die Verkiindigung des Wortes, das Weiter-
tragen der Evangelischen Botschaft kurzum der ,Dienst an der Kirche® in
diesem dynamischen und apostolischen, und erst deshalb auch zeichen-
haften Sinn zukommt; sie ist zweifelsohne in den Apostelbriefen, der
Apostelgeschichte und nach der subtilen Exegese Schiirmanns schon im
vordsterlichen Wirken des Herrn zu erkennen. Hier muf}, und hier allein
kann die Besinnung der Orden auf ihre biblische Grundlage ansetzen.

Die evangelischen Réte — Provokation der Welt?

Das fiir den Essener Katholikentag nachtriglich beschlossene Podiumsge-
sprach trigt die hier zitierte Uberschrift. Damit klingt eine zentrale Auf-
gabe des Christentums an, und jede Ordensgemeinschaft, wie jeder Christ,
mufl darauf bedacht sein, ,Christus als den Gekreuzigten zu verkiinden,
fir die Juden ein Argernis, fiir die Heiden eine Torheit“. Ob aber der
Hinweis auf das Christentum als Provokation der Welt wihrend der
»Protestwelle” von Jugend und Studenten nicht eher nach Angleichung
an eine Modestromung als nach , christlicher Provokation® schmeckt, mag
dahingestellt bleiben. Auf jeden Fall sind wir durch diese beunruhigen-
den Zeiterscheinungen wieder einmal auf christliche Lebenshaltung hin-
gestoflen worden: ,Theater zu sein vor der ganzen Welt, vor Engeln wie
Menschen!” Wenn Paulus allerdings an den zitierten Stellen von ,Provo-
kation“ spricht, meint er sein Apostelamt, meint er die konkrete Verkiin-
digung und kein ,Zeichen-Dasein“ des Protestes, das unabhingig von
diesem stindigen Drang existiert, ,gelegen oder ungelegen“ den Herrn zu
kiinden. Auch das Kreuz des Herrn selbst, das Zeichen der Erlosung, ist
herausgewachsen aus dem Wirken Jesu Christi, , der umherzog und Gutes
tat und alle heilte“. , Jerusalem, Jerusalem, dafl du die Propheten totest
und die zu dir Gesandten steinigst! Wie oft habe ich deine Kinder um
mich sammeln wollen, wie eine Henne ihre Kiichlein unter ihre Fliigel
sammelt; doch ihr habt es nicht gewollt.“ Wer den Kreuzestod des Men-
schen Jesus Christus nicht als kaum ertriglichen, allen seinen Absichten
(aufer dem blinden Gehorsam vor dem Vater!) entgegenstehenden Schick-
salsschlag auffafit, macht aus dem Herrn einen monophysitischen Gotter-
sohn, der unbeschwert durch die Fihrnisse seines Lebens wandelte. Diirfen
dann wir die Unsinnigkeit des Kreuzes aus dem menschlichen Streben



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 185

nach sinnvollem Tun herausldsen und in sich erstreben, statt je neu seine
Vergeblichkeit als von Gott gesandt gehorsam auf uns nehmen? Die ganze
Kreuzestheologie des heiligen Paulus will nichts anderes, als der Sinn-
losigkeit des Kreuzes (Christi und der Christen) den letzten, nur von Gott
und im Glauben an seinen Sohn zu entziffernden Sinn zu geben.32 Ist nicht
auch die ,Provokation der Welt“, die dem Christen aufgetragen ist, eine
von Gott auferlegte Biirde, aber keine aus Eigeninitiative zu erstrebende
Lebensform?

Alle Leitbilder, an denen man das Wesen des Ordenslebens ablesen
will, haben ihre genuin christliche Bedeutung; auch die Lehre vom Stand
der Vollkommenheit, das Bild von der Brautschaft Christi, die Deutung
des Klosters als ,ecclesiola®, als kleine Kirche, sind nicht so abwegig, wie
man bisweilen hort. Aber es geht hier nicht um eine im Ideenreich behei-
matete Scheidung von Wahr und Falsch, sondern um das Selbstverstind-
nis der konkreten Ordensgemeinschaften in unserer Zeit. Und da scheint
es mir einer griindlichen Uberlegung wert, ob nicht die Deutung des christ-
lichen Lebens als Zeichen fiir ,,Uberweltliches” und damit als Provokation
der ,Welt“ getragen sein mufl von der tieferen und grundsitzlicheren
Hinwendung zu eben dieser Welt. Auch in evangelischen Kreisen scheint
man von einer nuden , Theologia crucis“ abzuriicken und sich der aktiven
Verantwortung fiir die Welt bewufit zu werden. Was die Bibeltheologie
dazu sagen wird, sollen die Fachleute entscheiden; auf jeden Fall geht
nach Schiirmann das ,zeichenhafte“ Dasein des ,engeren Jungerkreises®
ganz und gar auf im Horen auf den Herrn und im Weitertragen seiner
Botschaft. Von dieser Grundberufung her erst — nicht aber von irgendwel-
chen isolierten Zeichenfunktionen — kann Schiirmann auch den Sitz im
Leben fiir das Charisma des Verzichts auf Familie und Besitz erarbeiten.
Audch die Kreuzestheologie bei Paulus muff auf dem Hintergrund seines
apostolischen — man mochte fast sagen: Zigeuner-Lebens gedeutet werden.

Eigentlich liegt es schon im Begriff des Zeichens, dafl es mehr sein mufl
als plakatierte Aussage. Zeichen will gelesen werden, will iiberzeugen, will
predigen, will die Welt erobern fiir Jesus Christus. (Hier haben die uns
heute fremd klingenden missionarischen Termini einer vergangenen
Epoche ihren guten Sinn?.) Wenn heute die Verantwortung fir die Welt
32 Hans Kiing schreibt in Gott und das Leid, Einsiedeln 1967, 60: ,Eine Leidensmystik,
die selbstquilerisch Schmerz, Leid und Tod geradewegs herbeischnt, ist nicht auf der Linie
der Kreuzesnachfolge Jesu... Christusleiden ist, wenn man so sagen will, nicht so sehr
ldeal als Existential christlicher Existenz. .. Leidensnachfolge Christi heifit also Tragen
des gerade mir in meiner unverwechselbaren Situation Widerfalirenden, in Entsprechung
zum Leiden Christi.“

33 Einen Sinn, den H. R. Schlette, Collogquium Salutis — Christen und Nichtchristen heute,

Kéln 1965, 67-70, mit einer ,signifikativen® Ausdentung des missionarischen Elements
in der Kirche keineswegs ausschdpft.



Josef Sudbrack 186

immer dringlicher auf uns zukommt, dann darf sich die Zeichenhaftigkeit
des Christentums nicht im passiven Uber-die-Welt-Hinausweisen erschop-
fen, sondern muf} zu aktivem Eingreifen in die Gestaltung der Welt wer-
den. Die Kirchentheologie des Zweiten Vatikanums weist deutlich in diese
Richtung: auf die Welt hin, statt iiber die Welt hinweg. Im Ersten Vati-
kanum noch betrachtete man die Kirche als ,hocherhobenes Zeichen unter
den Volkern™, als den monolithischen Block der Wahrheit, an dem jeder
Gutgesinnte das Zeichen Gottes ablesen kann und durch den jeder Bés-
willige zerschmettert wird. Mit der Pastoralkonstitution iiber ,,Die Kirche
in der Welt von heute“ ist aber dem Christen — auch dem Ordenschristen
~ ein ,Auftrag zum Dienst am Menschen“% gegeben; die Welt steht der
Kirche nicht mehr als feindliche Materie gegeniiber, sondern als potentiell
berufen zur Kindschaft Gottes: ,Die Schopfung wartet auf das Offenbar-
werden der Kinder Gottes“. Hans Urs von Balthasar hat diese Neuorien-
tierung schon vor Jahren mit ,Schleifung der Bastionen® benannt, Aus-
brechen aus der durch dicke Mauern behiiteten Feste, die als unbewegli-
ches, unerschiitterliches Zeichen weithin sichtbar in einer fremden Welt
steht — hin zum Dienst an der Welt und an den Menschen.

Dieser Dienst kann die verschiedensten Formen annehmen. Er kann
ebenso im zuriickgezogenen Gebet bestehen wie im Einsatz an technischen
und kulturellen Verbesserungen der Welt. Er findet erst dort seine Grenze,
wo die Grenze von Gut und Bose ist, keinen Schritt frither. Christlich ist
der Dienst deshalb, weil er vom Herrn die Botschaft des Lebens empfingt
und sie als die Sinnmitte zum ,Punkt Omega“ der ganzen Schépfung wei-
tertragt. Auch Zeichen ist dieser Dienst, auch Provokation; denn was ist
provozierender als selbstvergessener Dienst am Nichsten, als Arbeit am
Guten trotz aller Gegenstimmen und gegen alle Riickschlige!? Und was
weist mehr auf die ,Uberweltlichkeit* des christlichen Glaubens hin als
der Untergang in der Vergeblichkeit des Dienstes an der Welt, in den das
Kreuz Christi fiihrt!?

Die evangelischen Rite -
Dienst an der Kirche, Dienst an der Welt

Es geht aber bei der Selbstbesinnung der Ordensgemeinschaften nicht nur
darum, christliche Werte wiederzuentdecken — das bleibt undiskutierbare
Voraussetzung. Weitere Fragen sind zu stellen: Worin besteht die Be-

3+ DS 3014.

% Die Zwischenitberschrift zum 3. Artikel bei Rahner-Vorgrimler, Kleines Konzilskom-
pendium, Freiburg 1966, 450 lautet: ,Der Auftrag zum Dienst am Menschen.“ Diese
Neuorientierung ist typisch fiir die lebendige Selbstbesinnung der Kirche, an der auch die
Ordenstheologie teilnehmen sollte.



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 187

sonderheit des Lebens in einer Ordensgemeinschaft? Worin liegt die Be-
rechtigung eines christlichen Lebens in der Institution der evangelischen
Rite? Die Grundantwort lautet ohne Zweifel: Ordensgemeinschaften sind
eine der groflen Lebensduflerungen, die die Kirche innerhalb ihrer Ge-
schichte aus sich herausgestellt hat. Die Tatsache, dafl es Monchtum gibt,
daf} Bettelorden entstanden sind, dafl im sechzehnten Jahrhundert eine
Bliitezeit der apostolischen Orden anbrach, ist vor aller Reflexion als Fak-
tum anzunehmen. Die Pluralitdt des kirchlichen Lebens 143t sich ebenso-
wenig in rationale Einsichten aufldsen, wie das Geheimnis der Mensch-
werdung in Denkprozessen aufgeht. Alle Prinzipien, mit denen man Kir-
chentheologie betreibt, tragen nur soweit, als sie diesem Faktum der
christlichen Pluralitit gerecht werden.

Erst in dem Sich-beugen vor dem, was tatsichlich geschehen ist, darf
auch die Reflexion ansetzen, warum dies geschehen sei, welche Sinnhaftig-
keit ein Leben nach den evangelischen Riten habe. Schiirmann weist hier-
zu auf eine sich schon in der Schrift abzeichnende Differenzierung hin:
Christsein, das dem allgemeinen Christentum in dienendem, verkiinden-
dem Einsatz gegentibersteht. Er zitiert Mk 3, 13ff.: ,Und er stieg auf den
Berg, und rief die zu sich, die er wollte. Und sie kamen zu ihm, und er
;machte’ zwolf, dafl sie (allzeit) bei ihm seien, und daf er sie aussende, um
zu verkiinden und Vollmacht zu haben, die Damonen auszutreiben.® Die-
ser ,engere Jingerkreis“, der sich, besonders wenn man die formge-
schichtliche Vergangenheit der Texte untersucht, deutlich abhebt, hat als
»3inn und Zweck“: zu ,horen und (zu) lernen“ vom Herrn, ,verkiindende
und bekriftigende Mitarbeit“ an der Seelsorgsarbeit des Herrn zu leisten.
»Seelsorge und Krankendienst, mit charismatischen Kriften geleistet, sind
also neben der Wortverkiindigung die besonderen Aufgaben, zu denen
Jesus sich die Jinger beruft“s®, Modern gesprochen also Verkiindigung
des Wortes und Dienst am Menschen bis in die duflersten Menschlichkei-
ten von Krankheit und Tod. In ihrer ,zeichenhaften Realverkiindigung
fir das verheiflene Heil und den an Israel ergehenden Anspruch“ be-
zeugt sich auch weiterhin Jesu Sendung und das Nahen der Gottesherr-
schaft. Was wir heute evangelische Réte nennen, sind nur Artikulierungen
und Wege dieser Grundberufung, die tiberall dort, wo sie erfullt wird,
»ein Zeichen fiir Gott ist.

Schon hier sind die ersten Folgerungen zu zichen: Jede Glorifizierung
der evangelischen Riite, die irgendwo den Rahmen von ,,Horen und Ler-
nen vom Herrn“— verkiindende und bekriftigende Mitarbeit“ durchbre-
chen will, durchbricht auch die evangelische Botschaft. Auch — um ein Bei-
spiel zu bringen — die kontemplative Berufung darf ihre Mitte nicht darin

3 A.a.0.27.



Josef Sudbrack 188

haben, dafl ihr Leben ,ganz auf das Heil des Mdnches, auf seine Gott-
suche hingeordnet (sei), nicht auf irgendeinen Nutzen oder sozialen
Wert“s”, Wenn Absage des Nutzens in dieser weltfliichtigen Form ver-
standen wird, ist eine solche Aussage kaum anders denn als Flucht vor
der Nachstenliebe zu verstehen. Das Leben der Jiinger Christi aber ist auf
einen Nutzen hingeordnet: auf den ,Nutzen“ des Himmelreiches. Him-
melreich aber ist nach dem Evangelium die kommende Herrschaft Gottes
liber diese Welt, die zugleich das Friedensreich der Weissagungen des
Isaias bedeutet: ,Man wird nichts Boses mehr tun und nicht unrecht han-
deln auf meinem ganzen heiligen Berg*. Eine kontemplative Berufung, die
sich hiervon dispensiert, dispensiert sich vom Hauptgebot des Christen-
tums.

Umgekehrt aber darf dieser ,Nutzen“ niemals abseits vom ,,Horen und
Lernen® zu Fiilen des Herrn aufgebaut werden. Hier darf — um wieder
ein Beispiel zu bringen — zu bedenken gegeben werden, ob nicht manches,
was Ordensgemeinschaften als Ziel anstreben, mehr der Ehre und dem
Ruhm des Ordens, als der Ehre Gottes und dem Wachstum des , Himmel-
reiches“ dient. Man hat auch nicht den Eindruck, daff die Diskussion um
die Sinnhaftigkeit des Zélibats (die scharf zu trennen ist von der rechtli-
chen Bindung des Priestertums an den Zélibat) iiberall unter der selbst-
verstindlichen Forderung des Evangeliums steht, Dienst am Reiche Gottes
heute, Dienst an der Verkiindigung der Kirche, ,Dienst an der Welt* zu
sein.

Es 1aft sich auch an dem oben beschriebenen ,Sitz im Leben® der evan-
gelischen Rite ablesen, dafl sie keinen Selbstzweck haben diirfen. Thr
eigentlicher Sinn ist nicht , Armut, Ehelosigkeit, Gehorsam®; er kann auch
nicht im Sinn der alten Profefformeln: ,klosterliche Bestindigkeit, christ-
licher Lebenswandel, Regelbeobachtung“ sein. Nur von dem Grundsatz der
— von Schiirmann so genannten — ,engeren Jiingernachfolge“ her 148t sich
die Konkretisierung dieser Nachfolge in Geliibden oder Versprechen recht-
fertigen. Die groflen Ordensheiligen haben diese ,Nachfolge des Herrn®
als Leitprinzip fir alles Zweitrangige realisiert. Man braucht nur einmal
aufmerksam zu studieren, was uns von Antonius dem Grofen, von Bene-
diktus, von Franziskus oder Ignatius von Loyola iiberliefert ist.

Priestertum, Monchtum, Ordensleben, Sikularinstitut usw.

Langst schon mufl sich die Frage aufgedrangt haben, ob durch eine solche
Riickfithrung auf den ,engeren Jingerkreis* sich nicht die Vielfiltigkeit
der christlichen Lebensformen verwischt; ob nicht jeder Unterschied von

37 So J. Leclercq in: Wissenschaft und Gottverlangen, Diisseldorf 1963, 28.



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 189

priesterlichem Dienst an der Kirche und dem Wirken der Ordensleute,
von Monchtum und missionarischer Gemeinschaft, von einem Leben in der
Welt nach dem Ideal der Sikularinstitute und dem Beten fiir die Welt im
Sinn der kontemplativen Kloster wegfalle?

Der Unterschied fillt dort weg, wo er aus a-christlichen Motiven kon-
struiert worden ist. Die einzige Bewertungsnorm gibt uns das Evangelium
in die Hand. Aber das in der Geschichte fortwirkende Evangelium ist kein
puristisches Gesetz, sondern ist Leben ans dem Geist, ist Inkarnation des
Auftrages Christi in der Zeit und aus den Erfordernissen der Zeit heraus.
Was sich in den zwei Jahrtausenden nach der Predigt des Herrn gebildet
hat, ist kein storendes Rankenwerk an der reinen Botschaft des Evange-
liums, sondern das lebendige Evangelium selbst. Nur miissen wir heute,
vor der Vielfalt der christlichen Lebensweisen stehend, darauf achten, dafl
dieses ,Leben” nicht zu gesetzlichen Formen versteinert und zur Ideologie
wird, sondern seine Kraft zur Neu-Gestaltung, zur neuen Inkarnation in
die Zeit hinein stets von neuem aus dem Evangelium hernimmt. Der ge-
wachsene Reichtum des dhristlichen Dienstes ist tatsdchlich ein unver-
gleichlicher Reichtum unserer Kirche; aber wie von jedem Besitz, den Gott
geschenkt hat, gilt auch hier, dal man mit den Talenten arbeiten mufl.
Andernfalls trifft das Wort des Herrn: ,So nehmt ihm nun das Talent ab
und gebt es dem, der die zehn Talente hat. Denn jedem, der da hat, wird
noch hinzugegeben werden, so dafl er Uberflufl hat; wer aber nicht hat,
dem wird auch das noch genommen, was er hat.

Der ganze Fragenkomplex kann in seiner Vielfaltigkeit an dieser Stelle
nicht behandelt werden; das erforderte eine Besinnung auf die Geschicht-
lichkeit der Kirche, eine Erhebung ihres geschichtlichen Werdens, eine
Untersuchung der Erfordernisse unserer Zeit und der kommenden Gene-
rationen. Aber auf einiges sei hingewiesen.

a.) Es wird viel iiber die Veridnderung des Priesterbildes geschrieben.
J. Kuhlmann hat in dieser Zeitschrift die ,,Seelsorge“ den vierten evange-
lischen Rat genannt. Vielleicht sollte man ,Seelsorge” weiterfassen, als
»christlichen Dienst“, der ebenso das fiirbittende Gebet wie die entsagende
wissenschaftliche Arbeit umfafit. Dann ware sie nicht der vierte, sondern
der grundlegende evangelische Rat. Wenn man diesen ,evangelischen
Rat in der Terminologie der iiblichen Theologie zu umschreiben ver-
suchte, dann gilte er als innerlich fordernder Anspruch jedem Christen,
und miifite sich dariiber hinaus — parallel zur Sichtbarkeit der Kirche —
auch in von der Kirche getragenen und institutionell umgrenzten, sichtba-
ren Gemeinschaften und Lebensweisen objektivieren. Das von Schiirmann
bewuflt ausgeklammerte Element des Institutionell-Amtlichen kénnte nur
von der Lehre iiber die Kirche angegangen werden. Institution, Unauf-



Josef Sudbrack 190

16slichkeit der Geliibde oder das Versprechen der Ehelosigkeit konnen erst
dann in ihrer anthropologischen und christlichen Bedeutsamkeit erfafit
werden, wenn sie ihre Herkunft von der Ekklesiologie nachgewiesen haben.
b.) Offensichtlich ndhern sich Weltpriestertum und Ordenspriestertam in
ihrer tatsichlichen Lebensform immer mehr. Die drei klassischen evange-
lischen Rite gelten in ihrer geistlichen Tragweite — vielleicht unter ver-
schiedenen Nomenklaturen — dem Weltpriester von heute ebenso wie dem
Ordensmann. Zolibat als Versprechen oder als Geliibde? in der Sache ist
wenig Unterschied. Bei jungen Priestern zeigt sich ein immer stirkerer
Zug zum gemeinsamen Leben — etwas, das man oftmals als Spezifikum fiir
das Ordensleben ansah —, wihrend viele Monche aus dem Zwang des Ge-
meinschaftslebens in isolierte Einzelarbeiten fliichten. Selbst innerhalb der
evangelischen Rite zeigen sich Auflockerungen; oder wo will man die be-
sonders in Frankreich blihenden Familienequipes anders einordnen als
im ,Stand der Réte", obgleich der Zélibat hier ausgeklammert bleibt?

Statt mit juristischen Subtilititen Grenzen zu sichern, wo die Wirklich-
keit schon ldngst hin und her flutet, sollte man die soziologischen Verschie-
bungen beachten, die sich in dieser Auflockerung der Fronten zeigen. Daf}
z. B. Armut - in einem allerdings nicht leicht zu fassenden Sinn — iiberall
der Kirche aufgetragen ist, dem Wirken eines Priesters ebenso wie der
Zuriickgezogenheit eines Frauenkonvents, der Représentation der kirch-
lichen Diplomatie wie dem Wirken eines Missionars, der seinen Indianern
alles wird, ist eindeutig Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Wie
befreiend aber wire es, wenn man {iber alle Verschiedenheiten der Reali-
sation hinweg sich zuerst auf den vom Herrn selbst gegebenen gemeinsa-
men Auftrag beséinne, ehe man den Finger auf die Differenzen legte!

c.) Auch zwischen der Arbeit des Laienchristen und dem Auftrag desjeni-
gen, dem irgendeine amtliche Befugnis zukommt, lockern sich die Grenz-
pféhle. Einsichtsvoll weist man darauf hin, daf sich die Fragen um den
Zslibat kaum dadurch beantworten lassen, daf man erst das Priesterbild
auf den jetzigen — eigentlich schon iiberholten — Standpunkt fixiert und
dann mit den Werten von Ehelosigkeit oder Ehe konfrontiert. Wahrschein-
lich wird das Priestertum der nahen Zukunft in einer groReren Breite von
Verwirklichungsmoglichkeiten zu leben sein; vielleicht werden die einzel-
nen Funktionen des Priesters nicht mehr in einer einzigen Person gesam-
melt bleiben. Oder sind Sakramentenspendung, Verkiindigung des Got-
teswortes, Représentation und organisatorische Leitung der Pfarrgemein-
de, Einzelseelsorge usw. nicht trennbar? Die Geschichte kann hier ein wei-
ser Lehrmeister sein. Mit einer solchen Auflockerung des Priesterbildes
wiirde die Frage des Zolibats auf eine andere Ebene verschoben, vielleicht
auf die richtige! Zu klare Prognosen wiirden in diesem Falle dem Wirken



Das Neue wagen — und das Alte gewinnen 191

des Geistes vorgreifen; dafl aber die Ansidtze der modernen Theologie in
diese Richtung weisen, scheint mir evident zu sein.

Spielt sich nicht der gleiche Vorgang der fallenden Schlagbdaume zwischen

Moénchtum, apostolischen Orden, Sikularinstitut und Laienchristentum ab?
Gegen diese Entwicklung sich stemmen wollen, wére nicht nur vergebli-
ches Festhalten an geschichtlichen Gewordenheiten und juristischen Fixie-
rungen; es wiirde auch der Blick auf das Evangelium versperrt! Die Un-
terscheidung einer ,engeren Jiingergemeinde® ist nach den evangelischen
Dokumenten alles andere als eine berufsstindische, absolute Fixierung;
sie bleibt nach den ersten Schriften der Kirche offen auf eine tiefgreifende
Beweglichkeit. Und wie es auch sei mit der Vergangenheit, keine Epoche
der Kirchengeschichte darf sich einbilden, das allein Mafigebende ein fiir
allemal gefunden zu haben.
d.) Vielleicht wird die Befiirchtung wach, dafl durch die Betonung der , ver-
kiindenden und bekriftigenden Mitarbeit an der Botschaft Jesu Christi
der Reichtum der Kontemplation, der Betrachtung, preisgegeben wird.
Nun, wenn eine Kontemplation sich nicht in diese ,Mitarbeit“ einordnen
laRt, wenn sie abseits vom Geist der Kirche sich ihr eigenes Zelt erbaut,
wenn sie ihr Beten und Bufle-Tun nicht als einen Dienst an der Kirche,
sogar zuerst als einen Dienst an der Kirche auffafit, dann muf} sie aufge-
geben werden, wie grol dem Frommen auch ihr Reichtum erscheinen
mag. Die groflen Kontemplativen der christlichen Vergangenheit aber
wullten um ihre ekklesiologische Berufung.

Das Neue wagen

Die gerade gegebenen Hinweise sind recht mager ausgefallen. Mag sein!
Man konnte sie allerdings fast beliebig mit neuen Konstruktionen und
kithnen Uberlegungen vermehren®; man konnte Kombination auf Kom-
bination erdenken, und man konnte dann mit einem idealen Mafistab die
genehmste unter allen auswéhlen, um sie als das Bild der zukiinftigen
Kirche und ihres Ordenslebens zu programmieren.

Solche Denkversuche sind wichtig und miissen angestellt werden. Die
Klaviatur des Christlichen mufl breit ausgespielt werden, um ihre noch
latenten Moglichkeiten zu erproben. Aber die Lenkung der Zukunft nimmt
niemand dem Geist Gottes aus der Hand; allzu viele apriorische Entwiirfe
konnten der Verfestigung statt der Offnung dienen®. Ein Blick in die Ge-

38 Besonders die Frage der ,Gemeinschaft“ miiite griindlich bedacht werden.

30 J. Moltmann, in: Diskussion tiber die ,Theologie der Hoffnung®, Miinchen 1967, 207,
schreibt zu einem ahnlichen Vorwurf von Unklarheit, unpraziser Aussage, dafl hinter ihm
»~das Wissen von einer lingst gefundenen allseitigen Wahrheit“ stehe, wahrend fir wah-
res christliches Denken diese ,,Glasperlen-Orthodoxie® nicht méglich sei.



Josef Sudbrack 192

genwart zeigt, dafl uns geniigend aufgetragen ist, zeigt, dafl wir erst ein-
mal die gegenwartigen Angebote des christlichen Lebens entdecken und
wagen sollten, ehe wir den Bogen in die ferne Zukunft schlagen.

Keine Lebensform hat jemals so sehr und so kithn das Neue des christ-
lichen Daseins gewagt, wie die Orden! Soll das anders werden? Ist es viel-
leicht schon anders geworden? Oder ist das, was sich an neuem begibt, nun
doch tatsdchlich Fleisch vom Fleisch der groflen Ordensstifter? Wir wissen
nicht, wie sich die gesellschaftliche Ausformung des Christentums in Zu-
kunft gestalten wird. Ob sich das Angebot der Méglichkeiten noch weiter,
noch pluralistischer verdstelt, und ob damit zugleich die scharfen Grenzen
zwischen den einzelnen Verwirklichungen sich zugunsten des Dienstes am
Ganzen abschleifen? Oder wird sich das Bild des christlichen Lebens in
seinen institutionellen Festlegungen einheitlicher gestalten und damit dem
Einzelchristen eine groflere Verantwortung zur Gestaltung des eigenen
Lebens auftragen? Niemand kann die definitive Antwort geben, niemand
kann die Rolle des Ordenslebens schon in alle Zukunft hinein festlegen;
weder negativ, indem dessen geschichtliche Bedeutung in Gegenwart und
Vergangenheit Gibersehen wird; noch positiv, indem irgendein Idealbild
fir alle Zeiten als giltig postuliert wird. Eine Forderung aber steht un-
verriickbar fest: Riikbesinnung auf die Botschaft des Evangeliums und
damit zugleich Hinhoren auf die Forderungen unserer Zeit. Beides ist
identisch; die Forderung des Evangeliums ist weder im tberzeitlichen
Idealsystem noch durch philosophisch-geschichtliche Quellenforschung zu
erkennen, sondern nur im Anspruch unserer Zeit auf eine neue Zeit hin;
und der Anspruch dieser Zeit wird ins Leere verhallen, wenn sein Echo
nicht im Anspruch des Herrn widerhallt, fiir jede Zeit, auch fiir unsere,
das entscheidende Wort zu kennen.

Dieser Anspruch Jesu Christi an die Orden (an das Priestertum usw.
siche oben!) ist aber unabweislich der eine: Aufgeben aller Privilegien
aufler dem des Dienstes; auch des Privilegiums der ,Provokation, wenn
es nicht der provozierende selbstlose Dienst ist. Diesen Dienst kann man
weiterhin mit vielen Namen benennen: Liebe und Nichstenliebe; oder in
der alten aszetischen Terminologie: Demut und Gehorsam. Fest scheint
nur zu stehen, dafl das Neue nirgendwo so sehr auf ein Wagnis wartet
als hier. Dafl alle Neugriindungen von einigem Format in unserem Jahr-
hundert unter diesem Zeichen des totalen Dienstes stehen, mag als Besti-
tigung gewertet werden.

In diese Haltung des Dienstes sich einzulassen, ist allerdings ein grofles
Wagnis: wie leicht wird sie ausgentitzt, verachtet und zertreten! auch in-
nerhalb der Kirche, auch von kirchlichen Stellen! Es soll hier keineswegs
der Unbesonnenheit und dem blinden Vertrauensvorschuff das Wort ge-



Die Hoffnung als Grundkrafl des christlichen Lebens 193

redet werden; kirchlicher Dienst, auch Ordensdienst, ist und bleibt ein
,rationabile obsequium®, ein ,verniinftiger Dienst“. Aber wenn die Or-
den heute eine Aufgabe erwartet, dann liegt sie hier, im selbstlosen
Dienst. Immer in der Geschichte bewiesen sie ihre Giiltigkeit dadurch, dafl
sie der Kirche ein neues Angebot christlicher Lebensauffassung machten;
und immer in der Geschichte zeigte sich ihre Giltigkeit darin, dafl trotz
anfinglichen Widerstidnden, die dem Monasterium des Benediktus, der
Armut der Minoriten oder der Freiheit im Apostolat des Ignatius von
Loyola gemacht wurden, ihre neuen Impulse ekklesiologisch bedeutsam
geworden sind®.

Sollte nicht hier die Selbstbesinnung der Orden ansetzen? mehr als bei
Provokation durch die evangelischen Rite? Wenn iiberhaupt eine Pro-
gnose gewagt werden kann, dann scheint es mir diese zu sein. Denn sie ist
keine andere als die auf dem Hohepunkt der Offenbarung stehende johan-
neische Botschafi: ,Wenn nun ich, der Herr und der Maeister, euch die
File gewaschen habe, ist es auch eure Pilicht, einander die Fufle zu wa-
schen. Denn ein Vorbild habe ich euch gegeben, damit auch ihr tut, wie ich
euch getan habe.”

Die Hoffnung als Grundkraft des christlichen Lebens

Karl Hermann Schelkle, Tibingen

Daf} die Hoffnung eine Grundkraft ist, die das L.eben des Menschen ent-
scheidend bestimmen kann, wissen Griechentum, Judentum und Christen-
tum!. Sie ist verschieden, je nach ihrem Inhalt. Unter Absehung von rein

40 TLange Zeit hatten wohl die kirchlichen Orden die Aufgabe, in der Kirche selbst immer
wieder diese kritische Freiheit des eschatologischen Gewissens zur Geltung zu bringen, die
Kirche und ihre etablierten Ordnungen unter den eschatologischen Vorbehalt Gottes zu
riicken und von hier aus auch konkrete Erscheinungsformen kirchlichen Lebens zu kriti-
sieren und Anzeichen der ideologischen Selbstinthronisierung der irdischen Kirche zu
bekiampfen. Es wire zu fragen, ob sich die groflen Orden, die heute ja mehr oder weniger
alle in einer Sinnkrise zu stehen scheinen, nicht wieder entschiedener dieser ihrer urspriing-
lichen kirchenkritischen Aufgabe entsinnen sollten, die ihnen aus ihrer betont endzeit-
lichen Orientierung im Rahmen der Gesamtkirche zugewachsen ist“ (Johann Baptist Metz,
Zur Theologie der Welt, Mainz-Miinchen 1968, 127).

1 K. H. Rengstorf — R. Bultmann, Art. é\ris, in: Theol. Wérterbuch z. NT 2, 1985, 515 bis
531; P. Hoffmann — J. Pieper, Art. Hoffnung, in: Handbudh theol. Grundbegriffe 1, 1962,
698-706; H. L. Strack — P. Billerbeck, Kommentar 2. NT aus Talmud und Midrasch 1, 1926,
245-255; 4, 1928, 799-967; W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im AT, 1967;
G. Bertram, dnoxagadoxia, in: Zeitschr. f. d. ntl. Wissenschaft 49, 1958, 264-270; E. Bloch,





