
Die Hoffnung als Grundkrafl des christlichen Lebens 193 

redet werden; kirchlicher Dienst, auch Ordensdienst, ist und bleibt ein 
•rationabile obsequium", ein •vernünftiger Dienst". Aber wenn die Or- 
den heute eine Aufgabe erwartet, dann liegt sie hier, im selbstlosen 
Dienst. Immer in der Geschichte bewiesen sie ihre Gültigkeit dadurch, daß 
sie der Kirche ein neues Angebot christlicher Lebensauffassung machten; 
und immer in der Geschichte zeigte sich ihre Gültigkeit darin, daß trotz 
anfänglichen Widerständen, die dem Monasterium des Benediktus, der 
Armut der Minoriten oder der Freiheit im Apostolat des Ignatius von 
Loyola gemacht wurden, ihre neuen Impulse ekklesiologisch bedeutsam 
geworden sind40. 

Sollte nicht hier die Selbstbesinnung der Orden ansetzen? mehr als bei 
Provokation durch die evangelischen Räte? Wenn überhaupt eine Pro- 
gnose gewagt werden kann, dann scheint es mir diese zu sein. Denn sie ist 
keine andere als die auf dem Höhepunkt der Offenbarung stehende johan- 
neische Botschaft: •Wenn nun ich, der Herr und der Meister, euch die 
Füße gewaschen habe, ist es auch eure Pflicht, einander die Füße zu wa- 
schen. Denn ein Vorbild habe ich euch gegeben, damit auch ihr tut, wie ich 
euch getan habe." 

Die Hoffnung als Grundkraft des christlichen Lebens 

Karl Hermann Schelkle, Tübingen 

Daß die Hoffnung eine Grundkraft ist, die das Leben des Menschen ent- 
scheidend bestimmen kann, wissen Griechentum, Judentum und Christen- 
tum1. Sie ist verschieden, je nach ihrem Inhalt. Unter Absehung von rein 

40 •Lange Zeit hatten wohl die kirchlichen Orden die Aufgabe, in der Kirche selbst immer 
wieder diese kritische Freiheit des eschatologischen Gewissens zur Geltung zu bringen, die 
Kirche und ihre etablierten Ordnungen unter den eschatologischen Vorbehalt Gottes zu 
rücken und von hier aus auch konkrete Erscheinungsformen kirchlichen Lebens zu kriti- 
sieren und Anzeichen der ideologischen Selbstinthronisierung der irdischen Kirche zu 
bekämpfen. Es wäre zu fragen, ob sich die großen Orden, die heute ja mehr oder weniger 
alle in einer Sinnkrise zu stehen scheinen, nicht wieder entschiedener dieser ihrer ursprüng- 
lichen kirchenkritischen Aufgabe entsinnen sollten, die ihnen aus ihrer betont endzeit- 
lichen Orientierung im Rahmen der Gesamtkirche zugewachsen ist" (Johann Baptist Metz, 
Zur Theologie der Welt, Mainz-München 1968, 127). 
1 K. H. Rengstorf - R. Bultmann, Art. iknic,, in: Theol. Wörterbuch z. NT 2, 1935, 515 bis 
531; P. Hoffmann- J. Pieper, Art. Hoffnung, in: Handbuch theol. Grundbegriffe 1, 1962, 
698-706; H. L. Strack - P. Billerbeck, Kommentar z. NT aus Talmud und Midrasch 1,1926, 
245-255; 4, 1928, 799-967; W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im AT, 1967; 
G. Bertram, ajtoxagaooxia, in: Zeitschr. f. d. ntl, Wissenschaft 49, 1958, 264-270; E. Bloch, 



Karl Hermann Schelkle 194 

innerweltlicher Hoffnung soll im Folgenden vornehmlich von der religiös 
ausgerichteten Hoffnung die Rede sein. Schon eine bescheidene Bestands- 
aufnahme kann die Fülle und die Dynamik dieser menschlichen •Grund- 
kraft" zu Bewußtsein bringen. 

1. Griechentum 

In tiefen Sätzen spricht Piaton über die Hoffnung, die das Leben des Men- 
schen bestimmt und gestaltet. •Durch das ganze Leben hindurch sind wir 
voll der Hoffnungen" (Philebos 39 E). Das Streben nach dem Edlen und 
Guten •bereitet uns für die Gegenwart die größte Hilfe ... und bewirkt 
für die Zukunft die größten Hoffnungen, es werde, wenn wir die Ehrfurcht 
gegen die Götter bewahren, uns zur ursprünglichen Natur zurückführen 
und durch Heilung unserer Schwäche uns glücklich und selig machen". Der 
Weise ist angesichts des Todes •guter Hoffnung" (Apol 41 C; Phaidon 
64 A). Er hat •große Hoffnung, dort zu erlangen, worum er sich hier be- 
müht hat" (Phaidon 67 B). 

Die Mysterien von Eleusis spenden den Mysten •selige Hoffnungen 
über den Tod, daß sie ein besseres Leben haben werden" (Ael. Aristides 
22,10). Nach dem Brief des Neuplatonikers Porphyrius, An Marcella 24, 
sind die vier Werte Glaube, Wahrheit, Liebe, Hoffnung die entscheiden- 
den für das Leben: •Es ist den Menschen notwendig zu glauben, daß das 
einzige Heil die Kehr zu Gott ist. Der das glaubt, muß sich mit aller Kraft 
bemühen, die Wahrheit über Gott zu erkennen; der sie erkannt hat, muß 
den Erkannten lieben; der Liebende aber muß seine Seele in seinem Leben 
nähren mit edlen Hoffnungen". 

In (kleinasiatischen) Inschriften wird Augustus gepriesen als der •Hei- 
land", der die Hoffnungen der Vorzeit erfüllt und neue Hoffnungen für 
die Zukunft eröffnet hat. Ging es in den vorausgegangenen Zeugnissen um 
die Hoffnung des Einzelnen, so hier um die Hoffnungen der Menschheit; 
sie beziehen sich auf die innerirdische Zukunft. 

2. Israel 

Dem Alten Testament ist Hoffnung im eigentlichen und wahren Sinn 
jene, die auf Gott gerichtet ist, sie ist damit im Glauben enthalten und 
folgt aus ihm. Diese Hoffnung gilt für das ganze Volk wie für den Einzel- 
nen. Wie überall in der Geschichte Israels steht auch hier der Einzelne 

Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde, 1954-1959; J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, 6. Aufl. 
1967; ders., Hoffnung ohne Glaube?, in Concilium 2,1966, 415-421; W.D.Marsch (Hrsg.), 
Diskussion über die •Theologie der Hoffnung", 1967. 



Die Hoffnung als Grundkraft des christlichen Lebens 195 

zuerst und ursprünglich hinter dem Gesamten zurück. In der Zeit der Vä- 
ter hat Gott mit Israel den Bund geschlossen, das Land und darüber hin- 
aus das messianische Königtum der Endzeit verheißen. Die Hoffnung ist 
danach in der Frühzeit auf das gelobte Land gerichtet (Gen 15,7; 17,8; 
Ex 3,8.17; 6,4; Dt 1,8). Josue endlich zieht in das verheißene Land ein. 
Nach der Landnahme erwartet die Hoffnung den dauernden Schutz Gottes, 
der sein Volk nicht verlassen wird (Is 55,3; 61,8; Ez 16,59 - 63). Freilich 
scheint dieser Schutz in den vielfachen Bedrängnissen, die manches Mal 
sogar die Existenz Israels bedrohen, oft nicht sichtbar und erfahrbar zu 
sein. Israel erwartet die Hilfe daher immer mehr als künftige Erlösung 
von allem Übel und als künftige immerwährende glückliche Zeit. Darauf 
weisen die Propheten voraus. Aber zugleich müssen sie eine vermessene 
Hoffnung bekämpfen, weil Israel wegen seiner Sünden und seiner Frevel 
nicht den Segen, sondern den Fluch Gottes verdient hat. Die Botschaft 
der Hoffnung gilt daher nur einem geläuterten Israel oder dem geläuter- 
ten Teil Israels (Is 8,16-18; 46,3; Am 3,12; 9,1). Nach dem Untergang 
der beiden Reiche (des Nordreiches Samaria 722; des Südreiches Jerusa- 
lem 587) verheißt die Prophetie, daß Gott einen neuen Bund gründen, daß 
der Messias das Volk reinigen und erlösen und Jahwes Königtum dann 
über Israel und der ganzen Welt aufgerichtet werde (Jer 31,31-34). 

Wo die Hoffnung nicht ein solches Hoffen auf Gott ist, sondern ein 
Hoffen auf menschliche Pläne und Hilfen, wird sie sich als trügerisch er- 
weisen. Gott wird diesen Trug aufstören und in Angst und Schrecken ver- 
wandeln. Arnos 6,1-3 predigt gegen die, die auf politische und wirtschaft- 
liche Prosperität vertrauen; Sophonias 1-2 sagt falscher Hoffnung das Ge- 
richt über die Völker wie über Juda an. Die Politiker werden scheitern 
und das Volk wird verderben, wenn sie statt auf Gott auf ihr Glück und 
die Hilfe der Völker und Mächte vertrauen (Ps 32,10; Os 10,13; Is 
30,1-5; 36,6-9; Jer 2,37; Ez 29,6f.; 2 Kg 18,24). 

Die persönliche Hoffnung der Frommen erwartet zunächst Hilfe aus der 
bedrängenden Not des täglichen Lebens. Aber immer mehr wird die Hilfe 
Gottes als künftige gedacht, die aller Not ein Ende machen wird. •An je- 
nem Tag wird man sagen: Seht, das ist unser Gott, auf den wir hoffen, daß 
er uns helfe. Das ist der Herr, auf den wir harrten. Laßt uns jubeln und 
frohlocken ob seiner Hilfe" (Is 25,9). •Ich denke Gedanken des Heils und 
nicht des Unheils, euch eine hoffnungsvolle Zukunft zu bereiten" (Jer 
29,11). Indem die Hoffnung sich auf die von Gott kommende Zukunft 
richtet, wird die Vorläufigkeit des Irdisch-Gegenwärtigen erkannt. 

Auch die Texte von Qumran bezeugen immer wieder die Hoffnung der 
Frommen. Es ist die Hoffnung auf Gottes Gnade im Gericht und auf ewi- 
ges Leben. •Ich erkannte, daß es eine Hoffnung gibt für diejenigen, die 



Karl Hermann Schelkle 196 

von Missetat umkehren und die Sünde lassen" (1 QH 6,6). •Hoffnung gibt 
es für den, welchen du aus Staub gebildet hast zu ewigem Rat" (1 QH 
3,20f.). •Hoffnung gibt es durch deine Barmherzigkeit und Erwartung 
durch deine Kraft. Denn niemand ist gerecht" (1 QH 9,14; ähnlich 1 QH 
11,30 f.)2. 

Die Hoffnung des Einzelnen ist in der Hoffnung des ganzen Volkes 
Israel beschlossen. Das rechte Hoffen ist Warten auf Gott. •In Umkehr 
und Ruhe ist euer Heil, in Stillesein und Vertrauen eure Stärke" (Is 30,15). 
•Meine Zuflucht bist du, ein starker Turm vor dem Feind" (Ps 61,4). •Du 
bist meine Hoffnung, Herr, Gott dem ich vertraue von Jugend an" (Ps 
71,5; vgl. Ps 16,1; 37,5-7). Das vertrauende Hoffen auf Gott befreit von 
der Angst vor der Welt, indem es in der Furcht Gottes geborgen ist. •Das 
Auge des Herrn ruht auf denen, die ihn fürchten, auf denen, die seiner 
Güte harren" (Ps 33,18). •In der Furcht des Herrn verbleibe alle Tage; 
dann ist die Zukunft gesichert und die Hoffnung reißt nicht ab" 
(Spr 23,17). Wer an den dem Volk gegebenen Verheißungen festhält, 
darf des Schutzes Jahwes immer gewiß sein; er darf voller Hoffnung sein. 

3. Neues Testament 

Im neuen Testament ist das Wort Hoffnung (EXIU?) im religiösen Sinn 
häufig bei Paulus, im Hebräerbrief und im 1. Petrusbrief; in anderen 
Büchern erscheint es gelegentlich. 

a) Synopse 

In der Synopse steht das Wort nur Mt 12, 21 in einem Zitat aus Is 42, 4 
(•Auf seinen Namen hoffen die Völker"). Die Stelle besagt, daß die alt- 
testamentliche Hoffnung sich in Christus erfüllt. Fehlt sonst das Wort 
Hoffnung, so ist doch die Sache da. Die Botschaft Jesu ist eine Botschaft der 
Hoffnung als Verkündigung des zukünftigen Reiches Gottes. Botschaft der 
Hoffnung sind in dieser Weise die Seligpreisungen der Bergpredigt. Sie 
verheißen den Armen, Gedemütigten, Verfolgten Sättigung, Trost, Barm- 
herzigkeit, Besitz des Reiches. Die Grundhaltung der Hoffnung ist mit- 
gesetzt in der verlangten Übung des Aushaltens. In Beharrlichkeit und 
Standhaftigkeit erwartet der Glaube in aller Bedrängnis das endliche Heil 
(Mkl3, 13;Lk8, 15; 21, 9). 

b) Paulus 

Von wesentlicher Bedeutung sind Wort wie Sache der Hoffnung dem 
Apostel Paulus. Sie wird, wenn auch nicht immer ausdrücklich gesagt, so 

2 F. Nötscher, Zur theologischen Terminologie der Qumran-Texte, 1956, 149 f.; 161 f. 



Die Hoffnung als Grundkraft des christlichen Lebens 197 

doch stets vorausgesetzt, theologisch, eschatologisch und christologisch ver- 
standen. Theologisch, da sie nicht die Hoffnung auf irgendwelche zu er- 
wartende Hilfe ist, sondern die Erwartung der Gabe Gottes; eschatolo- 
gisch als jene Erwartung, die sich am Ende der Zeiten erfüllt und von 
dorther freilich schon in die Gegenwart hereinwirkt; christologisch, inso- 
fern sie jetzt schon im Werk Christi begonnen hat und mit der Parusie des 
Herrn verwirklicht wird. 

Begriff und Inhalt der Hoffnung sind vor allem im achten Kapitel des 
Römerbriefes entfaltet. Wie eine umfassende Begriffsbestimmung klingt 
Rom 8, 24: •Auf Hoffnung hin wurden wir gerettet. Eine Hoffnung aber, 
die man schon erfüllt sieht, ist keine Hoffnung mehr. Das, was einer sieht, 
was braucht er das noch zu erhoffen? Wenn wir aber das erhoffen, was wir 
nicht sehen, dann warten wir in Geduld." •Auf Hoffnung hin . .." heißt 
nicht, daß die Gläubigen die Hoffnung haben, einst gerettet zu werden. 
Sie sind schon gerettet, indem sie durch die Heilstat Gottes in die Erwar- 
tung der Zukunft versetzt wurden. Hoffnung ist aber immer auf die Zu- 
kunft gerichtet. Ihr Gegenstand ist nie erfahrbar gegenwärtig. Sonst wäre 
es nicht mehr Hoffnung, sondern Besitz. Das bedeutet aber keine Minde- 
rung, sondern bürgt für Größe und Wert der Hoffnungsgüter. Was sicht- 
bar ist, ist innerhalb des Bekannten. Die Hoffnung richtet sich auf Güter, 
die größer sind als alles, was jetzt zu schauen ist. Sie wählt nicht das Sicht- 
bare als das anscheinend Sichere, indem sie das andere, was unsichtbar ist, 
für unsicher hielte und es preisgäbe. Eben das Unsichtbare, das Größere, 
ist ihr fest und danach greift sie aus. Die Hoffnung darf überhaupt nicht 
auf Sichtbares gehen, weil alles Sichtbare zeitlich ist. •Wir schauen nicht 
aus nach dem Sichtbaren, sondern nach dem Unsichtbaren. Denn das Sicht- 
bare ist vergänglich, das Unsichtbare ist ewig" (2 Kor 4, 18). 

Die christliche Hoffnung geht nicht auf Sichtbar-Vergängliches und sie 
beruht auch nicht auf Vergänglichem. Dies zeigt das Beispiel Abrahams, 
•der wider die Hoffnung auf Hoffnung hin glaubte" (Rom 4, 18). Abra- 
hams Rechnen mit dem natürlich Gegebenen und Verfügbaren hatte ein 
Ende. Da trat das Vertrauen auf die Zukunft Gottes ein. Die Hoffnung 
ist so sehr auf das Unverfügbare und Unsichtbare gegründet, daß sie von 
der Welt aus als paradox erscheinen kann. Die Hoffnung gründet auf der 
von Gott in Christus gewirkten Heilstat (2 Kor 3, 4-12). •Wir haben 
Hoffnung durch Christus zu Gott" wegen der Gerechtigkeit und Herrlich- 
keit, die jetzt von Gott gewirkt sind und den neuen Bund ausmachen. Das 
ist der Grund der Hoffnung, daß Gott den neuen Bund geschaffen hat. Die 
Hoffnung des Alten Bundes hat sich erfüllt. Darauf hatte sich die prophe- 
tische Hoffnung gerichtet und darauf steht nun die christliche Hoffnung. 
Die Erkenntnis der erfüllten alttestamentlichen Schrift stärkt die Hoff- 



Karl Hermann Schelkle 198 

nung: •Was zuvor aufgeschrieben worden ist, wurde zu unserer Beleh- 
rung aufgeschrieben, damit wir durch Geduld und Trost der Schriften die 
Hoffnung haben" (Rom 15, 4). Die Hoffnung gründet im Werk, das Gott 
begonnen hat. •Die Hoffnung läßt nicht zuschanden werden. Denn die 
Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, 
der uns gegeben ist" (Rom 5, 5). Der Apostel denkt wohl an die Situation 
des Gerichtes. Der Glaubende wird im großen Gericht nicht in Schande 
gebracht werden, weil seine Hoffnung sich als trügerisch erweisen würde. 
Dafür bürgt die uns gegebene Liebe Gottes. Paulus spricht nicht etwa von 
der Liebe des Menschen zu Gott - auf sie wäre kein Verlaß, wie überhaupt 
auf menschliches Wollen kein Verlaß ist -, sondern von der Liebe Gottes 
zum Menschen. Darin hat die Sicherheit ihren Grund, daß Gott durch 
seine Erwählung und Liebe den Anfang gesetzt hat. Der Geist aber ist 
der Vermittler des Werkes Gottes (so auch Jo 14, 26; 2 Kor 3,8). 

Wurzel und Grund der Hoffnung ist der Glaube. •Abraham glaubte 
gegen alle Hoffnung auf Hoffnung hin" (Rom 4, 18). Glaube und Hoff- 
nung sind miteinander genannt; so auch Gal 5, 5: •Wir erwarten vermöge 
des Geistes aus Glauben die Erfüllung der Hoffnung auf Gerechtigkeit". 
Ist der Glaube nach dem Neuen Testament Gottes Gabe, so auch die Hoff- 
nung. •Gott selbst ist es, der uns geliebt und uns ewigen Trost und gute 
Hoffnung in Gnaden gegeben hat" (2 Thess 2, 16; vgl. Rom 15, 13). Mit 
der Hoffnung sind andere Haltungen verbunden, die das christliche Leben 
ausmachen. Aus der Hoffnung folgt die Ausdauer: •Wenn wir auf das 
hoffen, was wir nicht sehen, warten wir in Geduld" (Rom 8, 25). Die Aus- 
dauer unterscheidet die echte Hoffnung von der phantastischen. Diese 
flammt auf und fällt zusammen. Sie kommt aus den Wallungen des Ge- 
fühls und den flüchtigen Gebilden der Phantasie. Die echte Hoffnung steht 
in und auf der Wirklichkeit fest. Darum hat sie die Kraft des •Darunter- 
bleibens" in Geduld. Hoffnung und Geduld sind ebenso verbunden 
1 Thess 1, 3: •Wir gedenken ständig der Kraft eures Glaubens, der Mühe 
eurer Liebe, der Ausdauer eurer Hoffnung, dem Werk unseres Herrn 
Jesus Christus vor Gott und unserem Vater". Der Dreierreihe Glaube - 
Hoffnung - Liebe entspricht die Reihe Kraft - Mühe - Ausdauer. Aus der 
Gesinnung muß die Tat hervorgehen. Alles ist zuletzt aber nicht Leistung 
des Menschen, sondern Gabe des Christus an und in seiner Gemeinde. 
Paulus verfolgt den Ursprung noch weiter zurück. Ist Christus die Offen- 
barung Gottes in der Welt, ist die Hoffnung zuletzt Gottes Wirkung. 
Wohl ist der Glaube jetzt in Bedrängnis. Aber diese Bedrängnis zerstört 
nicht Glaube und Kirche, sondern erweckt die Hoffnung. Darum bildet 
Paulus die Kette: Bedrängnis - Geduld - Bewährung - Hoffnung: •Wir 
wissen, daß die Bedrängnis Geduld wirkt, die Geduld aber Bewährung, 



Die Hofftiung als Grundkraft des christlichen Lebens 199 

die Bewährung aber Hoffnung" (Rom 5, 4). Hoffnung ist Quelle der 
Freude (•Voll Freude in der Hoffnung" Rom 12, 12) wie des Freimutes 
(•Da wir eine solche Hoffnung haben, treten wir mit vollem Freimut auf" 
2 Kor 3, 12). Die Hoffnung ist in Gott gründende Zuversicht, Gewißheit 
und Sicherheit der Existenz. Daraus strömen Freude, Tapferkeit und Frei- 
mütigkeit gegen alle Bedrohung und Gewalt. Die Hoffnung entnimmt der 
Welt. •Wir erwarten die selige Hoffnung und die Erscheinung der Herr- 
lichkeit des großen Gottes und unseres Heilandes Jesus Christus." Die Er- 
wartung aber bewirkt, •daß wir die Gottlosigkeit und weltlichen Begier- 
den lassen, zuchtvoll, gerecht und fromm in dieser Welt leben". Um so 
mehr, •als dieser Heiland Jesus Christus sich für uns dahingab, uns von 
aller Gesetzlosigkeit zu befreien" (Tit 2, 11-14). 

Die große Hoffnung erfüllt nicht nur den je einzelnen Frommen und 
sie bewegt auch nicht nur die Menschen, sondern sie umfaßt die ganze 
Schöpfung. •Der Nichtigkeit wurde die Schöpfung unterworfen, nicht nach 
eigenem Wollen, sondern durch den, der sie unterwarf auf Hoffnung hin. 
Auch die Schöpfung wird befreit werden von der Knechtschaft der Ver- 
gänglichkeit zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes" (Rom 8, 
20f.). Angst und Sehnsucht sind die Urphänomene alles Lebens. Paulus 
will Grund, Sinn und Recht dieser Erscheinung deuten. Der Zustand ist 
nicht Gottes ursprüngliche Schöpfung, sondern Verschuldung, freilich nicht 
verschuldet von der vernunftlosen Schöpfung selbst, sondern mitverschul- 
det vom schuldigen Menschen. Das Klagen der Natur ist Paulus Zeichen 
dafür, daß die Kreatur auf ihre Erlösung und Verherrlichung wartet und 
hofft. Er hat mit solchen Gedanken an einer langen Tradition teil. Die 
Erwartung einer Verwandlung der Schöpfung ist durchaus biblisch. Nach 
Is 65, 17 wird in der messianischen Heilszeit ein neuer Himmel und eine 
neue Erde sein. Auch das Neue Testament spricht von dieser Hoffnung 
(Apg 3, 21; Apk 21, 1). Ziel und Gehalt der Erneuerung ist ohne mythi- 
sche Anschaulichkeit gedanklich ausgesprochen, wenn 2 Petr 3, 13 sagt, 
daß •im neuen Himmel und auf der neuen Erde die Gerechtigkeit wohnt". 
Die Vorstellungen werden weiter ausgebildet in der rabbinischen Über- 
lieferung und in neutestamentlichen Apokryphen. Paulus verbindet die 
apokalyptische Erwartung mit der Überzeugung, daß die Geschichte der 
Schöpfung nicht zu lösen ist vom Geschick des Menschen. Die Schöpfung 
hat im Menschen Sinn und Mitte. Des Menschen Geschichte mit Gott ist 
die Geschichte der Schöpfung. Dies gilt hinsichtlich des Falles (Rom 8, 20) 
wie hinsichtlich der Erneuerung (Rom 8, 19). Adams Entscheidung und 
Übertretung wurde nicht nur für die Menschheit, sondern für die ganze 
Schöpfung Anfang und Ursache des Todes. Darum wird auch von ihr, 
wenn der Mensch vom Tod zur Herrlichkeit befreit wird, der Fluch genom- 



Karl Hermann Schelkle 200 

men und auch sie wird die paradiesische Herrlichkeit wiedergewinnen. 
Auch hierin hat Paulus Anteil an spätjüdischer Überlieferung. Ein Rabbi 
sagt: •Die Dinge waren in ihrer Fülle geschaffen, aber, nachdem der erste 
Mensch gesündigt hatte, wurden sie verdorben, und sie werden nicht eher 
zu ihrer Ordnung zurückkehren, bis der Messias kommen wird." 

Des Paulus Lehre enthält für uns Fragen. Wie sollen wir verstehen, daß 
Leiden und Sterben, die sich in der Natur, wie es uns scheint, in gesetz- 
mäßigem Ablauf vollziehen, die Folgen einer Ur-Entscheidung und Tat 
des Menschen sind? Nach der Erkenntnis unserer Wissenschaft ging der 
Menschheitsgeschichte eine Naturgeschichte unabsehbarer Zeiträume vor- 
aus, die erfüllt waren von einem grausamen Kampf ums Dasein und 
furchtbaren Katastrophen. Unsere Auslegung versteht die Urgeschichte 
von Gen 1-3, auf die Paulus zurückgeht, nicht als Historiographie, son- 
dern als Ätiologie, als Deutung der Existenz, in der wir uns vorfinden, aus 
dem Gottes- und Schöpfungsglauben Israels. Kirchenväter bezeichnen jene 
Erzählung als rückwärts gewandte Prophetic Die Erlösung des Menschen 
ist für Paulus nicht Erlösung aus der Welt - dies mag östliche wie auch 
platonische Erlösungslehre sein -, sondern Erlösung mit der Welt. Wenn 
der Mensch von Vergeblichkeit und Vergänglichkeit erlöst wird, dann mit 
ihm auch die ganze Schöpfung. Der Tod kann nicht bloß an einer Stelle 
- für den Menschen - aufhören. Leben und Tod können nicht nebenein- 
ander bestehen. Darum wird der Tod in der ganzen Schöpfung überwun- 
den. Doch nicht nur dies. Die Schöpfung soll zur Freiheit der Herrlichkeit 
der Gotteskinder gelangen. Freiheit ist hier nicht Freiheit des Handelns, 
sondern Freiheit des Seins, die dessen Vollendung ist. Herrlichkeit aber 
ist nicht nur irgendeine Schönheit oder irgendein Glanz, sondern die Er- 
scheinung Gottes, die im Alten Bund offenbar war als Herrlichkeit über 
Israel (2 Kor 3, 7) und die im Neuen Bund sich erfüllt als Offenbarung 
Gottes in Christus (2 Kor 3, 9; 4, 6). Diese Erwartungen vereinigen sich 
jetzt in der umfassenden kosmischen Christologie. In Christus nahm die 
Schöpfung ihren Anfang, in ihm hat sie ihren Bestand, in ihm wird sie 
jetzt und künftig vollendet (Kol 1, 16f.; Hebr 1, 2f.). Auch die Hoffnung 
besteht und ist zusammengefaßt in Christus. Sie ist nichts anderes als die 
Vollendung dessen, was in ihm als Heilswerk begonnen hat und gegen- 
wärtig ist. •Christus in euch, die Hoffnung der Herrlichkeit" (Kol 1, 27). 
•Jesus Christus, unsere Hoffnung" (1 Tim 1,1). 

Die Hoffnung macht so wesentlich den Christen aus, daß Paulus die 
Christen einfachhin bezeichnen kann als •die sich in Hoffnung Freuen- 
den" (Rom 12, 12), während die Heiden jene sind, •die keine Hoffnung 
haben" (1 Thess 4, 13). Auch die Heiden machen sich Bilder und Vorstel- 
lungen vom Leben nach dem Tod. Auch sie machen sich Hoffnung. Aber 



Die Hoffnung als Grundkraft des christlichen Lebens 201 

ihre Hoffnung ist unbegründet, unecht und kann nicht bestehen. Hoff- 
nungslosigkeit und Heidentum sind das gleiche: •Ihr wart ohne Hoffnung 
und ohne Gott" (Eph 2, 12). Der wahre Gott ist Bürge der wahren Hoff- 
nung. Der biblische Gott heißt dementsprechend •Der Gott der Hoffnung" 
(Rom 15, 13). Dieser Gott kann Hoffnung geben, da er die Fülle des Le- 
bens besitzt. •Wir haben gehofft auf den lebendigen Gott" (1 Tim 4, 10). 
Ein toter Götze kann nicht das Leben verbürgen. 

In der Apostelgeschichte sind die Wörter Hoffnung und Hoffen gesam- 
melt und eingeengt auf einen Punkt der Eschatologie, die allgemeine 
Totenauferstehung. Dies ist die •Hoffnung", über welche die Auseinan- 
dersetzung zwischen Paulus, den Sadduzäern und Israel insgesamt geführt 
wird (Apg 23, 6). 

c) Spätapostolische Schriften 

Begriff und Verständnis der Hoffnung entfalten sich im Hebräerbrief, 
wobei mehr als die Haltung der Hoffnung der Gehalt der Hoffnung, das 
Hoffnungsgut, dargestellt wird. Hebr 11, 1 hebt die enge Verbindung von 
Glaube und Hoffnung hervor: •Der Glaube ist Unterpfand3 für Gehofftes 
und ein Überführtsein von Dingen, die man nicht sieht." Der Satz hat die 
Form einer Definition. Er mag formgeschichtlich als ein Grundsatz zu be- 
zeichnen sein, der urchristlicher Lehre zugehört. Wie der Glaube, so rich- 
tet sich die Hoffnung auf eine Welt, die nicht sichtbar ist. Die erhoffte 
Wirklichkeit ist nicht schaubar und nicht verfügbar, sondern nur durch 
das offenbarende Wort erschlossen und im weitergegebenen Wort erhellt. 
So aber vermag die Hoffnung •in das Innere hinter dem Vorhang einzu- 
treten, wohin Jesus als Vorläufer hineingegangen ist" (Hebr 6, 19f.). 
Während im Alten Bund nur der Hohepriester einmal im Jahr in das 
Allerheiligste eintreten durfte, ist nun der Zugang in das Heiligtum, nach- 
dem ihn Christus geöffnet hat, für alle Christen offen (Hebr 9, 11 f.; 
10, 19f.). Die Hoffnung erreicht mit Gewißheit die himmlische Welt. 
Nach Hebr 3, 6 ist die Gemeinde •Gottes Haus, wenn wir die Zuversicht 
und das Rühmen der Hoffnung fest bewahren". Zuversicht und Rühmen 
bedeuten Fähigkeit und Kraft, die Hoffnung auf das eschatologische Heil 
zu bewahren und mit Freude zu bekennen. Die Hoffnung ist zu rühmen ob 
ihres Reichtums und ihrer Gewißheit. Die Hoffnung zeugt die Zuversicht 
und das Rühmen. Leben im Glauben richtet sich und streckt sich aus •nach 

3 Übersetzung und Erklärung des Wortes vnöoxaai^ (Hebr 11,1) sind strittig. Das Wort 
bedeutet auf Sachen bezogen •die Grundlage", auf Menschen bezogen •das Darunterste- 
hen". Die reformatorische Deutung •Zuversicht" ist schwerlich richtig. Vorgeschlagene 
Erklärungen sind: •Der Glaube ist Unterpfand für Gehofftes"; •Der Glaube ist Feststehen 
bei dem, was man erhofft". 



Karl Hermann Schelkle 202 

der Hoffnung, die dargeboten ist" (Hebr 6, 18). Ein jeder aber soll •den 
Eifer bis zur Erfüllung der Hoffnung am Ende beweisen" (Hebr 6, 11). 
Der Eifer der Gemeinde soll durchhalten, bis sie den ganzen Inhalt der 
Hoffnung in der Endvollendung empfangen hat. Ähnlich sagt Hebr 10,23: 
•Lasset uns das nicht erschütterte Bekenntnis der Hoffnung festhalten." 
Das Bekenntnis, an dem die Gemeinde festhalten soll, ist als Hoffnung 
bezeichnet. Hoffnung und Glaube sind darnach dasselbe (vgl. Rom 10, 9 f.). 
Der Inhalt der Hoffnung ist, durch Gott verbürgt, unerschütterlich. Christ- 
licher Glaube, Stand und Wesen können im Hebräerbrief geradezu als 
Hoffnung bezeichnet werden. Gegenüber dem Judentum ist das Christen- 
tum •die bessere Hoffnung" (Hebr 7, 19) einfachhin. Denn diese Hoffnung 
ist gewiß, führt und gelangt sicher ans Ziel. Mit einem bis heute oft benütz- 
ten Bild wird die Hoffnung beschrieben als •Anker der Seele4, sicher und 
fest" (Hebr 6, 19). Wie das Schiff aus den Stürmen des Meeres in den 
Hafen flüchtet und dort ruhig und sicher vor Anker liegt, so flieht der 
Glaubende aus der Welt zu seinem Gott. Die Hoffnung gibt der Seele 
Ruhe und Sicherheit. Die Seele ist geschützt gegen Angriffe äußerer 
Feinde, in ihrer Innerlichkeit aber gegen Zweifel und Angst. Die Hoff- 
nung ist gestaltende Macht und Mitte des christlichen Lebens. 

Wiederholt handelt der 1. Petrusbrief von der christlichen Hoffnung. 
•Gott hat uns wiedergeboren zu lebendiger Hoffnung durch die Auferste- 
hung Christi von den Toten zu einem unvergänglichen Erbe" (1 Petr 1,3 f.). 
Das Gegenteil von lebendiger Hoffnung ist eine Hoffnung, die tot d. h. nich- 
tig ist, bei der das, was erhofft wird, nicht wirklich ist und nicht wirklich wird. 
Der Brief setzt offenbar voraus, daß es auch solche Hoffnung gibt. Die christ- 
liche Hoffnung freilich ist lebendige Hoffnung. Sie ist nicht nur eine Unge- 
wisse und unbestimmte Sehnsucht, sondern verbürgt und gewiß. Sie ist leben- 
dige Hoffnung, weil sie Grund und Ziel in Christus hat, der als der Auf- 
erstandene der Herr des Lebens ist. Die Christen sind wiedergeboren zu 
lebendiger Hoffnung. Da der 1. Petrusbrief sich sehr oft auf die Taufe be- 
zieht, mag Wiedergeburt auch hier die Taufe meinen. Doch könnte er auch 
die Erlösung durch das Heilswerk Christi und den Glauben allgemein als 
neue Geburt bezeichnen. Das Ziel der Hoffnung ist das himmlische Erbe. 
Ist dieses Gut zukünftig, so ist es doch gesichert und nicht bedroht wie 
sonst menschliche Güter immer bedroht sind. Nach 1 Petr 1, 21 sind die 
Christen •gläubig an Gott, der Christus von den Toten erweckt hat". Chri- 
stus ist der Grund des Glaubens und zugleich die dauernde Gemeinschaft 
zwischen Gott und den Menschen. Durch ihn sollen sich •Glaube und Hoff- 
nung auf Gott richten". Glauben und Hoffnung sind verbunden in dem 

4 Schon im griechischen Altertum, war, wie es scheint, der Anker Symbol der Hoffnung; 
s. Die Kommentare u. Wörterbücher. 



Die Hoffnung als Grimdkraft des diristlichen Lebens 203 

Sinn, daß der Glaube besteht, indem er zur Hoffnung wird. So kann er 
die belastenden Fragen ertragen, indem er ihre Lösung erhofft. Die 
Christen müssen stets bereit sein, jedem Antwort zu geben, •der Rechen- 
schaft fordert über die Hoffnung in euch" (1 Petr 3, 15). Die Frage nach 
der Hoffnung kann - gemäß der Situation des Briefes - neugierig, feind- 
selig oder freundlich und bekehrungswillig gestellt sein. Die Rechenschaft 
wird über die Hoffnung gefordert. Hoffnung ist darnach fast das gleiche 
wie der Glaube, wobei betont sein mag, daß das Wesen des Glaubens in 
der Hoffnung besteht. Die Hoffnung •in euch" kann die christliche Ge- 
meinde bedeuten, kann aber auch die Hoffnung jedes einzelnen Christen 
meinen. 

Es wird nicht Zufall sein, daß die johanneischen Schriften weniger von 
der Hoffnung sprechen, das Johannesevangelium gar nicht. Dieses zeugt 
ja sehr stark von der Gegenwärtigkeit des Heilsbesitzes. 1 Jo 3, 3 aber ist 
aus der Hoffnung die Mahnung abgeleitet: •Jeder, der diese Hoffnung 
auf ihn hat, heiligt sich, wie jener heilig ist." Der, auf den sich die Hoff- 
nung richtet, ist (nach 3, 2) Jesus. Er ist als der Gerechte der Heilige 
(2, 29). Das Verhalten des Glaubenden und Hoffenden muß dem Wesen 
dessen entsprechen, dem der Glaube zugewandt ist. Darum muß der Hof- 
fende heilig sein. 

4. Hermeneutik biblischer Eschatologie und Apokalyptik 

Die Terminologie unterscheidet hinsichtlich des Glaubens eine fides qua 
creditur (die Gläubigkeit) und eine fides quae creditur (der Glaubens- 
inhalt). So kann man auch unterscheiden eine spes qua speratur (die Hal- 
tung der Hoffnung) und eine spes quae speratur (der Inhalt der Hoff- 
nung). Der Inhalt der Hoffnung umfaßt gemäß biblischer Apokalyptik 
und Eschatologie die Ereignisse der Endzeit: Ankunft Christi, Totenauf- 
erstehung, Gericht, Vollendung des Alls, wobei die Apokalyptik das Wie 
des Geschehens schildert und die Eschatologie das Daß des Geschehens 
verheißt. Exegetischer und dogmatischer Theologie ist es eine nicht leichte 
Frage, wie die apokalyptischen und eschatologischen Schilderungen des 
Neuen Testaments zu verstehen sind5. Was ist hier Bild und was ist Glau- 
bensaussage? Die Aussagen sind sicherlich weithin bildhaft. Die eschato- 
logischen Schilderungen der Bibel sind in ähnlicher oder gleicher Weise 
auch in den gleichzeitigen apokalyptischen Schriften verwendet. Zu den 
seit langem bekannten Texten kommen neuerdings die Rollen von Qum- 

5 Karl Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen, in: 
Schriften zur Theologie 4, 1960, 401-428; ders., Kirche und Parusie Christi, ebd. 6, 1965, 
348-368. 



Karl Hermann Schelkle 204 

ran. Die Bilder sind also offenbar zeitbedingte Versuche der Darstellung. 
Dazu treten unsere grundsätzlichen Überlegungen. Die eschatologischen 
Aussagen sind Aussagen über eine Welt jenseits von Zeit und Raum. Wir 
bedienen uns notwendig bei allen Aussagen der Kategorien von Zeit und 
Raum. Darum sind notwendig alle eschatologischen Aussagen bildhaft. 
Es ist wohl vor allem Immanuel Kant gewesen, der dies ins klare philoso- 
phische und theologische Bewußtsein gehoben hat. Die theologische Refle- 
xion befaßt sich seit geraumer Zeit sehr eindringlich mit den Fragen der 
Hermeneutik eschatologischer Aussagen. Für heutige existentiale Theolo- 
gie ist repräsentativ R. Bultmann. Der Schlußsatz seiner Schrift: •Die 
christliche Hoffnung und das Problem der Entmythologisierung" (Glau- 
ben und Verstehen 3, 1960, 81-90) lautet: •Der durch die Entmythologi- 
sierung freigelegte Sinn der mythologischen Hoffnungsbilder ist der, daß 
sie von der Zukunft Gottes reden als der Erfüllung menschlichen Lebens." 
In dieser Interpretation sind die biblischen Aussagen über die Allvollen- 
dung (Rom 8, 20 f.) - wohl als mythologisch - aufgegeben. Vor dem dro- 
henden •Verlust der Eschatologie" betont man darum mit Recht die echte 
Künftigkeit der biblischen und christlichen Erwartung. Sie werden neuer- 
dings nachdrücklich durch J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1. Auf- 
lage 1964, 6. Auflage 1967) und die durch dieses Buch ausgelöste Diskus- 
sion zur Sprache gebracht. J. Moltmann sagt: •Ohne eine kosmologische 
Eschatologie ist eschatologische Existenz des Menschen nicht aussagbar" 
(S. 60). Christliche Theologie muß sein •Lehre von der christlichen Hoff- 
nung, die sowohl das Erhoffte, wie das von ihm bewegte Hoffen umfaßt" 
(S. 111). Die Hoffnung geht aus von der Auferstehung Christi von den 
Toten. •Christlicher Glaube, der nicht Auferstehungsglaube ist, kann dar- 
um weder christlich noch Glaube genannt werden" (S. 150). •Die aus 
Kreuz und Auferstehung geborene Hoffnung verwandelt das Nichtige, 
Widersprüchliche, Quälende der Welt in ihr ,noch nicht' und läßt es nicht 
im .Nichts' verenden" (S. 179). Die von der Eschatologie erfüllte Kirche 
wird mit aller Kraft sich bemühen, Menschheit und Welt auf die Zukunft 
hin auszurichten. Die Zukunft muß in der Gegenwart mächtig werden. Die 
Verkündigung der Hoffnung soll Wort und Antwort an die heutige Welt 
sein, die durch die Frage nach der Zukunft bewegt und erregt ist. Vor die- 
ser Welt muß der Christ •seine Hoffnung verantworten" (1 Petr 3, 15). 

Die säkularisierte Hoffnung findet ihren bedeutsamen Ausdruck in dem 
Werk von E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (3 Bände 1954-1959), wo 
jedoch auch biblisches Erbe weiterwirkt. Biblische Theologie und humane 
Philosophie der Hoffnung stehen in literarischer wie geistiger Kommuni- 
kation. Beide münden ein in die offene Geschichte der Bewegung und Be- 
mühung um eine Erneuerung der Gesellschaft hier und heute. 




