Die neue Kirchlichkeit der Theologie

Statt eines Selbstportrats
Karl Rahner SJ, Miinster/Miinchen

Sie haben mich gebeten, im Rahmen der Evangelischen und Katholischen
Studentengemeinde innerhalb der Reihe ,Theologische Portrits® einen
Vortrag zu halten. Wenn man diese Reihe in ihrer Thematik voll respek-
tieren wollte, dann miifite ich — und so war es auch urspringlich von den
Veranstaltern dieser Reihe gedacht — ein Selbstportrit entwerfen. Denn
ich wurde urspriinglich eingeladen, nicht um als Theologe uber einen
anderen Theologen, sondern iiber meine eigene Theologie zu sprechen.
Das wollte ich aber nicht tun. Nicht nur darum nicht, weil ein verniinftiger
Mensch im allgemeinen nicht gern vor einem grofieren Kreis tiber sich sel-
ber spricht, sondern weil mir meine Theologie, wenn es eine solche gibt
und insofern sie gerade meine ist, gar nicht sonderlich interessant vor-
kommt. Denn ich bin der Meinung, dafl eine Theologie erst dann wirk-
lich interessant ist und im wahren Sinn ihr eigentliches Wesen findet,
wenn sie gerade nicht die eigene Theologie eines einzelnen Theologen,
sondern ein Beitrag zur Theologie der Kirche, wenn sie kirchliche Theolo-
gie, d. h. ein Moment an jenem Vorgang ist, in dem die Kirche das in ihr
gesprochene Wort Gottes dadurch besser zu horen versucht, dafl sie mit
allen Mitteln und von allen Verstehenshorizonten aus, die einem Men-
schen zur Verfigung stehen, nochmals auf das reflektiert, was sie schon
gehort hat, und so Theologie treibt. Ich mochte also iiber die neue Kirch-
lichkeit der Theologie sprechen. Neu daran ist vermutlich natirlich nur,
daff das alte Problem, das im Lauf der Geschichte der Kirche seit den Zei-
ten des Gnostizismus bis heute immer wieder gestellt wurde, nach meiner
Meinung heute — wenigstens bei uns Katholiken — eine neue Schiirfe und
Dringlichkeit erhdlt. Ein solches Thema hat mit einem Selbstportrit eines
Theologen hochstens insofern etwas zu tun, als er, wenn er die Theologie
um der Sache willen treibt, in etwa unvermeidlich auch sich selbst vor-
stellt. Diesbeziiglich ist hier hochstens noch zu bemerken, daf} die entschei-
denden Themen eines Theologen natiirlich andere sind als die Kirchlich-
keit seiner Arbeit und man sich so also nicht nur indirekt, sondern auch
blof} sehr teilweise vorstellt. Aber, wie gesagt, das ist ja unerheblich.

Ich will das Thema der neuen Kirchlichkeit der Theologie an einem
sehr bescheidenen und subjektiven Punkt beginnen lassen. Ich setze natiir-
lich in etwa voraus, daf} es so etwas wie Theologie gibt und sinnvoll geben



Karl Rahner 206

kann. Ob das, was Theologie ist, Wissenschaft genannt werden soll, ist fiir
die Frage der Moglichkeit und Bedeutsamkeit der Theologie nicht von
grundlegender Bedeutung und hingt davon ab, was man unter Wissen-
schaft versteht, also von einer Frage, die eine einzelne Wissenschaft selber
gar nicht beantworten kann. Es sei hier also einfach Méglichkeit und Sinn-
haftigkeit von Theologie iiberhaupt und von christlicher Theologie im be-
sonderen vorausgesetzt.

Ich beginne mit dem Satz, dafl mir die eigene Meinung, insofern sie ge-
rade die eigene im Unterschied von der anderer ist, nicht sonderlich wich-
tig und bedeutsam zu sein scheint. Natiirlich weif} ich, dal ich im Willen,
zur Sache selbst zu kommen, die mit meiner Meinung @iber sie nicht einfach
identisch ist (und das setze ich auch fiir den Bereich des Glaubens und der
Theologie voraus), mich und meine Meinung nicht einfach iiberspringen
kann. Ich habe ja die Sache, um die es immer geht, nur in meiner Erfah-
rung, in meiner eigenen Meinung, aus der ich nicht ausbrechen kann, die
ich selber in intellektueller Redlichkeit, so gut ich vermag, vor mir und
vor anderen verantworten mufi, zu der ich mich selber entscheide, die ich
selber und kein anderer zum Gesetz meines Lebens erheben kann. Aber
wenn ich so die Meinung als meine nicht iiberspringen kann, wenn die
Sache selbst und das Gemeinsame nicht aulerhalb der Meinung, insofern
sie meine ist, gefunden werden kann, weil das Subjekt sich selbst nie ent-
flichen kann, dann ist doch darin noch einmal mir selber eben gerade die-
ses eine Ganze nicht interessant, insofern es die Erscheinung meiner Sub-
jektivitdt ist, sondern insofern sich darin das zeigt und zeigen kann, was
die Sache selber und was das ist, was allen gemeinsam ist. Selbst die Sub-
jektivitdt ist nur interessant, insofern sie auch in etwa mitteilbar ist oder
als ein Objektives noch einmal schweigend und vorbehaltlos vom Subjekt
angenommen und durch seine eigene Geschichte durchgetragen wird. Ich
gehe (etwas genauer und alltiglicher gesagt) immer davon aus, dafl ich
mich grundsatzlich und im ganzen nicht fir gescheiter und redlicher halten
kann als die anderen. Ich nehme zwar fiir mich im Einzelfall das Recht in
Anspruch, sachlicher, weitblickender, gescheiter zu sein als ein bestimmter
anderer, der mir mit seiner Meinung begegnet, aber ich tue auch dies nur,
weil ich allen — grundsitzlich wenigstens ~ Verstand und Redlichkeit zubil-
lige und darum auch mir, und nicht deswegen, weil ich meine Subjektivitit
als solche in ihrem Meinen bevorzuge. Ich bin der Meinung, daff ich immer
gegen meine eigene Subjektivitit in meinem Meinen hochst kritisch und
mifltranisch zu sein habe, weil man sich selber am schwersten wirklich
objektivieren kann und so grundsitzlich der Gefahr der Selbsttiuschung
radikaler ausgesetzt ist als der Tauschung durch andere und deren Mei-
nung.



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 207

Eine solche Position setzt natiirlich die Uberzeugung voraus, dafl die
Sache selbst und so das Gemeinsame uns nicht hoffnungslos entzogen ist in
sich selbst und seiner gegenseitigen Mitteilbarkeit, daff wir — wenn iiber-
haupt — die gemeinsame Sache, aber wirklich sie selber, nur in Subjektivi-
tat besitzen und erwerben konnen. Gehen wir aber einmal von dieser Po-
sition aus, die sich selbst immer wieder setzt, wenn wir miteinander zu re-
den beginnen, dann scheint es mir selbstverstiandlich, dafl mir grundsitz-
lich die Meinung des anderen ebenso wichtig sein mufl wie meine eigene,
ja daf mir meine eigene Meinung als gerade wirklich fiir mich giiltige nur
interessant sein kann in einer dauernden Auseinandersetzung und Inein-
andersetzung mit der Meinung anderer, dafl mit anderen Worten gerade
je meine Wahrheit wirklich nur meine wird, wenn in einem dauernden
gegenseitigen Nehmen und Geben die Subjektivitit in Interkommunika-
tion mit anderen und deren Wahrheit lebt. Wahrheit, die nur die je meine
sein wollte, wire die Hélle absoluter Einsamkeit, in der das Subjekt zu sich
allein verdammt wire. Die je meinige Wahrheit, die das Subjekt sich sel-
ber wahrhaft gibt, indem es sie von blofRer solipsistischer Subjektivitit be-
freit, existiert nur im bleibenden Dialog, der selbst wieder nur geschehen
kann in einem letzten Vertrauen, daff wir nicht einfach und schlechthin
uneins sind, sondern gemeinsam eine Wahrheit suchen, die wir im Voll-
zug unseres Daseins schon gemeinsam besitzen, auch wenn wir es in der
begrifflichen Reflexion, in der wir nur miteinander reden kénnen, noch
nicht wissen. Selbst der erbittertste Streit der Meinungen, dem man nicht
ausweichen darf, blofl um Ruhe zu haben, setzt noch einmal eine geheim-
nisvollere, tiefere Einheit voraus. Sonst brauchte man den Dialog gar nicht
zu beginnen; er hitte keinen Boden, auf dem er iiberhaupt gefithrt wer-
den konnte.

Das gilt im allgemeinen von der Wahrheit, die den Menschen als sol-
chen betrifft und somit iiber eine rein partikulidre Feststellung regionaler
Sachverhalte hinausgeht, um die sich die empirischen Wissenschaften kim-
mern. Das gilt aber auch vor allem dort, wo der Mensch sich seine letzte
Wahrheit sagen oder wo er sie empfangen will, also dort, wo es sich um
die Wahrheit der Religion oder des Glaubens handelt, wobei es hier jetat
nicht darauf ankommt, ob man die gemeinte Wahrheit die der Religion
oder die des Glaubens oder wie immer nennen mag. Auf diesem Gebiet,
das das Ganze und Umfassende und nicht noch einmal in eine hohere Ord-
nung Eingliederbare ist, kann die Wahrheit am allerwenigsten die blof§
subjektive sein, die man in einem solipsistischen Individualismus findet.
» Weltanschauung” (wenn man das Gemeinte einmal so ungenau bezeichnen
darf) kann am wenigsten das einfach auf eigene Rechnung und Gefahr
Zusammengedachte sein. Denn sie bezieht sich auf den Menschen als gan-



Karl Rahner 208

zen, und dieser existiert nur in einer echten Interkommunikation mit an-
deren. Er hat sich im Vollzug seines Daseins nur, indem er sich den ande-
ren — sich selber wagend — 6ffnet und anvertraut, und darum kann auch
seine Selbstinterpretation, die als totale, so sie richtig ist, Religion und
mindestens Glaubigkeit ist, nur im Akt dieser sich selber wagenden Inter-
kommunikation geschehen. Religion, die von vornherein nur die eigene
sein wollte, und die diese Haltung auch dann noch nicht iiberwunden
hitte, wenn die eigene Meinung Herrschaft iber die anderen gewinnen
wollte, ist notwendigerweise das Beliebige, das eigentlich auch fiir einen
selbst uninteressant sein miifite. Kann aber diese Wahrheit nur in der
offenen Interkommunikation mit den anderen bestehen, dann impliziert
sie auch als die eigene immer das gute Fremde der anderen, so hart und
scheinbar unassimilierbar dies auch zunichst erscheinen mag, dann darf
nicht vergessen werden, daf} diese Interkommunikation, wo sie echt ange-
nommen wird, so wie sie wirklich ist, notwendig auch ein Element des
eigentlich Gesellschaftlichen, des Institutionellen, des gesellschaftlich Ver-
fafiten einschliefit. Sonst bliebe solche Interkommunikation im letzten doch
in der Sphire des rein Privaten stecken, bliebe immer noch ausgeliefert
dem Belieben des individualistischen Einzelnen. Der andere wire ohne
alles Institutionelle fir je mich doch nur da, soweit ick es gestatten wiirde,
ihn nach meinem Belieben zuliefle und ihn so doch wiederum nur als Mo-
ment meiner eigenen Subjektivitit verstiinde. Wahrheit hat dort, wo sie
den Menschen als solchen meint, von vornherein und notwendig etwas mit
Institution zu tun, insofern diese in einem natiirlich noch sehr weiten Sinne
des Wortes jene Wirklichkeit darstellt, durch die der andere eine reale
Bedeutung fiir mich schon hat, ohne zuvor durch mein freies Belieben zu-
gelassen und akzeptiert sein zu missen. Natirlich kann die Wahrheit, die
in der von mir nicht verfiigten Institutionalitit fordernd an mich heran-
tritt, nur die meine werden, wenn ich sie nicht nur im Widerspruch zu ihr
und unter Protest dulde, sondern auch annehme, sie in meine eigene Frei-
heit und Entscheidung hineinlasse. Aber das dndert nichts daran, dafl die
Wabhrheit, die die ganze und echte fiir mich sein soll, auch als die der an-
deren auftreten muf}, und daf sie eine echte Freiheit und Unmanipulier-
barkeit gegeniiber meinem eigenen Belieben nur dann hat, wenn sie iiber
eine (in dem genannten, weiten Sinn gemeinte) Institutionalitit verfiigt,
durch die sie wirklich auch real und nicht nur in dem idealen Gelten an
sich von mir unabhdngig da ist.

Es soll mit diesem eben nur angedeuteten Ansatz fir das Verstindnis
der wesenhaften Kirchlichkeit der Theologie nicht gesagt werden, daff da-
mit schon die eigentliche Kirchlichkeit erreicht ist. Es ist damit nur eine ge-
wisse formale und transzendentale Voraussetzung dafiir angezeigt. Die



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 209

eigentliche Kirchlichkeit der Theologie hat natiirlich noch inhaltliche Be-
stimmungen, die von der Theologie selbst genauer entwickelt werden miis-
sen. Wollte man das tun, mifite man sprechen von der ,Gnade® des Glau-
bens als der Gnade radikalster Interkommunikation unter Menschen von
Gott her, mifite man handeln von dem Christusereignis als der eschatolo-
gisch uniberbietbaren und siegreichen Erscheinung der Selbstmitteilung
Gottes an die Welt, miifite man auch in diesem Zusamenhang von Tod
und Auferstehung Christi sprechen, miiite man genauer sagen, was Kirche
als Gemeinschaft des einen Bekenntnisses zu dieser eschatologischen ge-
schichtlichen Erscheinung der absoluten Selbstmitteilung Gottes an die Welt
bedeutet. Das alles kann hier natiirlich nicht geschehen. Wir bleiben bei
diesem eben angedeuteten Ausgangspunkt fiir ein Verstindnis der Kirch-
lichkeit der Theologie.

Sie bedeutet in unserem Zusammenhang, dafl es fiir die Theologie des
Einzelnen eine konkrete, von ihm unabhingige, aktiv handeln konnende
Instanz geben muf, der er sich stellt, der er in freier Glaubensentscheidung
einen wirklichen, bestimmenden Einfluf} auf sein theologisches Denken
einriumt, mit der er in einem dauernden gegenseitigen Dialog steht, und
zwar so, dafl sein theologisches Denken wirklich nicht blof ein Selbstge-
spriach mit den eigenen Gedanken wird. Fiir ein katholisches Verstindnis
ist es (von allem genaueren Theologischen abgesehen) schon von diesem
angedeuteten Ansatz her eigentlich selbstverstindlich, dafl der Partner
des Dialogs, in dem die Wahrheit gegeben sein kann, nicht einfach blof das
geschriebene Buch der Schrift als solches sein kann. Ein Buch mufl ge-
schichtlich und (in unserem Fall) existential interpretiert werden. Das
aber, was so als Interpretation fir den Leser gewonnen wird, ist sowohl
im Vorgang der Interpretation als auch im Resultat eben dann doch nur
die Meinung des Interpreten und wird vielleicht in einem idealen, aber
gewif} nicht realen Sinn nochmals vom Buch selber zur Verantwortung ge-
zogen. Mit einem Buch als Anlafl kann man einen Monolog, aber mit ihm
als solchen allein keinen Dialog fithren. Es wird gelesen, aber fiir sich
allein spricht es nicht. Es kann eine unersetzliche Funktion in einem sol-
chen Dialog haben, aber es kann ihn fiir sich allein nicht tragen. Es kann
ein unersetzliches Mittel fiir aktives Reden der Kirche in diesem Dialog
sein, Vermittlung des Dialogs, aber nicht eigentlicher Dialogpartner.
Wollte man in diesem Zusammenhang blof} rekurrieren auf das Zeugnis
des Geistes, der in der Schrift und durch sie hindurch spricht, wiirde man
etwas sagen, das in sich durchaus richtig ist und in aller christlichen Theo-
logie anerkannt wird, auch in der katholischen; aber man wiirde noch nicht
bei der Frage stehen, wo der eigentliche Dialog in der Dimension des
Menschlichen als solchen bleibt, der fiir die Theologie doch unersetzlich ist.



Karl Rahner 210

Die aktive institutionelle andere, auf mich je zukommende Seite dieses
theologischen Dialogs kann gewif} nicht den Geist ersetzen, aber dieser
Geist wird samt der Schrift nur dann eine aktiv handelnde Gegeninstanz
zu dem je eigenen theologischen Meinen bilden, wenn er sich in der in-
stitutionell verfafiten Gemeinschaft, Kirche genannt, zur Geltung bringt.

Auch der Areopag der Theologen als solcher, die Diskussion der Theo-
logen, konstituiert diese echte dialogische Situation fiir sich allein noch
nicht. Er ist das Forum der Frage, des notwendigen Streites, der immer
erneuten Bezweiflung, der immer erneuten Geltendmachung der je neuen
Situation, innerhalb derer die Botschaft des Christentums neu bedacht
werden muf}, aber nicht das Forum, auf dem Entscheidungen fallen, Be-
kenntnis und nicht nur Theologie als immer erneute Frage gebildet wird.
Vielleicht muf§ an diesem Punkte etwas noch ausdriicklicher gesagt wer-
den, was bisher vielleicht zu implizit geblieben ist. Denn Theologie mag
das immer neu fragende Bedenken des Wortes sein, das als Bekenntnis
und Entscheidung in der Kirche gegeben ist. Aber sie bleibt auch so noch
einmal an das Bekenntnis selbst verwiesen, sie bedenkt es, sie schafft es
aber nicht durch sich allein aus der Fraglichkeit heraus, die sie reprisen-
tiert und immer neu gegenwartig macht. Das, was die Theologie immer
neu sucht, sucht sie als das immer auch schon Gefundene, weil die Wahr-
heit des Menschen als ganze im Unterschied zu Teilfragen und partiku-
laren Antworten immer schon gegeben sein muf3, soll sie immer neu frag-
wirdig erscheinen und gefunden werden. Fiir die christliche Theologie
ist diese immer schon gegebene Wahrheit, die die Theologie in Frage
stellt und reflektiert, gegeben im Bekenntnis der Kirche. Der aktive, insti-
tationell verfafte und so real handlungsfihige Partner in diesem Dialog
der Theologie ist die institutionell verfafite Kirche, und diese nicht gedacht
blof} in ihrem formalen Anspruch als solchem, sondern mit ihrem Be-
kenntnis, das nicht nur Frage, sondern auch Antwort ist, und zwar so sehr,
dafl sehr oft die Antwort erst die Frage, mit der sie nur leben kann, her-
vorruft. Dieses Bekenntnis, mit dem in Einheit die institutionell verfafite
Kirche aktiv handelnder Dialogpartner des Theologen wird, steht gewif§
mitten drin in der Geschichte, es ist nicht die ein fir allemal gesagte For-
mulierung, die nur monoton zu wiederholen wire. Aber wenn dieses Be-
kenntnis wirklich echt in der Geschichte steht und sich darum von sich aus
immer nach vorn in die Zukunft iiberholen will, ist es ein Bekenntnis, das
dort, wo es wirklich mit einem absoluten Engagement vollzogen wurde,
nicht nach riickwirts revidiert werden kann, sondern als Gesetz, nach dem
man angetreten ist, auch fiir die Zukunft giiltig bleibt. Dieses Bekenntnis,
mit dem die Kirche als aktiver, vom Theologen wirklich unabhéingiger
Dialogpartner dem Theologen entgegentritt, mufl somit immer neu be-



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 211

dacht werden in der Theologie; es bleibt aber und wandelt sich, um zu
bleiben.

Von diesen, nur sehr kurz und unvollkommen angedeuteten Ausgangs-
positionen her sei es gestattet, wenn auch mit einem gewissen Sprung und
Kurzschlufi, einiges Konkretere tiber die Kirchlichkeit der katholischen
Theologie zu sagen, so wie sie von einem katholischen Theologen von
heute gesehen wird, wenn er schon oder noch von heute ist.

Auch katholische Theologie ist nicht nur die Repetition und schulmafBige
Analyse dessen, was von der institutionell verfafiten Kirche und somit von
ihrem Lehramt mit — freilich sehr gestufter — Verbindlichkeit als Bekennt-
nis dieser Kirche vorgetragen wird. Die Theologie hat diesem Lehramt
gegenliber gewil auch eine kritische Funktion, sie befragt diese Lehre im-
mer wieder daraufhin aufs neue, was dieses Bekenntnis eigentlich sagen
wolle, sie konfrontiert diese kirchliche Lehre immer aufs neue mit all den
Fragen, Verstehenshorizonten und Erkenntnissen, die eine sich immer
wandelnde geschichtliche Situation des Geistes des Menschen mit sich bringt.
Die Theologie ist somit eine unerldfliche Voraussetzung fiir die lebendige
Geschichtlichkeit und weitere Geschichte des Glaubens der Kirche und
ihres Bekenntnisses. Dies ist zumal fur die katholische Theologie der Fall,
da ja das Selbstverstindnis des katholischen Glaubens die Uberzeugung
einschliefft, daf es eine Pluralitit menschlicher Erkenntnisse gibt, die auch
fir den Glauben als solchen von Bedeutung ist, einen Pluralismus, der
nicht einfach von der Kirche selbst verwaltet wird. Gerade wenn nach ka-
tholischem Glaubensverstindnis die sogenannten profanen Erkenntnisse
nicht von vornherein so sind und verstanden werden, dafl sie tiberhaupt
kein Verhiltnis zur Glaubensaussage haben, wenn diese profanen Er-
kenntnisse vielmehr als solche den Glauben anfordern und bedrohen kon-
nen und doch nicht einfach unter der Herrschaft der Kirche stehen, dann
bat die Theologie als Sachwalterin solcher profaner Erkenntnisse vor der
Kirche immer den Auftrag zu einem offenen Dialog mit der Kirche und
ihrem Bekenntnis selbst. Sie spricht nicht nur von der Kirche her, sondern
auch auf sie zu, so daf} von ihrem formalen Wesen her trotz ihrer wesent-
lichen Kirchlichkeit, das heiflt trotz ihrer Bezogenheit auf das Bekenntnis
der Kirche, aus welchem Verhéltnis sie nie austreten kann, ohne selbst zu
sterben, ein wirklich dialogisches Verhiltnis zur Kirche und ihrem Be-
kenntnis besteht.

Der Theologe hat also, wenn er seinem Auftrag gerecht werden soll,
trotz aller Kirchlichkeit der Kirche gegeniiber auch die Rolle des Kritikers,
dessen, der einen schopferischen Unfrieden stiftet, der das Unversohnte
erst einmal beibringen muf}, um es zu verséhnen. Der Theologe ist nicht
nur der Sachwalter des Bekenntnisses der Kirche vor der Welt, sondern



Karl Rahner 212

auch der Sachwalter der Welt mit ihrer immer in Bewegung seienden Er-
kenntnis und Tat vor der Kirche. Er kann also, gerade um eine kirchliche
Theologie zu treiben, nicht einfach und in jedem Fall Konflikte mit der
Kirche und ihrem Lehramt vermeiden wollen. Er mufl der Kirche unbe-
quem sein wollen und zwar als Trager jener Unruhe und jener permanen-
ten Revolution, in der unter Schmerzen und Finsternissen das bleibende
Bekenntnis der Kirche sich im Laufe der Geschichte immer neu prisent
setzt. Das alles ist unter der Voraussetzung eines wirklichen, von der Kir-
che nicht noch einmal gesetzten, sondern von ihr vorgefundenen Pluralis-
mus religids und weltanschaulich relevanter und doch nicht von der Wort-
offenbarung als solcher selber gegebener Erkenntnisse — unter der Voraus-
setzung einer gnoseologisch konkupiszenten Situation (wenn wir das Ge-
meinte einmal so nennen diirfen) - eigentlich selbstverstindlich, wenn auch
tiber das genauere Wesen dieser Situation méglicher Konflikte dadurch
noch keine exakte Vorentscheidung gefallt wird und von vornherein klar
sein miifite, daf} ein echter Konflikt ja dann gar nicht besteht und ausge-
halten wird, wenn er durch ein absolutes Nein zum Dialogpartner Kirche
und ihrem Bekenntnis aufgehoben ist.

Es kann hier dieser Aspekt des Dialogs des Theologen mit seiner Kirche
nicht genauer konkretisiert werden, weil das zu weit fithren wiirde. Daf}
eine solche Konfliktsituation selbst sich wieder wesentlich abwandelt, je
nachdem mit welchen — mit wesentlich verschiedenem Glaubensengagement
vorgetragenen — kirchlichen Lehren der Theologe konfrontiert wird,
ist selbstverstandlich. Aber auch nach katholischem Verstindnis der Theo-
logie hat der Theologe unter Umstinden das Recht und die Pflicht, seine
Diskrepanz zu einer zwar kirchenamtlichen, aber nicht mit einem absolu-
ten Engagement der Kirche selbst vorgetragenen Lehre der Kirche anzu-
melden und seine Auffassung in einer Weise zu vertreten, die sowohl sei-
nem Willen zur kirchlichen Effizienz seiner Meinung als auch der Auf-
rechterhaltung seines Dialogs mit dem Lehramt der Kirche und seinem
Respekt vor der Lehre des Lehramtes gleichzeitig gerecht wird.

Wir kénnen und wollen natiirlich hier jetzt nicht all die Regeln entwik-
keln, die in der sogenannten Fundamentaltheologie fiir solche Fille einer
Diskrepanz zwischen dem Theologen und dem kirchlichen Lehramt behan-
delt werden. Man kann solche Regeln leicht und billig eines formalen Ju-
ridismus bezichtigen. Aber dort, wo man einer Meinung eine gesellschaft-
liche Bedeutung und Effizienz zubilligt und gleichzeitig die Einheit einer
Gesellschaft sich nicht schlechterdings auflerhalb der Wahrheit und eines
verbindlichen Ethos denken kann, kann man solche Fille von Diskrepanz
und Konflikt nicht einfach von vornherein dadurch aus der Welt schaffen,
dafl man erklirt, die eigene Meinung gehe diese Gesellschaft iiberhaupt



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 213

nichts an, und umgekehrt sei es auch so. Wiirde man dies ndmlich tun,
dann wiirde die eigene Erkenntnis mindestens als solche auf das Faktum
einer bloflen Innerlichkeit und einer beliebigen Meinung reduziert; die
Gedanken wiren zwar frei, aber im Raum einer Freiheit, der mit dem
Raum der auch gesellschaftlichen Realitit nichts mehr zu tun hitte. Man
kommt also im allgemeinen und somit auch in der Kirche nicht daran vor-
bei, Regeln zu entwickeln, die den nicht von vornherein zugunsten der
einen oder anderen Seite bereinigten Konflikt in einem Dialog so leiten,
dafl der Dialog nicht selber schon zerstort ist. Es sei nur im Vorbeigehen
und um Miflverstindnisse zu vermeiden darauf aufmerksam gemacht, dafl
solche Regeln natiirlich sehr verschieden sein miissen, je nachdem, ob es
sich um die biirgerliche Gesellschaft handelt, in der man zwangslaufig Mit-
glied sein muf, oder um eine freie Gesinnungsgemeinschaft, der man
nicht angehdren muf}, wie die Kirche. Weil man im ersten Fall nicht aus-
scheiden kann, miissen solche Regeln mehr Freiheit gewdhren und radi-
kalere Konfliktfalle bei Aufrechterhaltung des innergesellschaftlichen
Dialogs einkalkulieren als im zweiten Fall, in dem man seine Freiheit der
Uberzeugung bewahren kann auch durch Ausscheiden aus der Gemein-
schaft, in diesem Fall der Kirche, und durch den Abbruch eines eigentlich
innerkirchlichen Dialogs.

Es gibt also bei aller grundsatzlichen Kirchlichkeit der Theologie einen
konfliktgeladenen Dialog zwischen der Theologie und der institutionell
verfafiten Kirche mit ihrem Bekenntnis und ihrem Lehramt. Aber es gibt
diesen Dialog wirklich als innerkirchlichen, und er soll ein innerkirchlicher
sein. Er kann es auch nach katholischer Glaubensiiberzeugung grundsitz-
lich bleiben; denn durch diese Uberzeugung wird auch der Fall nicht als
unmoglich ausgeschlossen, dafl sich ein Theologe schuldlos in der Uber-
zeugung finden kann, er widerspreche so absolut einem von der Kirche mit
absolutem Engagement definitiv als giiltig festgehaltenen Bekenntnissatz,
dafl unter dieser Voraussetzung der innerkirchliche Dialog aufgehoben
und in einen Dialog verwandelt wird, der zwischen der Kirche und einem
gefihrt wird, der nicht mehr dieser Bekenntnisgemeinschaft angehort, der
draufien ist fiir die Kirche, obwohl er vielleicht noch biirgerlich zu ihr zahlt
und nicht eigentlich aus eigenem Entschlufl aus ihr ausscheiden will.
Wenn wir von diesem durchaus als moglich anerkannten Fall absehen,
dann ist ein Dialog zwischen dem Theologen und dem Lehramt nur dann
ein innerkirchlicher und die Theologie dieses Theologen eine kirchliche,
wenn er in diesem Dialog diejenige Lehre der Kirche respektiert und fiir
sich glaubend als verbindlich anerkennt, die die Kirche als von ihrem
Glauben und ihrem eigenen Selbstverstindnis untrennbar mit einem ab-
soluten Engagement festhalt und lehrt. Wiirde ein Theologe diese Vor-



Karl Rahner 214

aussetzung seines Dialogs von vornherein nicht akzeptieren, oder wiirde er
sie dadurch implizit oder explizit aufzuheben versuchen, dafl er der Kirche
zumutet, einfach seine eigene theologische Meinung als Revision des Glau-
bensverstindnisses und des Selbstverstindnisses der Kirche anzunehmen
oder als auf jeden Fall in ihr gleichberechtigt zu akzeptieren, dann wire,
ob man es weify und zugibt oder nicht, der Dialog zwischen dem Theologen
und der Kirche aufgehoben zugunsten eines theologischen Monologs, in
dem der Theologe nur noch seine eigene Meinung produziert und gelten
lafit. Die Kirche kann ein echter, aktiver und vom Meinen des einzelnen
Theologen als solchen unabhingiger Dialogpartner nur sein, wenn sie
nicht nur eine formale und abstrakte, in das Beliebige durch das indivi-
duelle Denken verwandelbare Grofie ist. Man kann nicht mit einem ande-
ren als von einem unabhingigen Dialogpartner ernsthaft reden, wenn die-
ser schlechthin alles und jedes Denkbare ohne jede absolut gesetzte Grund-
tiberzeugung zur Wahl und Diskussion stellen wiirde. Die wirkliche Dis-
kussion setzt in einem gewissen Sinn das Indiskutable voraus, selbst wenn
— wie in Metaphysik und Theologie — iber es selber geredet wird. Der
Umfang des Indiskutablen, das Boden, Horizont und Voraussetzung der
Diskussion ist, mag je nach dem Diskussionspartner sehr verschieden sein,
mag vielleicht in gewissen Féllen reduziert sein auf die indiskutable Uber-
zeugung, dafl Menschen miteinander fair und anstindig reden miissen.
Das dndert aber nichts an dem grundsitzlichen Prinzip, dafl jede Diskus-
sion theologisch und existentiell €inen Boden hat, der Voraussetzung
selbst noch dort ist, wo iiber ihn selbst geredet wird, und daf der Diskus-
sionspartner frei seine eigenen Voraussetzungen bestimmen kann, wofern
er sie nur deutlich bezeichnet und dem anderen Diskussionspartner mit-
teilt.

Die Voraussetzung eines innerkirchlichen Dialogs, also das absolut ge-
setzte Glaubens- und Selbstverstindnis der Kirche, unter dessen Voraus-
setzung ein innerkirchlicher Dialog in der und fir die Kirche zwischen ihr
und dem Theologen gefiihrt wird, nennt man in kirchlicher Sprache das
Dogma der Kirche. Man kann es ablehnen; man kann erkliren, man teile
es nicht, man wolle mit der Kirche unter dieser Voraussetzung nicht reden,
aber man kann dann keinen innerkirchlichen Dialog fithren, man hat ohne
diese Voraussetzung keinen wirklich von einem selbst unabhingigen Part-
ner. Denn man will einen christlich theologischen Dialog fithren und
schreibt sich gleichzeitig das von niemand anderem in Frage zu stellende
Redht zu, zu bestimmen, was christlich ist. Dann aber monologisiert man
oder fihrt jenen Dialog, der zwischen allen Menschen besteht oder beste-
hen sollte und in dem es keine worthafl angebbaren, als Grundlage des
Dialogs angenommenen Voraussetzungen mehr gibt. Man fiihrt also einen



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 215

in etwa christlichen Monolog oder einen blofl humanen Dialog. Die Kirch-
lichkeit der Theologie setzt also die Akzeptation des Dogmas der Kirche
voraus, und ein wirklicher Dialog mit einem von einem selbst unabhangi-
gen Dialogpartner ist nur dann vorhanden, wenn man die Kirche selbst
bestimmen 14f3t, was sie als ihr Dogma festhalt. Damit ist nicht geleugnet,
daf iiber das Dogma der Kirche selbst dieser Dialog gefihrt werden
kénne und miisse. Denn auch das Dogma der Kirche steht in der Geschichte,
nimmt in dieser Geschichte eine immer neue Gestalt an, muf} immer neu
und zeitgerecht ausgesagt werden, ja behilt seine Bleibendheit, ohne zur
unverstandenen Formel abzusinken, nur in diesem Wandel. Eine, ja eine
notwendige Weise dieses Wandels ist nach dem, was schon gesagt wurde,
gerade der Dialog der Kirche mit dem Theologen als dem Reprasentanten
der neuen Frage- und Verstehenshorizonte, in denen sich das bleibende
Dogma der Kirche neun verstehen und aussagen mufi. Aber nochmals: Eben
dieser Dialog, der in der Hoffnung einer immer neuen Verséhnung zwi-
schen dem individuellen und kollektiven Bewufitsein gefiihrt wird, ist nur
dann nicht zugunsten eines theologischen Monologs aufgegeben, wenn das
indiskutable Glaubens- und Selbstverstindnis der Kirche auch als die
eigene Voraussetzung des Theologen fiir seinen Dialog angenommen ist.
Er muf} sich das Fremde gewiff immer neu anverwandeln, soll es sein
Glaube werden, aber er nimmt das Fremde nur an, wenn er wirklich den
Mut hat, dem Fremden als solchem Macht iiber sich zu gewéhren.

Ich sollte von der neuen Kirchlichkeit der Theologie sprechen. Vielleicht
habe ich nur von ihrer alten Kirchlichkeit gesprochen. Aber sie kommt mir,
und zwar auch in der niichternen und oft tristen Alltédglichkeit kirchlicher
Theologie, durchaus als immer neue vor. Die sogenannte kirchliche Ge-
bundenheit der katholischen Theologie wird vom wirklich katholischen
Theologen trotz allem, was er so erlebt und erfdhrt, immer wieder als ein
Moment an jenem archimedischen Punkt erfahren, der auflerhalb der eige-
nen Subjektivitit, wenn auch von dieser und nur von ihr ergreifbar, liegt
und der es allein ermoglicht, jene gefahrlichste Selbstentfremdung zu
iiberwinden, in der man in seiner eigenen Individualitit und deren Belie-
bigkeit verfangen ist. Nochmals: Das kann der nicht verstehen, dem von
vornherein seine eigene Meinung wichtiger und wahrer zu sein scheint als
die eines anderen, als die einer Gemeinschaft, und der das Gewinnen seiner
eigenen Eigentlichkeit auch im letzten noch durch einen Widerspruch zu
einer Gemeinschaft allein fiir moglich hilt. Aber diese Haltung ist nicht
meine und nicht die der katholischen Theologie. Und ich meine auch nicht,
daf} eine solche Haltung eine echte Zukunft hat. Ich weiff, daf man mit
solchen Argumenten durch die Feststellung, mit welchen Bataillonen
Gott und die Zukunft kdmpfe, sehr vorsichtig sein mufl. Aber ich bin den-



Karl Rahner 216

noch der Uberzeugung, dafl diese eben skizzierte Grundhaltung, die mit
einer katholisch kirchlichen Theologie unvereinbar und das letzte Pathos
des Widerspruchs gegen die Kirchlichkeit der Theologie ist, eigentlich doch
die Haltung eines europiischen Spétindividualismus ist, der auf weitere
Sicht gesehen im Sterben liegt.

Gewifl mufl die Kirche ein unter schrecklichen Schmerzen gewonnenes
Bleibendes in diesem neuzeitlichen Individualismus verteidigen: die Frei-
heit des Gewissens, und zwar auch dort, wo es sich gegen die Kirche selber
wendet, nicht blofl aus einer biirgerlichen Toleranz, die der Kirche von
auflen her aufgezwungen ist, sondern aus zutiefst christlichen Motiven
selbst. Aber wenn wir einer hoher sozialisierten Gesellschaft entgegen-
gehen, wenn diese dennoch eines gemeinsamen Ethos nicht entraten kén-
nen wird, soll sie nicht zu einer materialistischen Technokratie entarten,
dann wird ~ von aller Kirche zunachst abgesehen — eine Gesellschaft der
Zukunft vor die Frage gestellt sein, wie sie dieses gemeinsame Ethos als
verbindlich fiir alle ihre Glieder fordern kann, ohne darum die echte Frei-
heit des Einzelnen zugunsten einer gesellschaftlichen Zwangsideologie
und Zwangsindoktrination aufzuheben oder zu gefihrden, wie sie
eine Wahrheit haben kann, die frei macht und frei sein 148t, ohne den
Menschen in die leere Beliebigkeit zu verstofien, in der der Finzelne und
die Gesellschaft nicht leben konnen. Diese Frage, die sich fiir die Gesell-
schaft im allgemeinen aufs neue stellen wird, wenn sie einmal die un-
reflektierten Selbstverstindlichkeiten eines traditionellen Ethos ganz auf-
gezehrt haben wird, wird eigentlich schon immer gestellt und ihre Beant-
wortung schon immer eingeiibt, wo kirchliche Theologie am Werk ist, die
die je eigene und personal verantwortete ist, ohne zu meinen, sie kénne
dies nur sein, wo sie sich von der Kirche und ihrem verbindlichen Glauben
emanzipiert. Weil die Zukunft, natiirlich transponiert auf ein anderes
Niveau, die Frage nach der Gesellschaftlichkeit der Wahrheit neu stellen
wird, ist die alte Frage nach der Kirchlichkeit der christlichen Wahrheit

immer noch eine neue Frage.





