
Die neue Kirchlichkeit der Theologie 

Statt eines Selbstporträts 

Karl Rahner SJ, Münster/München 

Sie haben mich gebeten, im Rahmen der Evangelischen und Katholischen 
Studentengemeinde innerhalb der Reihe •Theologische Porträts" einen 
Vortrag zu halten. Wenn man diese Reihe in ihrer Thematik voll respek- 
tieren wollte, dann müßte ich - und so war es auch ursprünglich von den 
Veranstaltern dieser Reihe gedacht - ein Selbstporträt entwerfen. Denn 
ich wurde ursprünglich eingeladen, nicht um als Theologe über einen 
anderen Theologen, sondern über meine eigene Theologie zu sprechen. 
Das wollte ich aber nicht tun. Nicht nur darum nicht, weil ein vernünftiger 
Mensch im allgemeinen nicht gern vor einem größeren Kreis über sich sel- 
ber spricht, sondern weil mir meine Theologie, wenn es eine solche gibt 
und insofern sie gerade meine ist, gar nicht sonderlich interessant vor- 
kommt. Denn ich bin der Meinung, daß eine Theologie erst dann wirk- 
lich interessant ist und im wahren Sinn ihr eigentliches Wesen findet, 
wenn sie gerade nicht die eigene Theologie eines einzelnen Theologen, 
sondern ein Beitrag zur Theologie der Kirche, wenn sie kirchliche Theolo- 
gie, d. h. ein Moment an jenem Vorgang ist, in dem die Kirche das in ihr 
gesprochene Wort Gottes dadurch besser zu hören versucht, daß sie mit 
allen Mitteln und von allen Verstehenshorizonten aus, die einem Men- 
schen zur Verfügung stehen, nochmals auf das reflektiert, was sie schon 
gehört hat, und so Theologie treibt. Ich möchte also über die neue Kirch- 
lichkeit der Theologie sprechen. Neu daran ist vermutlich natürlich nur, 
daß das alte Problem, das im Lauf der Geschichte der Kirche seit den Zei- 
ten des Gnostizismus bis heute immer wieder gestellt wurde, nach meiner 
Meinung heute - wenigstens bei uns Katholiken - eine neue Schärfe und 
Dringlichkeit erhält. Ein solches Thema hat mit einem Selbstporträt eines 
Theologen höchstens insofern etwas zu tun, als er, wenn er die Theologie 
um der Sache willen treibt, in etwa unvermeidlich auch sich selbst vor- 
stellt. Diesbezüglich ist hier höchstens noch zu bemerken, daß die entschei- 
denden Themen eines Theologen natürlich andere sind als die Kirchlich- 
keit seiner Arbeit und man sich so also nicht nur indirekt, sondern auch 
bloß sehr teilweise vorstellt. Aber, wie gesagt, das ist ja unerheblich. 

Ich will das Thema der neuen Kirchlichkeit der Theologie an einem 
sehr bescheidenen und subjektiven Punkt beginnen lassen. Ich setze natür- 
lich in etwa voraus, daß es so etwas wie Theologie gibt und sinnvoll geben 



Karl Rahner 206 

kann. Ob das, was Theologie ist, Wissenschaft genannt werden soll, ist für 
die Frage der Möglichkeit und Bedeutsamkeit der Theologie nicht von 
grundlegender Bedeutung und hängt davon ab, was man unter Wissen- 
schaft versteht, also von einer Frage, die eine einzelne Wissenschaft selber 
gar nicht beantworten kann. Es sei hier also einfach Möglichkeit und Sinn- 
haftigkeit von Theologie überhaupt und von christlicher Theologie im be- 
sonderen vorausgesetzt. 

Ich beginne mit dem Satz, daß mir die eigene Meinung, insofern sie ge- 
rade die eigene im Unterschied von der anderer ist, nicht sonderlich wich- 
tig und bedeutsam zu sein scheint. Natürlich weiß ich, daß ich im Willen, 
zur Sache selbst zu kommen, die mit meiner Meinung über sie nicht einfach 
identisch ist (und das setze ich auch für den Bereich des Glaubens und der 
Theologie voraus), mich und meine Meinung nicht einfach überspringen 
kann. Ich habe ja die Sache, um die es immer geht, nur in meiner Erfah- 
rung, in meiner eigenen Meinung, aus der ich nicht ausbrechen kann, die 
ich selber in intellektueller Redlichkeit, so gut ich vermag, vor mir und 
vor anderen verantworten muß, zu der ich mich selber entscheide, die ich 
selber und kein anderer zum Gesetz meines Lebens erheben kann. Aber 
wenn ich so die Meinung als meine nicht überspringen kann, wenn die 
Sache selbst und das Gemeinsame nicht außerhalb der Meinung, insofern 
sie meine ist, gefunden werden kann, weil das Subjekt sich selbst nie ent- 
fliehen kann, dann ist doch darin noch einmal mir selber eben gerade die- 
ses eine Ganze nicht interessant, insofern es die Erscheinung meiner Sub- 
jektivität ist, sondern insofern sich darin das zeigt und zeigen kann, was 
die Sache selber und was das ist, was allen gemeinsam ist. Selbst die Sub- 
jektivität ist nur interessant, insofern sie auch in etwa mitteilbar ist oder 
als ein Objektives noch einmal schweigend und vorbehaltlos vom Subjekt 
angenommen und durch seine eigene Geschichte durchgetragen wird. Ich 
gehe (etwas genauer und alltäglicher gesagt) immer davon aus, daß ich 
mich grundsätzlich und im ganzen nicht für gescheiter und redlicher halten 
kann als die anderen. Ich nehme zwar für mich im Einzelfall das Recht in 
Anspruch, sachlicher, weitblickender, gescheiter zu sein als ein bestimmter 
anderer, der mir mit seiner Meinung begegnet, aber ich tue auch dies nur, 
weil ich allen - grundsätzlich wenigstens -Verstand und Redlichkeit zubil- 
lige und darum auch mir, und nicht deswegen, weil ich meine Subjektivität 
als solche in ihrem Meinen bevorzuge. Ich bin der Meinung, daß ich immer 
gegen meine eigene Subjektivität in meinem Meinen höchst kritisch und 
mißtrauisch zu sein habe, weil man sich selber am schwersten wirklich 
objektivieren kann und so grundsätzlich der Gefahr der Selbsttäuschung 
radikaler ausgesetzt ist als der Täuschung durch andere und deren Mei- 
nung. 



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 207 

Eine solche Position setzt natürlich die Überzeugung voraus, daß die 
Sache selbst und so das Gemeinsame uns nicht hoffnungslos entzogen ist in 
sich selbst und seiner gegenseitigen Mitteilbarkeit, daß wir - wenn über- 
haupt - die gemeinsame Sache, aber wirklich sie selber, nur in Subjektivi- 
tät besitzen und erwerben können. Gehen wir aber einmal von dieser Po- 
sition aus, die sich selbst immer wieder setzt, wenn wir miteinander zu re- 
den beginnen, dann scheint es mir selbstverständlich, daß mir grundsätz- 
lich die Meinung des anderen ebenso wichtig sein muß wie meine eigene, 
ja daß mir meine eigene Meinung als gerade wirklich für mich gültige nur 
interessant sein kann in einer dauernden Auseinandersetzung und Inein- 
andersetzung mit der Meinung anderer, daß mit anderen Worten gerade 
je meine Wahrheit wirklich nur meine wird, wenn in einem dauernden 
gegenseitigen Nehmen und Geben die Subjektivität in Interkommunika- 
tion mit anderen und deren Wahrheit lebt. Wahrheit, die nur die je meine 
sein wollte, wäre die Hölle absoluter Einsamkeit, in der das Subjekt zu sich 
allein verdammt wäre. Die je meinige Wahrheit, die das Subjekt sich sel- 
ber wahrhaft gibt, indem es sie von bloßer solipsistischer Subjektivität be- 
freit, existiert nur im bleibenden Dialog, der selbst wieder nur geschehen 
kann in einem letzten Vertrauen, daß wir nicht einfach und schlechthin 
uneins sind, sondern gemeinsam eine Wahrheit suchen, die wir im Voll- 
zug unseres Daseins schon gemeinsam besitzen, auch wenn wir es in der 
begrifflichen Reflexion, in der wir nur miteinander reden können, noch 
nicht wissen. Selbst der erbittertste Streit der Meinungen, dem man nicht 
ausweichen darf, bloß um Ruhe zu haben, setzt noch einmal eine geheim- 
nisvollere, tiefere Einheit voraus. Sonst brauchte man den Dialog gar nicht 
zu beginnen; er hätte keinen Boden, auf dem er überhaupt geführt wer- 
den könnte. 

Das gilt im allgemeinen von der Wahrheit, die den Menschen als sol- 
chen betrifft und somit über eine rein partikuläre Feststellung regionaler 
Sachverhalte hinausgeht, um die sich die empirischen Wissenschaften küm- 
mern. Das gilt aber auch vor allem dort, wo der Mensch sich seine letzte 
Wahrheit sagen oder wo er sie empfangen will, also dort, wo es sich um 
die Wahrheit der Religion oder des Glaubens handelt, wobei es hier jetzt 
nicht darauf ankommt, ob man die gemeinte Wahrheit die der Religion 
oder die des Glaubens oder wie immer nennen mag. Auf diesem Gebiet, 
das das Ganze und Umfassende und nicht noch einmal in eine höhere Ord- 
nung Eingliederbare ist, kann die Wahrheit am allerwenigsten die bloß 
subjektive sein, die man in einem solipsistischen Individualismus findet. 
•Weltanschauung" (wenn man das Gemeinte einmal so ungenau bezeichnen 
darf) kann am wenigsten das einfach auf eigene Rechnung und Gefahr 
Zusammengedachte sein. Denn sie bezieht sich auf den Menschen als gan- 



Karl Rahner 208 

zen, und dieser existiert nur in einer echten Interkommunikation mit an- 
deren. Er hat sich im Vollzug seines Daseins nur, indem er sich den ande- 
ren - sich selber wagend - öffnet und anvertraut, und darum kann auch 
seine Selbstinterpretation, die als totale, so sie richtig ist, Religion und 
mindestens Gläubigkeit ist, nur im Akt dieser sich selber wagenden Inter- 
kommunikation geschehen. Religion, die von vornherein nur die eigene 
sein wollte, und die diese Haltung auch dann noch nicht überwunden 
hätte, wenn die eigene Meinung Herrschaft über die anderen gewinnen 
wollte, ist notwendigerweise das Beliebige, das eigentlich auch für einen 
selbst uninteressant sein müßte. Kann aber diese Wahrheit nur in der 
offenen Interkommunikation mit den anderen bestehen, dann impliziert 
sie auch als die eigene immer das gute Fremde der anderen, so hart und 
scheinbar unassimilierbar dies auch zunächst erscheinen mag, dann darf 
nicht vergessen werden, daß diese Interkommunikation, wo sie echt ange- 
nommen wird, so wie sie wirklich ist, notwendig auch ein Element des 
eigentlich Gesellschaftlichen, des Institutionellen, des gesellschaftlich Ver- 
faßten einschließt. Sonst bliebe solche Interkommunikation im letzten doch 
in der Sphäre des rein Privaten stecken, bliebe immer noch ausgeliefert 
dem Belieben des individualistischen Einzelnen. Der andere wäre ohne 
alles Institutionelle für je mich doch nur da, soweit ich es gestatten würde, 
ihn nach meinem Belieben zuließe und ihn so doch wiederum nur als Mo- 
ment meiner eigenen Subjektivität verstünde. Wahrheit hat dort, wo sie 
den Menschen als solchen meint, von vornherein und notwendig etwas mit 
Institution zu tun, insofern diese in einem natürlich noch sehr weiten Sinne 
des Wortes jene Wirklichkeit darstellt, durch die der andere eine reale 
Bedeutung für mich schon hat, ohne zuvor durch mein freies Belieben zu- 
gelassen und akzeptiert sein zu müssen. Natürlich kann die Wahrheit, die 
in der von mir nicht verfügten Institutionalität fordernd an mich heran- 
tritt, nur die meine werden, wenn ich sie nicht nur im Widerspruch zu ihr 
und unter Protest dulde, sondern auch annehme, sie in meine eigene Frei- 
heit und Entscheidung hineinlasse. Aber das ändert nichts daran, daß die 
Wahrheit, die die ganze und echte für mich sein soll, auch als die der an- 
deren auftreten muß, und daß sie eine echte Freiheit und Unmanipulier- 
barkeit gegenüber meinem eigenen Belieben nur dann hat, wenn sie über 
eine (in dem genannten, weiten Sinn gemeinte) Institutionalität verfügt, 
durch die sie wirklich auch real und nicht nur in dem idealen Gelten an 
sich von mir unabhängig da ist. 

Es soll mit diesem eben nur angedeuteten Ansatz für das Verständnis 
der wesenhaften Kirchlichkeit der Theologie nicht gesagt werden, daß da- 
mit schon die eigentliche Kirchlichkeit erreicht ist. Es ist damit nur eine ge- 
wisse formale und transzendentale Voraussetzung dafür angezeigt. Die 



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 209 

eigentliche Kirchlichkeit der Theologie hat natürlich noch inhaltliche Be- 
stimmungen, die von der Theologie selbst genauer entwickelt werden müs- 
sen. Wollte man das tun, müßte man sprechen von der •Gnade" des Glau- 
bens als der Gnade radikalster Interkommunikation unter Menschen von 
Gott her, müßte man handeln von dem Christusereignis als der eschatolo- 
gisch unüberbietbaren und siegreichen Erscheinung der Selbstmitteilung 
Gottes an die Welt, müßte man auch in diesem Zusamenhang von Tod 
und Auferstehung Christi sprechen, müßte man genauer sagen, was Kirche 
als Gemeinschaft des einen Bekenntnisses zu dieser eschatologischen ge- 
schichtlichen Erscheinung der absoluten Selbstmitteilung Gottes an die Welt 
bedeutet. Das alles kann hier natürlich nicht geschehen. Wir bleiben bei 
diesem eben angedeuteten Ausgangspunkt für ein Verständnis der Kirch- 
lichkeit der Theologie. 

Sie bedeutet in unserem Zusammenhang, daß es für die Theologie des 
Einzelnen eine konkrete, von ihm unabhängige, aktiv handeln könnende 
Instanz geben muß, der er sich stellt, der er in freier Glaubensentscheidung 
einen wirklichen, bestimmenden Einfluß auf sein theologisches Denken 
einräumt, mit der er in einem dauernden gegenseitigen Dialog steht, und 
zwar so, daß sein theologisches Denken wirklich nicht bloß ein Selbstge- 
spräch mit den eigenen Gedanken wird. Für ein katholisches Verständnis 
ist es (von allem genaueren Theologischen abgesehen) schon von diesem 
angedeuteten Ansatz her eigentlich selbstverständlich, daß der Partner 
des Dialogs, in dem die Wahrheit gegeben sein kann, nicht einfach bloß das 
geschriebene Buch der Schrift als solches sein kann. Ein Buch muß ge- 
schichtlich und (in unserem Fall) existential interpretiert werden. Das 
aber, was so als Interpretation für den Leser gewonnen wird, ist sowohl 
im Vorgang der Interpretation als auch im Resultat eben dann doch nur 
die Meinung des Interpreten und wird vielleicht in einem idealen, aber 
gewiß nicht realen Sinn nochmals vom Buch selber zur Verantwortung ge- 
zogen. Mit einem Buch als Anlaß kann man einen Monolog, aber mit ihm 
als solchen allein keinen Dialog führen. Es wird gelesen, aber für sich 
allein spricht es nicht. Es kann eine unersetzliche Funktion in einem sol- 
chen Dialog haben, aber es kann ihn für sich allein nicht tragen. Es kann 
ein unersetzliches Mittel für aktives Reden der Kirche in diesem Dialog 
sein, Vermittlung des Dialogs, aber nicht eigentlicher Dialogpartner. 
Wollte man in diesem Zusammenhang bloß rekurrieren auf das Zeugnis 
des Geistes, der in der Schrift und durch sie hindurch spricht, würde man 
etwas sagen, das in sich durchaus richtig ist und in aller christlichen Theo- 
logie anerkannt wird, auch in der katholischen; aber man würde noch nicht 
bei der Frage stehen, wo der eigentliche Dialog in der Dimension des 
Menschlichen als solchen bleibt, der für die Theologie doch unersetzlich ist. 



Karl Rahner 210 

Die aktive institutionelle andere, auf midi je zukommende Seite dieses 
theologischen Dialogs kann gewiß nicht den Geist ersetzen, aber dieser 
Geist wird samt der Schrift nur dann eine aktiv handelnde Gegeninstanz 
zu dem je eigenen theologischen Meinen bilden, wenn er sich in der in- 
stitutionell verfaßten Gemeinschaft, Kirche genannt, zur Geltung bringt. 

Auch der Areopag der Theologen als solcher, die Diskussion der Theo- 
logen, konstituiert diese echte dialogische Situation für sich allein noch 
nicht. Er ist das Forum der Frage, des notwendigen Streites, der immer 
erneuten Bezweiflung, der immer erneuten Geltendmachung der je neuen 
Situation, innerhalb derer die Botschaft des Christentums neu bedacht 
werden muß, aber nicht das Forum, auf dem Entscheidungen fallen, Be- 
kenntnis und nicht nur Theologie als immer erneute Frage gebildet wird. 
Vielleicht muß an diesem Punkte etwas noch ausdrücklicher gesagt wer- 
den, was bisher vielleicht zu implizit geblieben ist. Denn Theologie mag 
das immer neu fragende Bedenken des Wortes sein, das als Bekenntnis 
und Entscheidung in der Kirche gegeben ist. Aber sie bleibt auch so noch 
einmal an das Bekenntnis selbst verwiesen, sie bedenkt es, sie schafft es 
aber nicht durch sich allein aus der Fraglichkeit heraus, die sie repräsen- 
tiert und immer neu gegenwärtig macht. Das, was die Theologie immer 
neu sucht, sucht sie als das immer auch schon Gefundene, weil die Wahr- 
heit des Menschen als ganze im Unterschied zu Teilfragen und partiku- 
lären Antworten immer schon gegeben sein muß, soll sie immer neu frag- 
würdig erscheinen und gefunden werden. Für die christliche Theologie 
ist diese immer schon gegebene Wahrheit, die die Theologie in Frage 
stellt und reflektiert, gegeben im Bekenntnis der Kirche. Der aktive, insti- 
tutionell verfaßte und so real handlungsfähige Partner in diesem Dialog 
der Theologie ist die institutionell verfaßte Kirche, und diese nicht gedacht 
bloß in ihrem formalen Anspruch als solchem, sondern mit ihrem Be- 
kenntnis, das nicht nur Frage, sondern auch Antwort ist, und zwar so sehr, 
daß sehr oft die Antwort erst die Frage, mit der sie nur leben kann, her- 
vorruft. Dieses Bekenntnis, mit dem in Einheit die institutionell verfaßte 
Kirche aktiv handelnder Dialogpartner des Theologen wird, steht gewiß 
mitten drin in der Geschichte, es ist nicht die ein für allemal gesagte For- 
mulierung, die nur monoton zu wiederholen wäre. Aber wenn dieses Be- 
kenntnis wirklich echt in der Geschichte steht und sich darum von sich aus 
immer nach vorn in die Zukunft überholen will, ist es ein Bekenntnis, das 
dort, wo es wirklich mit einem absoluten Engagement vollzogen wurde, 
nicht nach rückwärts revidiert werden kann, sondern als Gesetz, nach dem 
man angetreten ist, auch für die Zukunft gültig bleibt. Dieses Bekenntnis, 
mit dem die Kirche als aktiver, vom Theologen wirklich unabhängiger 
Dialogpartner dem Theologen entgegentritt, muß somit immer neu be- 



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 211 

dacht werden in der Theologie; es bleibt aber und wandelt sich, um zu 
bleiben. 

Von diesen, nur sehr kurz und unvollkommen angedeuteten Ausgangs- 
positionen her sei es gestattet, wenn auch mit einem gewissen Sprung und 
Kurzschluß, einiges Konkretere über die Kirchlichkeit der katholischen 
Theologie zu sagen, so wie sie von einem katholischen Theologen von 
heute gesehen wird, wenn er schon oder noch von heute ist. 

Auch katholische Theologie ist nicht nur die Repetition und schulmäßige 
Analyse dessen, was von der institutionell verfaßten Kirche und somit von 
ihrem Lehramt mit - freilich sehr gestufter - Verbindlichkeit als Bekennt- 
nis dieser Kirche vorgetragen wird. Die Theologie hat diesem Lehramt 
gegenüber gewiß auch eine kritische Funktion, sie befragt diese Lehre im- 
mer wieder daraufhin aufs neue, was dieses Bekenntnis eigentlich sagen 
wolle, sie konfrontiert diese kirchliche Lehre immer aufs neue mit all den 
Fragen, Verstehenshorizonten und Erkenntnissen, die eine sich immer 
wandelnde geschichtliche Situation des Geistes des Menschen mit sich bringt. 
Die Theologie ist somit eine unerläßliche Voraussetzung für die lebendige 
Geschichtlichkeit und weitere Geschichte des Glaubens der Kirche und 
ihres Bekenntnisses. Dies ist zumal für die katholische Theologie der Fall, 
da ja das Selbstverständnis des katholischen Glaubens die Überzeugung 
einschließt, daß es eine Pluralität menschlicher Erkenntnisse gibt, die auch 
für den Glauben als solchen von Bedeutung ist, einen Pluralismus, der 
nicht einfach von der Kirche selbst verwaltet wird. Gerade wenn nach ka- 
tholischem Glaubensverständnis die sogenannten profanen Erkenntnisse 
nicht von vornherein so sind und verstanden werden, daß sie überhaupt 
kein Verhältnis zur Glaubensaussage haben, wenn diese profanen Er- 
kenntnisse vielmehr als solche den Glauben anfordern und bedrohen kön- 
nen und doch nicht einfach unter der Herrschaft der Kirche stehen, dann 
hat die Theologie als Sachwalterin solcher profaner Erkenntnisse vor der 
Kirche immer den Auftrag zu einem offenen Dialog mit der Kirche und 
ihrem Bekenntnis selbst. Sie spricht nicht nur von der Kirche her, sondern 
auch auf sie zu, so daß von ihrem formalen Wesen her trotz ihrer wesent- 
lichen Kirchlichkeit, das heißt trotz ihrer Bezogenheit auf das Bekenntnis 
der Kirche, aus welchem Verhältnis sie nie austreten kann, ohne selbst zu 
sterben, ein wirklich dialogisches Verhältnis zur Kirche und ihrem Be- 
kenntnis besteht. 

Der Theologe hat also, wenn er seinem Auftrag gerecht werden soll, 
trotz aller Kirchlichkeit der Kirche gegenüber auch die Rolle des Kritikers, 
dessen, der einen schöpferischen Unfrieden stiftet, der das Unversöhnte 
erst einmal beibringen muß, um es zu versöhnen. Der Theologe ist nicht 
nur der Sachwalter des Bekenntnisses der Kirche vor der Welt, sondern 



Karl Rahner 212 

auch der Sachwalter der Welt mit ihrer immer in Bewegung seienden Er- 
kenntnis und Tat vor der Kirche. Er kann also, gerade um eine kirchliche 
Theologie zu treiben, nicht einfach und in jedem Fall Konflikte mit der 
Kirche und ihrem Lehramt vermeiden wollen. Er muß der Kirche unbe- 
quem sein wollen und zwar als Träger jener Unruhe und jener permanen- 
ten Revolution, in der unter Schmerzen und Finsternissen das bleibende 
Bekenntnis der Kirche sich im Laufe der Geschichte immer neu präsent 
setzt. Das alles ist unter der Voraussetzung eines wirklichen, von der Kir- 
che nicht noch einmal gesetzten, sondern von ihr vorgefundenen Pluralis- 
mus religiös und weltanschaulich relevanter und doch nicht von der Wort- 
offenbarung als solcher selber gegebener Erkenntnisse - unter der Voraus- 
setzung einer gnoseologisch konkupiszenten Situation (wenn wir das Ge- 
meinte einmal so nennen dürfen) - eigentlich selbstverständlich, wenn auch 
über das genauere Wesen dieser Situation möglicher Konflikte dadurch 
noch keine exakte Vorentscheidung gefällt wird und von vornherein klar 
sein müßte, daß ein echter Konflikt ja dann gar nicht besteht und ausge- 
halten wird, wenn er durch ein absolutes Nein zum Dialogpartner Kirche 
und ihrem Bekenntnis aufgehoben ist. 

Es kann hier dieser Aspekt des Dialogs des Theologen mit seiner Kirche 
nicht genauer konkretisiert werden, weil das zu weit führen würde. Daß 
eine solche Konfliktsituation selbst sich wieder wesentlich abwandelt, je 
nachdem mit welchen - mit wesentlich verschiedenem Glaubensengagement 
vorgetragenen - kirchlichen Lehren der Theologe konfrontiert wird, 
ist selbstverständlich. Aber auch nach katholischem Verständnis der Theo- 
logie hat der Theologe unter Umständen das Recht und die Pflicht, seine 
Diskrepanz zu einer zwar kirchenamtlichen, aber nicht mit einem absolu- 
ten Engagement der Kirche selbst vorgetragenen Lehre der Kirche anzu- 
melden und seine Auffassung in einer Weise zu vertreten, die sowohl sei- 
nem Willen zur kirchlichen Effizienz seiner Meinung als auch der Auf- 
rechterhaltung seines Dialogs mit dem Lehramt der Kirche und seinem 
Respekt vor der Lehre des Lehramtes gleichzeitig gerecht wird. 

Wir können und wollen natürlich hier jetzt nicht all die Regeln entwik- 
keln, die in der sogenannten Fundamentaltheologie für solche Fälle einer 
Diskrepanz zwischen dem Theologen und dem kirchlichen Lehramt behan- 
delt werden. Man kann solche Regeln leicht und billig eines formalen Ju- 
ridismus bezichtigen. Aber dort, wo man einer Meinung eine gesellschaft- 
liche Bedeutung und Effizienz zubilligt und gleichzeitig die Einheit einer 
Gesellschaft sich nicht schlechterdings außerhalb der Wahrheit und eines 
verbindlichen Ethos denken kann, kann man solche Fälle von Diskrepanz 
und Konflikt nicht einfach von vornherein dadurch aus der Welt schaffen, 
daß man erklärt, die eigene Meinung gehe diese Gesellschaft überhaupt 



Die neue Kirchlichkeit der Theologie 213 

nichts an, und umgekehrt sei es auch so. Würde man dies nämlich tun, 
dann würde die eigene Erkenntnis mindestens als solche auf das Faktum 
einer bloßen Innerlichkeit und einer beliebigen Meinung reduziert; die 
Gedanken wären zwar frei, aber im Raum einer Freiheit, der mit dem 
Raum der auch gesellschaftlichen Realität nichts mehr zu tun hätte. Man 
kommt also im allgemeinen und somit auch in der Kirche nicht daran vor- 
bei, Regeln zu entwickeln, die den nicht von vornherein zugunsten der 
einen oder anderen Seite bereinigten Konflikt in einem Dialog so leiten, 
daß der Dialog nicht selber schon zerstört ist. Es sei nur im Vorbeigehen 
und um Mißverständnisse zu vermeiden darauf aufmerksam gemacht, daß 
solche Regeln natürlich sehr verschieden sein müssen, je nachdem, ob es 
sich um die bürgerliche Gesellschaft handelt, in der man zwangsläufig Mit- 
glied sein muß, oder um eine freie Gesinnungsgemeinschaft, der man 
nicht angehören muß, wie die Kirche. Weil man im ersten Fall nicht aus- 
scheiden kann, müssen solche Regeln mehr Freiheit gewähren und radi- 
kalere Konfliktfälle bei Aufrechterhaltung des innergesellschaftlichen 
Dialogs einkalkulieren als im zweiten Fall, in dem man seine Freiheit der 
Überzeugung bewahren kann auch durch Ausscheiden aus der Gemein- 
schaft, in diesem Fall der Kirche, und durch den Abbruch eines eigentlich 
innerkirchlichen Dialogs. 

Es gibt also bei aller grundsätzlichen Kirchlichkeit der Theologie einen 
konfliktgeladenen Dialog zwischen der Theologie und der institutionell 
verfaßten Kirche mit ihrem Bekenntnis und ihrem Lehramt. Aber es gibt 
diesen Dialog wirklich als innerkirchlichen, und er soll ein innerkirchlicher 
sein. Er kann es auch nach katholischer Glaubensüberzeugung grundsätz- 
lich bleiben; denn durch diese Überzeugung wird auch der Fall nicht als 
unmöglich ausgeschlossen, daß sich ein Theologe schuldlos in der Über- 
zeugung finden kann, er widerspreche so absolut einem von der Kirche mit 
absolutem Engagement definitiv als gültig festgehaltenen Bekenntnissatz, 
daß unter dieser Voraussetzung der innerkirchliche Dialog aufgehoben 
und in einen Dialog verwandelt wird, der zwischen der Kirche und einem 
geführt wird, der nicht mehr dieser Bekenntnisgemeinschaft angehört, der 
draußen ist für die Kirche, obwohl er vielleicht noch bürgerlich zu ihr zählt 
und nicht eigentlich aus eigenem Entschluß aus ihr ausscheiden will. 
Wenn wir von diesem durchaus als möglich anerkannten Fall absehen, 
dann ist ein Dialog zwischen dem Theologen und dem Lehramt nur dann 
ein innerkirchlicher und die Theologie dieses Theologen eine kirchliche, 
wenn er in diesem Dialog diejenige Lehre der Kirche respektiert und für 
sich glaubend als verbindlich anerkennt, die die Kirche als von ihrem 
Glauben und ihrem eigenen Selbstverständnis untrennbar mit einem ab- 
soluten Engagement festhält und lehrt. Würde ein Theologe diese Vor- 



Karl Rahner 214 

aussetzung seines Dialogs von vornherein nicht akzeptieren, oder würde er 
sie dadurch implizit oder explizit aufzuheben versuchen, daß er der Kirche 
zumutet, einfach seine eigene theologische Meinung als Revision des Glau- 
bensverständnisses und des Selbstverständnisses der Kirche anzunehmen 
oder als auf jeden Fall in ihr gleichberechtigt zu akzeptieren, dann wäre, 
ob man es weiß und zugibt oder nicht, der Dialog zwischen dem Theologen 
und der Kirche aufgehoben zugunsten eines theologischen Monologs, in 
dem der Theologe nur noch seine eigene Meinung produziert und gelten 
läßt. Die Kirche kann ein echter, aktiver und vom Meinen des einzelnen 
Theologen als solchen unabhängiger Dialogpartner nur sein, wenn sie 
nicht nur eine formale und abstrakte, in das Beliebige durch das indivi- 
duelle Denken verwandelbare Größe ist. Man kann nicht mit einem ande- 
ren als von einem unabhängigen Dialogpartner ernsthaft reden, wenn die- 
ser schlechthin alles und jedes Denkbare ohne jede absolut gesetzte Grund - 
Überzeugung zur Wahl und Diskussion stellen würde. Die wirkliche Dis- 
kussion setzt in einem gewissen Sinn das Indiskutable voraus, selbst wenn 
- wie in Metaphysik und Theologie - über es selber geredet wird. Der 
Umfang des Indiskutablen, das Boden, Horizont und Voraussetzung der 
Diskussion ist, mag je nach dem Diskussionspartner sehr verschieden sein, 
mag vielleicht in gewissen Fällen reduziert sein auf die indiskutable Über- 
zeugung, daß Menschen miteinander fair und anständig reden müssen. 
Das ändert aber nichts an dem grundsätzlichen Prinzip, daß jede Diskus- 
sion theologisch und existentiell einen Boden hat, der Voraussetzung 
selbst noch dort ist, wo über ihn selbst geredet wird, und daß der Diskus- 
sionspartner frei seine eigenen Voraussetzungen bestimmen kann, wofern 
er sie nur deutlich bezeichnet und dem anderen Diskussionspartner mit- 
teilt. 

Die Voraussetzung eines innerkirdilidien Dialogs, also das absolut ge- 
setzte Glaubens- und Selbstverständnis der Kirche, unter dessen Voraus- 
setzung ein zVmerkirchlicher Dialog in der und für die Kirche zwischen ihr 
und dem Theologen geführt wird, nennt man in kirchlicher Sprache das 
Dogma der Kirche. Man kann es ablehnen; man kann erklären, man teile 
es nicht, man wolle mit der Kirche unter dieser Voraussetzung nicht reden, 
aber man kann dann keinen innerkirchlichen Dialog führen, man hat ohne 
diese Voraussetzung keinen wirklich von einem selbst unabhängigen Part- 
ner. Denn man will einen christlich theologischen Dialog führen und 
schreibt sich gleichzeitig das von niemand anderem in Frage zu stellende 
Recht zu, zu bestimmen, was christlich ist. Dann aber monologisiert man 
oder führt jenen Dialog, der zwischen allen Menschen besteht oder beste- 
hen sollte und in dem es keine worthaft angebbaren, als Grundlage des 
Dialogs angenommenen Voraussetzungen mehr gibt. Man führt also einen 



Die neue Kir Midikeit der Theologie 215 

in etwa christlichen Monolog oder einen bloß humanen Dialog. Die Kirch- 
lichkeit der Theologie setzt also die Akzeptation des Dogmas der Kirche 
voraus, und ein wirklicher Dialog mit einem von einem selbst unabhängi- 
gen Dialogpartner ist nur dann vorhanden, wenn man die Kirche selbst 
bestimmen läßt, was sie als ihr Dogma festhält. Damit ist nicht geleugnet, 
daß über das Dogma der Kirche selbst dieser Dialog geführt werden 
könne und müsse. Denn auch das Dogma der Kirche steht in der Geschichte, 
nimmt in dieser Geschichte eine immer neue Gestalt an, muß immer neu 
und zeitgerecht ausgesagt werden, ja behält seine Bleibendheit, ohne zur 
unverstandenen Formel abzusinken, nur in diesem Wandel. Eine, ja eine 
notwendige Weise dieses Wandels ist nach dem, was schon gesagt wurde, 
gerade der Dialog der Kirche mit dem Theologen als dem Repräsentanten 
der neuen Frage- und Verstehenshorizonte, in denen sich das bleibende 
Dogma der Kirche neu verstehen und aussagen muß. Aber nochmals: Eben 
dieser Dialog, der in der Hoffnung einer immer neuen Versöhnung zwi- 
schen dem individuellen und kollektiven Bewußtsein geführt wird, ist nur 
dann nicht zugunsten eines theologischen Monologs aufgegeben, wenn das 
indiskutable Glaubens- und Selbstverständnis der Kirche auch als die 
eigene Voraussetzung des Theologen für seinen Dialog angenommen ist. 
Er muß sich das Fremde gewiß immer neu anverwandeln, soll es sein 
Glaube werden, aber er nimmt das Fremde nur an, wenn er wirklich den 
Mut hat, dem Fremden als solchem Macht über sich zu gewähren. 

Ich sollte von der neuen Kirchlichkeit der Theologie sprechen. Vielleicht 
habe ich nur von ihrer alten Kirchlichkeit gesprochen. Aber sie kommt mir, 
und zwar auch in der nüchternen und oft tristen Alltäglichkeit kirchlicher 
Theologie, durchaus als immer neue vor. Die sogenannte kirchliche Ge- 
bundenheit der katholischen Theologie wird vom wirklich katholischen 
Theologen trotz allem, was er so erlebt und erfährt, immer wieder als ein 
Moment an jenem archimedischen Punkt erfahren, der außerhalb der eige- 
nen Subjektivität, wenn auch von dieser und nur von ihr ergreifbar, liegt 
und der es allein ermöglicht, jene gefährlichste Selbstentfremdung zu 
überwinden, in der man in seiner eigenen Individualität und deren Belie- 
bigkeit verfangen ist. Nochmals: Das kann der nicht verstehen, dem von 
vornherein seine eigene Meinung wichtiger und wahrer zu sein scheint als 
die eines anderen, als die einer Gemeinschaft, und der das Gewinnen seiner 
eigenen Eigentlichkeit auch im letzten noch durch einen Widerspruch zu 
einer Gemeinschaft allein für möglich hält. Aber diese Haltung ist nicht 
meine und nicht die der katholischen Theologie. Und ich meine auch nicht, 
daß eine solche Haltung eine echte Zukunft hat. Ich weiß, daß man mit 
solchen Argumenten durch die Feststellung, mit welchen Bataillonen 
Gott und die Zukunft kämpfe, sehr vorsichtig sein muß. Aber ich bin den- 



Karl Rahner 216 

noch der Überzeugung, daß diese eben skizzierte Grundhaltung, die mit 
einer katholisch kirchlichen Theologie unvereinbar und das letzte Pathos 
des Widerspruchs gegen die Kirchlichkeit der Theologie ist, eigentlich doch 
die Haltung eines europäischen Spätindividualismus ist, der auf weitere 
Sicht gesehen im Sterben liegt. 

Gewiß muß die Kirche ein unter schrecklichen Schmerzen gewonnenes 
Bleibendes in diesem neuzeitlichen Individualismus verteidigen: die Frei- 
heit des Gewissens, und zwar auch dort, wo es sich gegen die Kirche selber 
wendet, nicht bloß aus einer bürgerlichen Toleranz, die der Kirche von 
außen her aufgezwungen ist, sondern aus zutiefst christlichen Motiven 
selbst. Aber wenn wir einer höher sozialisierten Gesellschaft entgegen- 
gehen, wenn diese dennoch eines gemeinsamen Ethos nicht entraten kön- 
nen wird, soll sie nicht zu einer materialistischen Technokratie entarten, 
dann wird - von aller Kirche zunächst abgesehen - eine Gesellschaft der 
Zukunft vor die Frage gestellt sein, wie sie dieses gemeinsame Ethos als 
verbindlich für alle ihre Glieder fordern kann, ohne darum die echte Frei- 
heit des Einzelnen zugunsten einer gesellschaftlichen Zwangsideologie 
und Zwangsindoktrination aufzuheben oder zu gefährden, wie sie 
eine Wahrheit haben kann, die frei macht und frei sein läßt, ohne den 
Menschen in die leere Beliebigkeit zu verstoßen, in der der Einzelne und 
die Gesellschaft nicht leben können. Diese Frage, die sich für die Gesell- 
schaft im allgemeinen aufs neue stellen wird, wenn sie einmal die un- 
reflektierten Selbstverständlichkeiten eines traditionellen Ethos ganz auf- 
gezehrt haben wird, wird eigentlich schon immer gestellt und ihre Beant- 
wortung schon immer eingeübt, wo kirchliche Theologie am Werk ist, die 
die je eigene und personal verantwortete ist, ohne zu meinen, sie könne 
dies nur sein, wo sie sich von der Kirche und ihrem verbindlichen Glauben 
emanzipiert. Weil die Zukunft, natürlich transponiert auf ein anderes 
Niveau, die Frage nach der Gesellschaftlichkeit der Wahrheit neu stellen 
wird, ist die alte Frage nach der Kirchlichkeit der christlichen Wahrheit 
immer noch eine neue Frage. 




