
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Auf der Suche nach einer christlichen Welt-Spiritualität 

Die •Weltföderation der Gemeinschaften christlichen Lebens" 

Wer auf die unlängst erschienenen •Allgemeinen Grundsätze" der •Weltfödera- 
tion der Gemeinschaften christlichen Lebens" stößt, vermutet dahinter kaum die 
Marianischen Kongregationen (MC). Schon die äußere Form und Nomenklatur 
dieses Manifestes, vor allem aber sein Ideengut, stehen der Klischeevorstellung 
der MC diametral entgegen. Hier hat eine Erneuerung großen Stiles stattge- 
funden. 

Wie aus der Oberschrift dieses Beitrages ersichtlich, interessieren uns diese 
•Allgemeinen Grundsätze" erst an zweiter Stelle. Wir nehmen die erneuerte MC 
hier nur als Paradigma des heute so aktuellen Bemühens um eine christliche 
Welt-Spiritualität. Diese ist hier unser eigentliches Anliegen. 

Einleitende Bemerkungen 

Spiritualität ist heute in Gefahr, ein Modewort zu werden. Jedermann braucht 
es; im Vokabular hochtrabender Reden hat es keinen unbedeutenden Platz. Aber 
das ist wohl die Nebenwirkung einer an sich sehr begrüßenswerten Entwicklung. 
Die Spiritualität ist dabei, sich aus einem gewissen Getto zu befreien. Sie hat auf- 
gehört, das Reservat einer geistlichen Oberschicht zu sein. 

Tatsächlich war sie das früher. •Spirituäle" gab es nur in Priesterseminaren 
und Ordenshäusern. Darin verrät sich eine gewisse geistliche Klassengesellschaft. 
In ihr gibt es eine geistliche •Haute-volee", die religiös besser gestellt ist, die 
nach höheren Gesetzen lebt, die höheren Ansprüchen zu genügen sucht und ihre 
Privilegien und Reservate hat. Ihr stehen die •rüdes" gegenüber, die religiös we- 
niger bemittelt sind. Diese mögen schlecht und recht versuchen, die Gebote Gottes 
und der Kirche zu erfüllen, aber man kann bei ihnen nicht eigentlich von einem 
geistlichen Leben sprechen. Das müssen sie Berufeneren überlassen. 

Aus dieser Verengung sucht man heute die Spiritualität zu lösen. Man sieht in 
ihr mehr und mehr einen Anspruch, der allen wahren Christen gegenüber gilt. 
Warum sollten nicht Taufe und Firmung schon hinreichend Grundbedingungen 
dazu bilden? Ist nicht das Wesentliche aller Spiritualität die Einwohnung des 
Heiligen Geistes? Und haben nicht alle Glaubenden ihn empfangen? 

Diese Entwicklung geht noch in eine andere Richtung. Der geistliche Stand 
faßte bis vor kurzem seine Gottgeweihtheit und Gottgehörigkeit als mehr oder 
weniger radikale Absage an die Welt auf. Dahinter stand irgendwie die Vor- 
stellung, Gott und Welt konkurrierten miteinander: Man kann nicht beiden die- 



Aus dem Leben der Kirche 218 

nen. Will man sich Gott ganz zuwenden, muß man der Welt den Rücken kehren, 
und umgekehrt: wer sich für die Welt engagiert, tut es auf Kosten der Ehre Got- 
tes. Das ideale geistliche Leben lebt man demnach in der Abgeschiedenheit und 
Zurückgezogenheit von der Welt. In der Welt kann einer allenfalls dadurch 
geistlich leben, daß er bei Mönchen und Klosterleuten gewisse Anleihen an reli- 
giösen Formen und Übungen macht und sie seinem indispensablen Weltleben 
als geistlichen Überbau aufsetzt. Dem heutigen engagierten Christen ist diese 
Einstellung höchst unsympathisch, und sie scheint ihm auch wenig christlich. Er 
spürt einen gewissen Dualismus heraus. Allzu schnell wird hier die •Welt" als 
Schöpfung der johanneischen (gottfeindlichen) •Welt" gleichgesetzt. 

Vielfach schlägt das Pendel gegenwärtig zu stark nach der anderen Seite aus. 
Aber im ganzen ist es doch als Geschenk des Geistes Gottes an unsere Zeit an- 
zusehen, wenn wir heute einen neuen positiveren Blick für die Welt gewonnen 
haben, - einen im Grund viel christlicheren Blick als den der vergangenen Epoche. 
Gott ist ja nach dem Zeugnis der Offenbarung nicht nur der welttranszendente 
Gott, sondern der Gott, der in seiner Schöpfung wohnt, der in der Inkarnation 
selbst Welt geworden ist, der darum in allen Dingen gesucht und gefunden wer- 
den kann. Zum geistlichen Leben gehört also - soll es echt sein - die Dimension 
der Welt. Alle christliche Spiritualität muß Welt-Spiritualität sein. Wohl kann 
man sich innerhalb der Welt-Spiritualität graduelle Unterschiede des Weltbe- 
zugs denken, es mag sicher auch gestattet sein, im Werdegang eines Christen 
zu bestimmten Zeiten die Weltbeziehung zu verringern oder zu intensivieren. 
Aber es scheint keinesfalls zulässig, die Welt aus der christlichen Spiritualität aus- 
zuklammern. 

Von zwei Seiten her bemüht man sich heute, eine christliche Welt-Spirituali- 
tät zu konzipieren: von der spirituellen wie von der weltlichen. Angestammte In- 
haber der Spiritualität, d. h. die Orden und geistlichen Institute, versuchen, die 
Dimensionen der Welt in ihre ererbte Spiritualität hinein zu integrieren; und 
umgekehrt versuchen dasselbe die Inhaber des •Weltlichen" (sofern sie das Reich 
Gottes suchen) mit der Dimension des Spirituellen. 

Es ist bekannt, welche Anstrengungen z. Zt. in den geistlichen Gemeinschaflen 
gemacht werden, das überkommene, stark negativ geprägte Weltverhältnis neu 
zu überdenken und zu ordnen. Zum Teil vollzieht sich das unter schwersten Er- 
schütterungen. Die ganze Lebensform dieser Gemeinschaften ist ja dadurch in 
Frage gestellt. So schwinden Sicherheit und Selbstverständlichkeit bezüglich Le- 
bensgewohnheiten, Regeln, Gebräuchen; ja, das Selbstverständnis dieser Ge- 
meinschaften wird vielfach total verwirrt. Geradezu verhängnisvoll könnte die 
Tatsache werden, daß in manchen Ordensgemeinschaften der Sinn für das Kon- 
templative in so erschreckendem Maße schwindet. Das wäre das Ende des Spiri- 
tuellen. Aber hier ist nicht der Platz, diese Seite zur Sprache zu bringen. Es geht 
hier um eine andere Seite. Wir fragen nach den Bemühungen in den •weltlichen" 
Gemeinschaften, das •Geistliche" ihrem Weltleben einzustiften. 

Vielerorts ist man in den katholischen Laienorganisationen dabei, eine Lebens- 
form zu finden, die dem Glaubensanspruch des Evangeliums wirklich entspricht. 



Aus dem Leben der Kir die 219 

Man geht dabei aufs Ganze; es fehlt nicht an ganz radikalen Konsequenzen. 
Manche Ordensgemeinde könnte sich beschämt fühlen. 

Ein typisches Beispiel dafür sind die •Allgemeinen Grundsätze" der •Welt- 
föderation der Gemeinschaften des christlichen Lebens". Sie seien darum hier 
dargelegt. Wir gehen an diese •Allgemeinen Grundsätze" mit der Doppelfrage 
heran: 1. Wie ist in dieser Spiritualität das Welthafte ausgeprägt? - 2. Wieweit 
ist dabei das Spirituelle genügend festgehalten? 

/. Eine durch und durch welthafle Spiritualität 

Bei den •Allgemeinen Grundsätzen" hat man nicht mehr den Eindruck eines 
geistlichen Überbaus. Geistliches und Weltliches sind so miteinander verwoben, 
daß nie das eine ohne das andere ausgesprochen wird. Ja, das Weltliche erscheint 
einfach als die konkrete Gestalt des Geistlichen. Es gibt kein spirituelles Tun, 
das nicht Bezug nähme auf den Dienst an der Welt und an den Menschen, und 
andererseits werden alle äußeren Dienste immer von ihrem inneren, spirituellen 
Kern her aufgefaßt und vollzogen. Die Präambel dieser •Allgemeinen Grund- 
sätze" nennt als Ziel dieser •Gemeinschaften christlichen Lebens" ganz klar •die 
je größere Hingabe unserer selbst an Gott in der Liebe und im Dienst an allen 
Menschen in der Welt von heute". Vom •inneren Gesetz der Liebe" fühlen sich 
alle angetrieben, •stets von neuem die Antwort auf die Nöte unserer Zeit zu 
suchen" und •gemeinsam mit dem ganzen Volk Gottes für die Achtung von Frei- 
heit und Würde jedes Menschen, sowie für Fortschritt und Friede, Gerechtig- 
keit und Liebe zu wirken" (2). Also selbst der Akt der unmittelbaren Hingabe an 
Gott hat diese •weltliche" Ausrichtung, und dabei geht es um echte, sehr •welt- 
liche" Weltaufgaben, wie Fortschritt, Friede usw. An anderer Stelle ist die Rede 
von •heutigen Aufgaben in allen Bereichen des Lebens - wie Familie, Beruf, 
öffentliches und kirchliches Leben usw." (3). Auch werden genannt: Verbesserung 
der Gesellschaftsstrukturen, Rechtshilfe gegenüber Unterdrückten und Diskrimi- 
nierten, Verminderung der Spannungen zwischen arm und reich (vgl. 7). - Am 
deutlichsten zeigt sich die welthafte Seite dieser Spiritualität darin, daß man sie 
herantragen will •an Menschen, die ein stärkeres Verlangen verspüren, die Ein- 
heit zu finden zwischen ihrem gesamtmenschlichen Leben und der Fülle christ- 
lichen Glaubens, besonders an jene, denen Aufgaben in der Welt übertragen 
sind". Man sucht •demnach diese Einheit des Glaubens, um mitten in unserer 
Welt dem Anruf Christi entsprechen zu können" (3). 

Ganz konsequent zu der welthaften Ausrichtung dieser Spiritualität werden 
auch •weltliche" Formen und Methoden empfohlen. Mehrmals wird gesprochen 
von dem •Offenbarwerden des Willens Gottes in den Erfordernissen unserer 
Zeit" (4) und •in den Zeichen der Zeit" (5). - Eine Vorrangstellung wird der 
•revision de vie" zugewiesen. •Unsere vordringliche Aufgabe ist es, uns für die 
Erneuerung und Heiligung der weltlichen Ordnung einzusetzen. Dabei hilft uns 
die Gruppe, vor allem durch die gemeinsame Lebensbetrachtung, die Ereignisse 
unseres Lebens im Licht unseres christlichen Auftrags zu sehen" (7). 



Aus dem Leben der Kirche 220 

2. Eine Spiritualität ohne Abstriche! 

Es wurde schon gesagt: Die Bestrebungen von Seiten mancher Laiengemeinschaf- 
ten um eine neue Spiritualität gereichen den Orden fast zur Beschämung. Das 
gilt auch von dem vorliegenden Dokument. Was den Ernst der religiösen Hingabe 
an Gott betrifft, steht es vielen neuen Ordensstatuten nicht nur nicht nach, sondern 
übertrifft sie. Nirgendwo hat man den Eindruck einer billigen Anbiederung an 
Mode und Tagesmeinung. So gleitet die Weltförmigkeit dieser Spiritualität nie 
in eine reine Weltlichkeit und in eine humanistische Mitmenschlichkeit ab. Im 
Gegenteil, alle Dienste am Menschen und an der Welt erscheinen letztlich ver- 
ankert im Handeln Gottes und hinzielend auf das wahre und endgültige Heil 
des Menschen. 

An einigen Kennzeichen soll die Echtheit und Kompromißlosigkeit dieser Spi- 
ritualität kurz sichtbar gemacht werden. 

Gott ist immer und überall der Initiator: •Treu Seiner Verheißung ist Gott 
Mensch geworden, geboren aus Maria, um sich fortwährend allen Menschen hin- 
zugeben und um alle einzuladen, sich Ihm ebenso in und mit Christus ständig zu 
übergeben" (1). Darum vollzieht sich alles •nach dem Geist des Evangeliums und 
nach dem inneren Gesetz der Liebe... - vom Heiligen Geist in unsere Herzen 
eingeschrieben" (2). 

Nicht auf menschlicher Organisation und Manipulation baut das Vertrauen 
auf, sondern: •in der Mitte unserer Spiritualität steht Christus und die Teil- 
nahme an Seinem Kreuz und Seiner Auferstehung (Paschamysterium). Diese Spi- 
ritualität erwächst aus der Heiligen Schrift, der Liturgie, der Glaubenslehre der 
Kirche und aus dem Offenbarwerden des Willens Gottes in den Erfordernissen 
unserer Zeit" (4). Darum gelten nach wie vor als erstrangige Mittel •das per- 
sönliche Gebet und die geistliche Beratung". Die Exerzitien werden bezeichnet als 
•spezielle Quelle und charakteristisches Mittel" (4) dieser Spiritualität. 

Mit Nachdruck wird alle Wirksamkeit mit der Kirche in Verbindung ge- 
bracht. Das verrät sehr deutlich, daß der Dienst an der Welt und an der Mensch- 
heit vom Glauben her gesehen wird. •Die Einheit in Christus führt uns zur Ein- 
heit mit der Kirche, durch die Christus hier und heute Sein Heilswirken fort- 
setzt ... Im Bewußtsein, Glieder der Kirche zu sein, feiern wir Liturgie, betrach- 
ten wir betend das Wort Gottes, verkünden wir die Lehre unseres Glaubens, ar- 
beiten wir mit den Trägern des Hirtenamtes zusammen und teilen deren Sorge 
um die Probleme und den Fortschritt der Menschheit" (5). 

Wie aus der Christusverbindung die Kirchlichkeit erwächst, so auch der maria- 
nische Akzent: •Unsere Spiritualität hat in Christus ihren Mittelpunkt. Sie zeigt 
uns Maria immer in Verbindung mit Ihm. Wir sehen in der Mutter Jesu das Ur- 
bild unserer Mitarbeit an Seinem Heilswerk. Ihr Zusammenwirken mit Christus 
begann mit ihrem Ja-wort im Geheimnis der Verkündigung und Menschwerdung. 
Diese Mitarbeit dauerte ihr ganzes Leben hindurch fort; sie führt uns dazu, un- 
sere Hingabe an Gott in Gemeinschaft mit Maria zu vollziehen. Denn durch ihr 
Ja zu den Absichten Gottes wurde sie unsere Mutter und die Mutter aller Men- 



Im Spiegel der Zeit 221 

sehen. Auf diese Weise bekräftigen wir unseren Heilsauftrag des Dienstes an der 
Welt, den wir in Taufe und Firmung erhalten haben. Wir verehren die Mutter 
Jesu in besonderer Weise und vertrauen uns ihrer Fürsprache an, um unserer 
Berufung gerecht zu werden" (8). 

Haben bisher in der Geschichte der Frömmigkeit die Laien gewöhnlich ihre 
Impulse von Seiten der geistlichen Stände empfangen, so ist es durchaus möglich 
- und es wäre zu wünschen -, daß in Zukunft die geistlichen Gemeinschaften auch 
von den Laienorganisationen lernten. Da es darum geht, eine Welt-Spiritualität 
zu entwickeln, scheinen die Männer und Frauen in der Welt die berufenen •Ent- 
wicklungshelfer" zu sein. Georg Mühlenbrock S] 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Entsakralisierung der •Weihestände"? 

Es ist noch gar nicht so lange her, da erlebte die Welt des Sakralen in der Kirche 
eine neue Blüte. Es war in der Zeit der Liturgischen Bewegung, in den ersten 
Jahrzehnten dieses Jahrhunderts. Man suchte nach neuen Formen des Sakral- 
baues, man sprach von der Sakralsprache und von einer sakralen Musik, man 
fand das Sakrale in Zeichen und Gebärden sinnbildhaft ausgedrückt, ja im tief- 
sten schien der ganze Kosmos durch die Menschwerdung Gottes sakralisiert worden 
zu sein, so daß alles Geschaffene zum Ausdruck des Sakralen werden konnte. Bücher 
wie das von Guardini: •Von heiligen Zeichen" oder von Pinsk: •Die sakramen- 
tale Welt" spiegeln diese Zeit in •klassischer" Form wider. In einer solchen Um- 
welt und Atmosphäre hatten auch die beiden •Weihestände", des Priesters und 
der Ordensleute, noch unangefochten ihren Ort. Ihre Mitglieder galten als dem 
profanen Bereich der Welt entzogen und dem Heiligen geweiht, für das Heilige 
bestimmt, dem Heiligen vorbehalten. Sie gehörten mit ihrer ganzen Existenz 
Gott. Er allein hatte Anspruch auf sie. Wer sich darum gegen sie vergeht, begeht 
ein Sakrileg (vgl. CIC, can 119, 614). Das alles ist alte Überlieferung. Was im 
besonderen den Priester betrifft, so wurde seine Weihe als etwas ihn seinshaft 
Umwandelndes und Erhöhendes vorgestellt, was auch der dazu verwendete 
Begriff •Unauslöschliches Prägemal" nahelegte. Die im germanischen Mittelalter 
mit einer Fülle von zeichenhaft hinweisenden Riten angereicherte Weiheliturgie 
unterstrich dieses Verständnis in eindrucksvoller Weise, etwa die Salbung und 
das geheimnisvolle Verbinden der Hände, die das Heilige berühren dürfen. Sie 
will greifbar machen, was der Priester ist: ein Geweihter, ein Auserwählter, ein 
Erhöhter, einer, der aus der Ahnenfolge herausgenommen ist, keine Bindungen 
des Blutes kennt, wie sein Ahnherr und Vorbild Melchisedech sine genealogia, 
ohne Vater und Mutter - seine Herkunft ist ins Geheimnis gehüllt. In ähnlichem 




