AUSDEMULEBEN DER KIRCHE

Auf der Suche nach einer christlichen Welt-Spiritualitit

Die ,Weltfoéderation der Gemeinschaften christlichen Lebens®

Wer auf die unlingst erschienenen ,Allgemeinen Grundsitze® der ,Weltfodera-
tion der Gemeinschaften christlichen Lebens“ st6fit, vermutet dahinter kaum die
Marianischen Kongregationen (MC). Schon die duflere Form und Nomenklatur
dieses Manifestes, vor allem aber sein Ideengut, stehen der Klischeevorstellung
der MC diametral entgegen. Hier hat eine Erncuerung groflen Stiles stattge-
funden.

Wie aus der Uberschrift dieses Beitrages ersichtlich, interessieren uns diese
»Allgemeinen Grundsitze® erst an zweiter Stelle. Wir nehmen die erneuerte MC
hier nur als Paradigma des heute so aktuellen Bemiihens um eine christliche
Welt-Spiritualitit. Diese ist hier unser eigentliches Anliegen.

Einleitende Bemerkungen

Spiritualitit ist heute in Gefahr, ein Modewort zu werden. Jedermann braucht
es; im Vokabular hochtrabender Reden hat es keinen unbedeutenden Platz. Aber
das ist wohl die Nebenwirkung einer an sich sehr begriifflenswerten Entwicklung.
Die Spiritualitit ist dabei, sich aus einem gewissen Getto zu befreien. Sie hat auf-
gehort, das Reservat einer geistlichen Oberschicht zu sein.

Tatsdchlich war sie das friher. ,Spirituile“ gab es nur in Priesterseminaren
und Ordenshiusern. Darin verrit sich eine gewisse geistliche Klassengesellschaft.
In ihr gibt es eine geistliche ,Haute-volée®, die religids besser gestellt ist, die
nach héheren Gesetzen lebt, die hoheren Anspriichen zu geniigen sucht und ihre
Privilegien und Reservate hat. Ihr stehen die ,rudes“ gegeniiber, die religits we-
niger bemittelt sind. Diese mgen schlecht und recht versuchen, die Gebote Gottes
und der Kirche zu erfiillen, aber man kann bei ihnen nicht eigentlich von einem
geistlichen Leben sprechen. Das miissen sie Berufeneren iiberlassen.

Aus dieser Verengung sucht man heute die Spiritualitit zu 16sen. Man sieht in
ihr mehr und mehr einen Anspruch, der allen wahren Christen gegeniiber gilt.
Warum sollten nicht Tavfe und Firmung schon hinreichend Grundbedingungen
dazu bilden? Ist nicht das Wesentliche aller Spiritualitit die Einwohnung des
Heiligen Geistes? Und haben nicht alle Glaubenden ihn empfangen?

Diese Entwicklung geht noch in eine andere Richtung. Der geistliche Stand
fafite bis vor kurzem seine Gottgeweihtheit und Gottgehdrigkeit als mehr oder
weniger radikale Absage an die Welt auf. Dahinter stand irgendwie die Vor-
stellung, Gott und Welt konkurrierten miteinander: Man kann nicht beiden die-



Aus dem Leben der Kirche 218

nen. Will man sich Gott ganz zuwenden, mufl man der Welt den Riicken kehren,
und umgekehrt: wer sich fiir die Welt engagiert, tut es auf Kosten der Ehre Got-
tes. Das ideale geistliche Leben lebt man demnach in der Abgeschiedenheit und
Zurickgezogenheit von der Welt. In der Welt kann einer allenfalls dadurch
geistlich leben, dafl er bei Monchen und Klosterleuten gewisse Anleihen an reli-
giésen Formen und Ubungen macht und sie seinem indispensablen Weltleben
als geistlichen Uberbau aufsetzt. Dem heutigen engagierten Christen ist diese
Einstellung hochst unsympathisch, und sie scheint ihm auch wenig christlich. Er
spiirt einen gewissen Dualismus heraus. Allzu schnell wird hier die ,Welt“ als
Schépfung der johanneischen {(gottfeindlichen) , Welt* gleichgesetat.

Vielfach schldgt das Pendel gegenwirtig zu stark nach der anderen Seite aus.
Aber im ganzen ist es doch als Geschenk des Geistes Gottes an unsere Zeit an-
zusehen, wenn wir heute einen neuen positiveren Blick fiir die Welt gewonnen
haben, - einen im Grund viel christlicheren Blick als den der vergangenen Epoche.
Gott ist ja nach dem Zeugnis der Offenbarung nicht nur der welttranszendente
Gott, sondern der Gott, der in seiner Schdpfung wohnt, der in der Inkarnation
selbst Welt geworden ist, der darum in allen Dingen gesucht und gefunden wer-
den kann. Zum geistlichen Leben gehért also — soll es echt sein — die Dimension
der Welt. Alle christliche Spiritualitit mufl Welt-Spiritualitit sein. Wohl kann
man sich innerhalb der Welt-Spiritualitit graduelle Unterschicde des Weltbe-
zugs denken, es mag sicher auch gestattet sein, im Werdegang eines Christen
zu bestimmten Zeiten die Weltbezichung zu verringern oder zu intensivieren.
Aber es scheint keinesfalls zuldssig, die Welt aus der christlichen Spiritualitit aus-
zuklammern.

Von zwei Seiten her bemiiht man sich heute, eine christliche Welt-Spirituali-
tat zu konzipieren: von der spirituellen wie von der weltlichen. Angestammte In-
haber der Spiritualitit, d. h. die Orden und geistlichen Institute, versuchen, die
Dimensionen der Welt in ihre ererbte Spiritualitit hinein zu integrieren; und
umgekehrt versuchen dasselbe die Inhaber des , Weltlichen* (sofern sie das Reich
Gottes suchen) mit der Dimension des Spiritucllen.

Es ist bekannt, welche Anstrengungen z. Zt. in den geistlichen Gemeinschaflen
gemacht werden, das iiberkommene, stark negativ geprigte Weltverhiltnis neu
zu iiberdenken und zu ordnen. Zum Teil vollzieht sich das unter schwersten Er-
schiitterungen. Die ganze Lebensform dieser Gemeinschaften ist ja dadurch in
Frage gestellt. So schwinden Sicherheit und Selbstverstindlichkeit beziiglich Le-
bensgewohnheiten, Regeln, Gebriuchen; ja, das Selbstverstindnis dieser Ge-
meinschaften wird vielfach total verwirrt. Geradezu verhingnisvoll kénnte die
Tatsache werden, daf in manchen Ordensgemeinschaften der Sinn fiir das Kon-
templative in so erschreckendem Mafle schwindet. Das wire das Ende des Spiri-
tuellen. Aber hier ist nicht der Platz, diese Seite zur Sprache zu bringen. Es geht
hier um eine andere Seite. Wir fragen nach den Bemithungen in den ,weltlichen®
Gemeinschaften, das ,Geistliche® ihrem Weltleben einzustiften.

Vielerorts ist man in den katholischen Laienorganisationen dabei, eine Lebens-
form zu finden, die dem Glaubensanspruch des Evangeliums wirklich entspricht.



Aus dem Leben der Kirche 219

Man geht dabei aufs Ganze; es feblt nicht an ganz radikalen Konsequenzen.
Manche Ordensgemeinde kdnnte sich beschamt fiihlen.

Ein typisches Beispiel dafiir sind die ,Allgemeinen Grundsitze® der ,Welt-
foderation der Gemeinschaften des christlichen Lebens®. Sie seien darum hier
dargelegt. Wir gchen an diese ,Allgemeinen Grundsitze mit der Doppelfrage
heran: 1. Wie ist in dieser Spiritualitit das Welthafte ausgeprigt? — 2. Wieweit
ist dabei das Spirituelle geniigend festgehalten?

1. Eine durch und durch welthafle Spiritualitit

Bei den ,Allgemeinen Grundsdtzen“ hat man nicht mehr den Eindruck eines
geistlichen Uberbaus. Geistliches und Weltliches sind so miteinander verwoben,
daf} nie das eine ohne das andere ausgesprochen wird. Ja, das Weltliche erscheint
einfach als die konkrete Gestalt des Geistlichen. Es gibt kein spirituelles Tun,
das nicht Bezug nihme auf den Dienst an der Welt und an den Menschen, und
andererseits werden alle dufleren Dienste immer von ihrem inneren, spirituellen
Kern her aufgefafit und vollzogen. Die Priambel dieser ,Allgemeinen Grund-
satze“ nennt als Ziel dieser ,Gemeinschaften christlichen Lebens® ganz klar ,die
je grofere Hingabe unserer selbst an Gott in der Liebe und im Dienst an allen
Menschen in der Welt von heute“. Vom ,inneren Gesetz der Liebe® fithlen sich
alle angetrieben, ,stets von neuem die Antwort auf die Note unserer Zeit zu
suchen“ und ,gemeinsam mit dem ganzen Volk Gottes fiir die Achtung von Frei-
heit und Wiirde jedes Menschen, sowie fiir Fortschritt und Friede, Gerechtig-
keit und Liebe zu wirken“ (2). Also selbst der Akt der unmittelbaren Hingabe an
Gott hat diese ,weltliche* Ausrichtung, und dabei geht es um echte, sehr ,welt-
liche“ Weltaufgaben, wie Fortschritt, Friede usw. An anderer Stelle ist die Rede
von ,heutigen Aufgaben in allen Bereichen des Lebens — wie Familie, Beruf,
offentliches und kirchliches Leben usw.“ (3). Auch werden genannt: Verbesserung
der Gesellschaftsstrukturen, Rechtshilfe gegeniiber Unterdriickten und Diskrimi-
nierten, Verminderung der Spannungen zwischen arm und reich (vgl. 7). —~ Am
deutlichsten zeigt sich die welthafte Seite dieser Spiritualitit darin, dafl man sie
herantragen will ,an Menschen, die ein starkeres Verlangen verspiiren, die Ein-
heit zu finden zwischen ihrem gesamtmenschlichen Leben und der Fille christ-
lichen Glaubens, besonders an jene, denen Aufgaben in der Welt ibertragen
sind“. Man sucht ,,demnach diese Einheit des Glaubens, um mitten in unserer
Welt dem Anruf Christi entsprechen zu konnen* (3).

Ganz konsequent zu der welthaften Ausrichtung dieser Spiritualitidt werden
auch ,weltliche* Formen und Methoden empfohlen. Mehrmals wird gesprochen
von dem ,Offenbarwerden des Willens Gottes in den Erfordernissen unserer
Zeit (4) und ,in den Zeichen der Zeit“ (5). — Eine Vorrangstellung wird der
Jrevision de vie“ zugewiesen. ,Unsere vordringliche Aufgabe ist es, uns fiir die
Erneuerung und Heiligung der weltlichen Ordnung einzusetzen. Dabei hilft uns
die Gruppe, vor allem durch die gemeinsame Lebensbetrachtung, die Ereignisse
unseres Lebens im Licht unseres christlichen Auftrags zu sehen® (7).



Aus dem Leben der Kirche 220

2. Eine Spiritualitit ohne Abstriche!

Es wurde schon gesagt: Die Bestrebungen von seiten mancher Laiengemeinschaf-
ten um eine neue Spiritualitit gereichen den Orden fast zur Beschimung. Das
gilt auch von dem vorliegenden Dokument. Was den Ernst der religiésen Hingabe
an Gott betrifft, steht es vielen neuen Ordensstatuten nicht nur nicht nach, sondern
ubertrifft sie. Nirgendwo hat man den Eindruck einer billigen Anbiederung an
Mode und Tagesmeinung. So gleitet die Weltformigkeit dieser Spiritualitiit nie
in eine reine Weltlichkeit und in eine humanistische Mitmenschlichkeit ab. Im
Gegenteil, alle Dienste am Menschen und an der Welt erscheinen letztlich ver-
ankert im Handeln Gottes und hinzielend auf das wahre und endgiiltige Heil
des Menschen.

An ecinigen Kennzeichen soll die Echtheit und Kompromiflosigkeit dieser Spi-
ritualitdt kurz sichtbar gemacht werden.

Gott ist immer und iiberall der Initiator: ,Treu Seiner Verheiflung ist Gott
Mensch geworden, geboren aus Maria, um sich fortwihrend allen Menschen hin-
zugeben und um alle einzuladen, sich Ihm ebenso in und mit Christus stindig zu
iibergeben® (1). Darum vollzieht sich alles ,nach dem Geist des Evangeliums und
nach dem inneren Gesetz der Liebe ... — vom Heiligen Geist in unsere Herzen
eingeschrieben® (2).

Nicht auf menschlicher Organisation und Manipulation baut das Vertrauen
auf, sondern: ,in der Mitte unserer Spiritualitit steht Christus und die Teil-
nahme an Seinem Kreuz und Seiner Auferstehung (Paschamysterium). Diese Spi-
ritualitit erwichst aus der Heiligen Schrift, der Liturgie, der Glaubenslehre der
Kirche und aus dem Offenbarwerden des Willens Gottes in den Erfordernissen
unserer Zeit® (4). Darum gelten nach wie vor als erstrangige Mittel ,das per-
sonliche Gebet und die geistliche Beratung®. Die Exerzitien werden bezeichnet als
»spezielle Quelle und charakteristisches Mittel“ (4) dieser Spiritualitit.

Mit Nachdruck wird alle Wirksamkeit mit der Kirche in Verbindung ge-
bracht. Das verrit sehr deutlich, dafl der Dienst an der Welt und an der Mensch-
heit vom Glauben her gesehen wird. ,Die Einheit in Christus fithrt uns zur Ein-
heit mit der Kirche, durch die Christus hier und heute Sein Heilswirken fort-
setzt . . . Im BewuBtsein, Glieder der Kirche zu sein, feiern wir Liturgie, betrach-
ten wir betend das Wort Gottes, verkiinden wir die Lehre unseres Glaubens, ar-
beiten wir mit den Trigern des Hirtenamtes zusammen und teilen deren Sorge
um die Probleme und den Fortschritt der Menschheit* (5).

Wie aus der Christusverbindung die Kirchlichkeit erwichst, so auch der maria-
nische Akzent: ,Unsere Spiritualitit hat in Christus ihren Mittelpunkt. Sie zeigt
uns Maria immer in Verbindung mit Thm. Wir sehen in der Mutter Jesu das Ur-
bild unserer Mitarbeit an Seinem Heilswerk. Ihr Zusammenwirken mit Christus
begann mit ihrem Ja-wort im Geheimnis der Verkiindigung und Menschwerdung.
Diese Mitarbeit dauerte ihr ganzes Leben hindurch fort; sie fithrt uns dazu, un-
sere Hingabe an Gott in Gemeinschaft mit Maria zu vollziehen. Denn durch ihr
Ja zu den Absichten Gottes wurde sie unsere Mutter und die Mutter aller Men-



Im Spiegel der Zeit 221

schen. Auf diese Weise bekriftigen wir unseren Heilsauftrag des Dienstes an der
Welt, den wir in Taufe und Firmung erhalten haben. Wir verehren die Mutter
Jesu in besonderer Weise und vertrauen uns ihrer Fiirsprache an, um unserer
Berufung gerecht zu werden® (8).

Haben bisher in der Geschichte der Frommigkeit die Laien gewdhnlich ihre
Impulse von seiten der geistlichen Stinde empfangen, so ist es durchaus moglich
— und es wire zu winschen —, dafl in Zukunft die geistlichen Gemeinschaften auch
von den Laienorganisationen lernten. Da es darum geht, eine Welt-Spiritualitit
zu entwickeln, scheinen die Minner und Frauen in der Welt die berufenen ,Ent-
wicklungshelfer® zu sein. Georg Miihlenbrock S]

IM SPIEGEL DER ZEIT

Entsakralisierung der ,,Weihestinde“:

Es ist noch gar nicht so lange her, da erlebte die Welt des Sakralen in der Kirche
eine neue Blite. Es war in der Zeit der Liturgischen Bewegung, in den ersten
Jahrzehnten dieses Jahrhunderts. Man suchte nach neuen Formen des Sakral-
baues, man sprach von der Sakralsprache und von einer sakralen Musik, man
fand das Sakrale in Zeichen und Gebirden sinnbildhaft ausgedrickt, ja im tief-
sten schien der ganze Kosmos durch die Menschwerdung Gottes sakralisiert worden
zu sein, so daf alles Geschaffene zum Ausdruck des Sakralen werden konnte. Biicher
wie das von Guardini: ,Von heiligen Zeichen® oder von Pinsk: ,Die sakramen-
tale Welt“ spiegeln diese Zeit in ,klassischer* Form wider. In einer solchen Um-
welt und Atmosphire hatten auch die beiden ,Weihestinde®, des Priesters und
der Ordensleute, noch unangefochten ihren Ort. Thre Mitglieder galten als dem
profanen Bereich der Welt entzogen und dem Heiligen geweiht, fiir das Heilige
bestimmt, dem Heiligen vorbehalten. Sie gehorten mit ihrer ganzen Existenz
Gott. Er allein hatte Anspruch auf sie. Wer sich darum gegen sie vergeht, begeht
ein Sakrileg (vgl. CIC, can 119, 614). Das alles ist alte Uberlieferung. Was im
besonderen den Priester betrifft, so wurde seine Weihe als etwas ihn seinshaft
Umwandelndes und Erhéhendes vorgestellt, was auch der dazu verwendete
Begriff ,Unausloschliches Pragemal® nahelegte. Die im germanischen Mittelalter
mit einer Fiille von zeichenhaft hinweisenden Riten angereicherte Weiheliturgie
unterstrich dieses Verstindnis in eindrucksvoller Weise, etwa die Salbung und
das geheimnisvolle Verbinden der Hénde, die das Heilige berithren diirfen. Sie
will greifbar machen, was der Priester ist: ein Geweihter, ein Auserwihlter, ein
Erhéhter, einer, der aus der Ahnenfolge herausgenommen ist, keine Bindungen
des Blutes kennt, wie sein Ahnherr und Vorbild Melchisedech sine genealogia,
ohne Vater und Mutter — seine Herkunft ist ins Geheimnis gehillt. In Zhnlichem





