
Buchbesprechungen 228 

das Letzte sagen will; der Hymnus wird zum Bekenntnis - •denn ich bin gewiß" -, 
wenn besungen werden soll, daß nichts •uns zu trennen vermag von der Liebe 
Gottes, die ist in Jesus Christus, unserem Herrn". Die Glaubensaussage hat die 
letzte Stufe des existentiellen Ergriffenseins erreicht. Paulus wirft sein eigenes 
Dasein in die Waagschale, wenn er vom Herrn spricht. Der Buchstabe und die 
grammatikalische Form der Schriftworte lassen uns durch den Buchstaben hin- 
durch ins innerste •Ich" des Völkerapostels blicken, in seine Liebe zu Jesus 
Christus. 

Braucht es mehr Anleitung zum: Beten mit der Heiligen Schrift? 
/. Sudbrack SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliche Theologie 

Balthasar, Hans Urs von: Herrlichkeit. 
Eine theologische Ästhetik. Band III, 2: 
Theologie. Teil 1: Alter Bund. Einsie- 
deln, Johannes-Verlag 1967. 413 S., 
Ln. DM 35,-. 

Es war zu erwarten, daß der Beitrag des 
Alten Testaments zu Balthasars Theologie 
der Herrlichkeit, des Glanzes, des Schönen, 
besonders reich sein werde; aber vorliegen- 
der Band überschreitet die monographische 
Themenabgrenzung (obgleich Balthasar 
dies abstreitet). Mit •Herrlichkeit", mit 
Anwesenheit Gottes in seiner siegreichen 
Bundesmacht oder in seinem unerbittlichen 
Gericht, im Liebreiz der Schöpfungswirk- 
lichkeit oder in der Dunkelheit des rest- 
losen Ausgeliefertseins, ist die gesamte alt- 
testamentliche Offenbarung umschrieben; 
auch das als Kontrast aufzufassende Thema 
der •Exodus-Gemeinde", die Gott •vor 
sich" und nicht •bei sich" hat, integriert 
sich in die •Herrlichkeit Jahves" (vgl. z. B.: 
Herrlichkeit vorne, 283-297). Abgesehen 
von dem Übergehen der mannigfachen 
Einzelfragen liegt m. E. der einzige wesent- 
liche Unterschied zu den üblichen Theolo- 
gien des Alten Testaments in der von Bal- 
thasar ausdrücklich gemachten Glaubens- 

haltung; schon das Namensverzeichnis (mit 
Gerhard von Rad als meistzitiertem Autor, 
aber vielen nichtfachwissenschaftlichen Au- 
toren) zeigt dies. Beim nicht immer leich- 
ten Studium der einzelnen Kapitel - die 
synthetische Fülle der Aussagen ist schwer 
zu bewältigen - zeigt sich aber, daß das 
Glaubensapriori den Vf. keineswegs daran 
hindert, sich die Ergebnisse der modernen 
Exegese anzueignen und souverän mit 
ihnen umzugehen. Gewiß wird der Fach- 
mann manches auszusetzen und besonders 
von der Literatur der unmittelbar verflos- 
senen Jahre her manches nachzutragen ha- 
ben; aber höchstwahrscheinlich wird er den 
Band in die Nähe des Schreibtisches stellen 
und als Orientierung und Anregung benut- 
zen. Der Aufbau geht - wie das Inhalts- 
verzeichnis mehr verschleiert als •zeigt" - 
dem von der Exegese herausgearbeiteten 
Prozeß der alttestamentlichen Offenbarung 
nach, gliedert aber, und hierin progressiver 
als die meisten seiner Vorlagen, dankens- 
werterweise auch die Zwischenschriften ein, 
die Apokryphen und Qumranfunde. Den 
Inhalt könnte man zusammenfassen: Wie, 
in welchen Taten, Worten, Gestalten und 
Verhüllungen hat Gott sich im Alten Testa- 
ment geoffenbart? Doch so hat man alles 
und damit gar nichts gesagt. Balthasar will 



Buchbesprechungen 229 

nämlich die konkrete Offenbarung zeigen, 
Konkretheit aber läßt sich nicht in einem 
abstrakten Satz einfangen. So sollen zwei 
Hinweise als pars pro toto gelten: der Hin- 
weis auf die zentrale Rolle, die von Baltha- 
sar dem Leid (besonders auch bei den Pro- 
pheten) zugewiesen wird - ein Vorweis auf 
das Kreuz Christi - und der Hinweis auf 
die thematische Behandlung eben dieses 
vordrängenden Offenbarungsgeschehens im 
Alten Testament, dessen •Gottesverständ- 
nis eine eigentümliche Schwebe" zeigt •von 
einer gewissen Eindeutigkeit im vorbild- 
lichen, mythischen Raum weg auf einen 
Fluchtpunkt hin, der jenseits des Alten 
Bundes in der neuen Eindeutigkeit Jesu 
Christi liegen wird" (52; thematisch im 
Schlußteil). Daß dies alles •spirituell" im 
biblischen Sinn des Wortes ist, braucht 
kaum noch gesagt zu werden. 

J. Sudbrack SJ 

Lubac, Henri de: Geheimnis aus dem 
wir leben. Eingel. v. H. U. v. Baltha- 
sar (Kriterien 6). Einsiedeln, Johan- 
nes-Verlag 1967. 162 S., engl. brosch. 
DM 12,-. 

In einer so ausgezeichneten Übersetzung 
wie dieser Aufsatzsammlung ist de Lubac 
leicht zu lesen. Aber der anregende, ein- 
gängige Stil bringt es mit sich, daß zu 
schnell der Tiefengrund der Gedanken- 
gänge überlesen oder isolierte Geistesblitze 
als das Ganze der weiträumigen Konzep- 
tion genommen werden. Deshalb könnte 
man ebenso sagen: de Lubac ist schwer zu 
lesen! Es ist schwer, diese reife Synthese 
von Tradition und Fortschritt, von unge- 
heurer Belesenheit und durchsichtiger Dar- 
stellung sich anzueignen. 

Die Thematik der für die deutsche Über- 
setzung gesammelten Aufsätze kreist um 
das Geheimnis der Kirche: Kirche ist 
Mysterium, undefinierbar; auch •Volk Got- 
tes" kann nur einen Aspekt wiedergeben. 
Der Glaube des Christen ist umfangen vom 
Glauben der Kirche. Die Kirchenkonstitu- 
tion des Zweiten Vatikanums wird auf den 
Hintergrund der Kirchenväter projiziert; 
die längsten Ausführungen beschäftigen sich 
dabei mit Kirche und Maria (hier und 
anderswo ist es eine Freude, Hans Urs von 
Balthasar und Teilhard de Chardin in die 

gleiche Front der theologischen Konzeption 
eingereiht zu sehen!). Höchst aktuell wird 
in dem Beitrag: •Die Kirchenväter und die 
nichtchristlichen Religionen" über den 
•anonymen Christen" gehandelt. Positiv 
hält es de Lubac für selbstverständlich, 
•daß es in den verschiedenen Kultur- und 
Lebensräumen anonyme Christen gibt... 
kraft eines geheimen Wirkens des Heiligen 
Geistes" (151). Nicht nur für den einzelnen 
Heiden, sondern ausdrücklicher für die 
heidnische Religion schildert dies de Lubac 
(mit Balthasar und Teilhard) als dynami- 
sche •Integration des Natürlichen im Über- 
natürlichen", mit den vier zu bedenken- 
den Begriffen: •Segregation, Konvergenz, 
Transformation und schließlich Konver- 
sion" (145 f.). Negativ weist er ein stati- 
sches •anonymes Christentum" scharf zu- 
rück, in dem alles •bereits von jeher vor- 
handen" sein soll, und demgegenüber 
•Christus in seiner Offenbarung nichts 
anderes" zu tun habe, •als (es) offen ins 
Licht zu bringen" (151). Hoffnungsfroh für 
die Zukunft endet die Sammlung mit einer 
Betrachtung über den •Heiligen von Mor- 
gen". •Nein, die Heiligen Gottes gehen 
nicht unter." 

/. Sudbrack SJ 

TheologischeiMeditationen. Einsiedeln, 
Benziger.   Je  Bändchen  DM  3,90.  - 
15. Bd. Sartory, Thomas: Wandel 
christlicher Spiritualität. 1967. 62 S. - 
16. Bd. Haag, Herbert: Wenn ihr betet. 
1967. 58 S. - 17. Bd. Sustar, Alois: Ge- 
wissensfreiheit. 1976. 77 S. - 18. Bd. 
Küng, Hans: Gott und das Leid. 1967. 
69 S. - 19. Bd. Wiederkehr, Dietrich: 
In den Dimensionen der Zeit. 1968. 
55 S. - 20. Bd. Schelkle, Karl Her- 
mann: Schuld als Erbteil? 1968. 52 S. 

Das Gesicht der von Hans Küng heraus- 
gegebenen Reihe gewinnt immer ausge- 
prägtere Züge: Theologie in dem breiten 
Bereich von Exegese, Dogmatik, Pastoral, 
Moral, die brennende Probleme fachkun- 
dig und verständlich aufgreift, sie - aller- 
dings nur in den besten Vertretern der 
Reihe - meditativ durchdringt und dem 
Leser auf wenigen Seiten vorlegt (vgl. 
GuL [1966] 473 f.). 



Buchbesprechungen 230 

Erreicht hat dieses Ideal zweifelsohne 
der Herausgeber selbst mit seiner Medita- 
tion über Gott und das Leid. Schon die 
Sprache des Bändchens nimmt den Leser 
von der ersten bis zur letzten Seite in Be- 
schlag und führt ihn in einer Art Dante- 
schen Wanderung durch die eigene Erfah- 
rung hin zum Christusglauben: Rechtferti- 
gung Gottes, wofür Leibniz steht; ein 
zutiefst religiöses Unterfangen, das im Leid 
aber letztlich doch nur die Kontrastfarbe 
für das leuchtende Weiß des endgültigen 
Gelingens sieht. Empörung, exemplifiziert 
an Dostojewskis Iwan Karamasoff, aber 
eindringend in den unerträglichen Schmerz 
der Menschheit. Glaube des Alten Testa- 
ments, der in der Gestalt Jobs alles Fragen 
an die Unbegreiflichkeit Gottes zurückgibt 
und damit das Leid nicht erklärt, wohl 
aber besteht. Rechtfertigung des Menschen: 
Gott spricht den Menschen gerecht; dieser 
kann gegen den Gott, der in Christi Leid 
sein Mit-Leid zeigt und lebt, nicht mehr 
revoltieren. Freiheit im Leiden: •Gottes 
Liebe bewahrt nicht vor allem Leid, sie be- 
wahrt aber in allem Leid." 

Über Schelkles nicht weit abliegende 
bibeltheologische Erörterung von Schuld 
und Leid haben wir in diesem Heft berich- 
tet. Nachzutragen ist noch die bestimmende 
Rolle des Erlösungsgeschehens in Christus, 
in der auch Schelkle den Schlüssel zu all 
dem sieht, was in der christlichen Vergan- 
genheit unter dem Namen •Erbsünde" be- 
handelt wurde. 

Sartory versucht in ähnlich lebendiger 
Sprache wie Küng den Platz der Welt, der 
Natur, des Zwischenmenschlichen, der irdi- 
schen Liebe usw. innerhalb der christlichen 
Spiritualität aufzuzeigen. Als positives An- 
liegen nur zu begrüßen! Wenn der Vf. 
allerdings in der Einleitung (7-8) meint, 
•daß christliche Spiritualität (k)eine Aus- 
leerung erleidet, wenn sie den lebendigen 
Bezug zum Dogma, zum Sakrament, zu den 
Heilstatsachen verliert", dann kann er sich 
kaum auf Teilhard de Chardin (•Die Messe 
der Welt"!) oder Dietrich Bonhoeffer be- 
rufen. Diesen Christen war die Liebe zur 
Welt und das Sich-Einlassen auf ihre Welt- 
lichkeit kein Beiseiteschieben der Heils- 
tatsachen, sondern deren Intensivierung. 
Man kann die Frage nach dem christlichen 
Beten   nicht   einfach  aus   der  christlichen 

Spiritualität ausklammern, wie Sartory es 
tut. 

Haag widmet ihr darum mit Recht ein 
eigenes Bändchen der Reihe und setzt da- 
mit einen anderen Akzent. Seine Medita- 
tion ist eine gut geschriebene Exegese des 
Vater-Unser. Hauptgewährsmann ist ihm 
Joachim Jeremias. Besonders die Nähe zum 
Ursprünglichen ist ein Geschenk an den 
Leser. U. a. ist das Vater-Unser im rekon- 
struierten aramäischen Urtext lautschrift- 
lich aufgezeichnet; allerdings kann auch die 
Lautschrift nur vom Fachmann korrekt ge- 
lesen werden! 

Wiederkehr zeigt in seiner spirituellen 
Theologie, daß der Bezug auf den Herrn 
und seinen Geist keineswegs die Welt 
unterbewertet; die aus dem Neuen Testa- 
ment geborenen Reflexionen lassen etwas 
von jener, nur zu lebenden, nie bis zum 
Ende durchreflektierbaren Einheit erken- 
nen, aus der heraus der Christ ganz •in 
den Dimensionen der Zeit" leben muß, weil 
er als Christ lebt, und aus der heraus er 
sein Christentum ganz verwirklichen kann, 
weil er die Wirklichkeit dieser Welt ernst 
nimmt. 

Die klugen Ausführungen Sustars dienen 
der Belehrung und Durchdringung dessen, 
was sich heute zu Recht oder Unrecht mit 
dem Schlagwort •Gewissensfreiheit" ver- 
bindet. Es wird vielen eine Hilfe sein, wie 
der Vf. die innere Bindung jeder wahren 
Gewissensfreiheit an ein Größeres, ein 
Außenstehendes, an Gott aufzeigt, und wie 
er deshalb als Grundvoraussetzung zur not- 
wendigen Gewissenbildung ebenso die stän- 
dige Offenheit zum Dialog wie den Mut 
zum Einsatz der eigenen Person verlangt. 

/. Sudbrack SJ 

Gott heute. Fünfzehn Beiträge zur 
Gottesfrage. Hrsg. v. Norbert Kutsch- 

ki. Mainz, Matthias-Grünewald-Ver- 

lag. München, Chr. Kaiser 1967. 186 
S., kart. DM 9.80. 

Wer Sorge darum trägt, ob nicht die Wirk- 
lichkeit Gottes aus dem Bewußtsein des 
modernen Menschen zu entschwinden 
droht, vertiefe sich in vorliegende Auf- 
sätze; als ursprüngliche Rundfunkvorträge 
sind sie zum Teil schon sprachlich ein Lek- 
kerbissen für den Leser. Aber es ist gehalt- 



Buchbesprechungen 231 

volle Kost, die richtige Nahrung für den, 
dem aus Überdruß an schalen Speisen der 
Appetit am Christentum verdorben wurde, 
und auch für den anderen, der bisher alle 
Angebote einer neueren Theologie mit 
beiden Händen abwehrte. Die Autoren 
sind Laien und Geistliche, Professoren und 
Journalisten, evangelische und katholische 
Christen. Der jüdische Schriftsteller Ben 
Chorin führt zum Geheimnis des •unbe- 
kannten Gottes". Andere, wie Jürgen 
Moltmann, Ladislaus Boros, aber auch 
Walter Kasper und S. Martin Daecke 
blicken auf den Gott der Hoffnung. Auf- 
schlußreich ist es, daß die meiner Meinung 
nach konservativsten Aufsätze aus philo- 
sophischer Feder und - diese Ansicht ist 
leicht zu überprüfen - die persönlichsten 
Beiträge aus Laienhand stammen: Walter 
Dirks und Vilma Sturm; der Beitrag der 
letzteren, ein Lobeshymnus auf Teilhard 
de Chardin, könnte manchen Fachtheolo- 
gen darüber aufklären, welche Fragen 
heute zu beantworten sind und welche 
Sprache in unserer Zeit verstanden wird. 
Das Buch trüge seinen Titel zu Unrecht, 
wenn schockierende Beiträge fehlten. So 
mag man zu Dorothee Sölles Versuch, den 
Christushymnus des Philipperbriefes in 
marxistische Sprache zu übersetzen, stehen 
wie man will; er bringt eine, unaufgeb- 
bare Seite des christlichen Gottesbegriffes 
zum Aufscheinen; ob es der ganze christ- 
liche Gott ist, bleibt zu überlegen. Daß 
aber gerade hier Jesus Christus die be- 
herrschende Rolle spielt, darf als leichter 
Vorwurf an die meisten anderen Beiträge 
gelten. Darum wäre ein weiterer Band 
über •Jesus heute" wünschenswert, im 
gleichen griffigen Stil, in der gleichen offe- 
nen Pluralität der Ansichten, im gleichen 
religiösen Engagement und auf demselben 
theologischen Niveau. /. Sudbrack SJ 

Rahner, Karl: Schriften zur Theologie, 

Band VIII. Einsiedeln-Zürich-Köln, 

Benziger  1967.  714  S., Ln. DM 35.-. 

Der Band ist Abtpräses Johannes M. Hoeck 
OSB von Scheyern (zum 40. Jahrestag sei- 
ner Priesterweihe) dediziert. Er enthält mit 
einer Ausnahme Arbeiten (fachtheologische 
Untersuchungen, Gastvorlesungen, Vor- 
träge und Zeitschriftenartikel, die sich je- 
weils an einen verschiedenen Hörerkreis 
wenden) aus den Jahren 1965 bis 1967, 
eine erstaunliche Fruchtbarkeit und Ar- 
beitsleistung, selbst wenn man in Betracht 
zieht, daß manche Gedankengänge in den 
verschiedenen Veröffentlichungen öfter 
wiederkehren. Ober die gestreute Thema- 
tik unterrichten die Überschriften der sie- 
ben Gruppierungen: Die Gestalt gegen- 
wärtiger und künftiger Theologie, Gottes- 
lehre und Christologie, Theologische An- 
thropologie, Ekklesiologie, Sakramente, 
Eschatologie, Kirche und Welt. Wie immer 
in K. Rahners Arbeiten, wird auch hier der 
spirituelle Grund theologischen Denkens 
wie auch die pastorale Zielsetzung überall 
ansichtig. Einige Themen führen unmittel- 
bar in die Spiritualität, wie etwa: Selbst- 
verwirklichung und Annahme des Kreu- 
zes, Die Gegenwart Christi in der Kult- 
gemeinde, Die Ehe als Sakrament, Zur 
Theologie der Hoffnung. Wenn K. Rahner 
wieder mehr als früher in den Streit der 
Meinungen gerät, da seine philosophisch- 
theologischen Ansätze nicht von allen an- 
genommen werden, so kann das der theo- 
logischen Diskussion nur gut tun. Proble- 
matisch wird es immer nur dann, wenn 
ihn Leute für sich und ihre Meinungen in 
Anspruch nehmen, die sich aus seinen Ar- 
beiten dieses und jenes heraussuchen und 
es nicht genügend im Kontext seiner Ge- 
samtarbeit sehen. F. Wulf SJ 

Priestertum 

Rahner, Karl: Knechte Christi. Medi- 
tationen zum Priestertum. Freiburg- 

Basel-Wien, Herder 1967. 271 S., Ln. 

DM 22,-. 

Daß Rahners Meditationen zum Priester- 
tum keine Exklusivlektüre für den Klerus 
bilden, braucht nicht erst gesagt zu wer- 
den. Kein einziges der Themen, die zur 

Sprache kommen, setzt sich dem Verdacht 
der Inzucht aus, ob über den Glauben des 
Priesters heute (•Glaube ist einfach das 
J7remögliche, das die Gnade allein möglich 
macht") oder über Gehorsam und Amt 
(•Der Gehorsam unterstellt den Gehor- 
chenden nicht eigentlich der Person des 
Befehlenden als solcher, sondern integriert 
den Gehorchenden dem Ziel und dem Wohl 



Buchbesprechungen 232 

der betreffenden Gesellschaft"), über •Die 
Priesterbeichte" (•Radikale Sündigkeit des 
konkreten Menschen und Ursprung der 
Andachtsbeichte") oder über die Erfahrun- 
gen eines Priesterlebens mit seinen Hoff- 
nungen und Enttäuschungen, seiner Erfül- 
lung und seiner Beschwernis gehandelt 
wird. Bei den unterschiedlichen Anlässen 
der Aufsätze, die in einem Zeitraum von 
über zwanzig Jahren entstanden sind, ist 
eine Inhaltsangabe unmöglich. (Das Datum 
1932 auf Seite 271 ist das Datum der Weihe, 
nicht des silbernen Jubiläums!) Das be- 
rühmt gewordene Selbstbekenntnis Rah- 
ners, sein Zölibatsbrief, ist ebenso zu fin- 
den wie einige unveröffentlichte Schrift- 
stücke, grundsätzliche Aufsätze, Anspra- 
chen und Gebete. 

Wem Rahner bisher ein unbezwingbares 
Bergmassiv von Spekulationen, Analysen 
und überlangen Sätzen schien, ist mit die- 
sem Buch ein zwar nicht immer bequemer, 
aber gangbarer Pfad gewiesen, auf dem er 
sehr bald mit wachsendem Interesse wei- 
tersteigen wird. Wer aus der Kenntnis der 
Schriften Rahners glaubt, zum Innersten 
des Systems der darin niedergelegten Theo- 
logie gefunden zu haben, der müßte sich 
von diesem Buch belehren lassen, daß der 
Sitz im Leben für diese Theologie nicht die 
Systematik und auch keine fachtheologische 
Sprechweise ist, sondern der glaubende - 
oder sagen wir es mit Rahner -, der glau- 
ben wollende Mensch, der mitfühlt und 
mitlebt mit dem, was uns alle angeht, und 
der wie kaum ein anderer dieses Suchen 
unserer Zeit glaubhaft zur Sprache bringt. 

/. Sudbrack S] 

Schillebeeckx, Edward: Der Amtszöli- 
bat. Eine kritische Besinnung. Düssel- 
dorf, Patmos 1967. 100 S., Paperback 
DM 8,80. 

Der Vf. ist dafür bekannt, in der Diskus- 
sion der letzten Jahre um dogmatische und 
pastoraltheologische Probleme zu einer 
Mitte, zu einem Ausgleich zu kommen: die 
gemeinte Sache von ihrer zeitgeschichtlich 
bedingten Konkretisierung abzuheben und 
ihr in einer vertieften biblisch-theologischen 
Sicht einen neuen Zugang in unserer Zeit 
zu verschaffen. So auch hier. Nach einem 
Oberblick über die Verbindung des Zöli- 

bats mit dem Priestertum im Verlauf der 
Kirchengeschichte und über die jeweils ge- 
gebene Motivierung des Amtszölibats ver- 
sucht Seh. die innere Affinität zwischen dem 
Zölibat und dem priesterlichen Amt anthro- 
pologisch (der Zölibat als •Implikation 
einer besonderen, innerweltlichen Wert- 
verwirklichung") und theologisch (christo- 
logisch, ekklesiologisch und eschatologisch) 
neu zu begründen. Diese Neubegründung 
ist nach ihm aus zwei Gründen notwendig 
geworden: 1. weil eine Reihe von Motivie- 
rungen des Zölibats in der Vergangenheit 
in ihrer nicht-christlichen Herkunft aufge- 
deckt und darum heute nicht mehr anwend- 
bar sind, 2. weil das Priesteramt heute 
theologisch und soziologisch gesehen, einem 
tiefgreifenden Wandel unterliegt. Und das 
Ergebnis: Der Zölibat als ein •existentiell 
nicht anders können" (um des Himmelrei- 
ches, um des Evangeliums, um Christi wil- 
len) ist für das priesterliche Amt •eine 
positiv höchst sinnvolle Möglichkeit, ein 
göttlicher Appell" (81). Aber zu seiner 
Übernahme bedarf es einer entsprechenden 
Glaubenserfahrung. Wo diese in letzter 
Tiefe noch nicht vorliegt, muß der Priester- 
kandidat oder der junge Priester sich exi- 
stentiell im Glauben auf diesen Appell ein- 
lassen. Unter dieser Rücksicht ist die Zöli- 
batsverpflichtung der lat. Kirche sinnvoll: 
wo ein göttlicher Appell vorliegt, ist auch 
auf die Gnadengabe zu hoffen. Der Vf. 
möchte diese Verknüpfung aber nicht pres- 
sen, sondern plädiert für eine größere Be- 
rücksichtigung menschlicher Entwicklung; er 
schließt auch das verheiratete Priestertum 
für die lat. Kirche nicht aus. Die pastoral- 
theologischen Folgerungen sind sehr vor- 
sichtig, aber offen formuliert. (Ein hübscher 
Druckfehler hat sich ins Inhaltsverzeichnis 
eingeschlichen, wo von einer besonderen, 
innerweltlichen und religiösen Weltver- 
wirklichung die Rede ist.) 

F.Wulf SJ 

Duquesne, Jacques: Die Priester. Struk- 
tur, Krise und Erneuerung. Aus dem 
Französischen übertr. v. Ilse Ellmerich. 
Wien-München, Fritz-Molden-Verlag 
1966. 360 S., Ln. DM 22,-. 

Der Vf., bekannter katholischer Publizist, 
hat in dieser Studie eine Reihe großer En- 
queten über die Priester in Frankreich aus- 



Buchbesprechungen 233 

gewertet. Wenn auch manches vorwiegend 
für den französischen Bereich gilt, so tref- 
fen doch die Grundlinien ebenso für 
Deutschland zu. Einige Überschriften zei- 
gen das schon: •Hochwürden ist tot", •Der 
Priester weiß, was er nicht mehr sein will", 
•Nicht mehr Experte für Kinder- und 
Jugenderziehung", •Auch nicht mehr Almo- 
senverwalter", •Nicht mehr Beruhiger und 
Tröster". Aber auch die •konservative" 
Gegenrichtung kommt hinreichend zur Dar- 
stellung. In einem auswertenden Ausblick 
im letzten Abschnitt des Buches zeigt sich 
vor allem die Notwendigkeit einer Spezia- 
lisierung des seelsorglichen Wirkens. 

In manchem etwas breit geraten und 
ohne den Anspruch auf große theologische 
Tiefe erheben zu können oder zu wollen, 
gibt diese Arbeit einen umfassenden und 
ausgewogenen Überblick über die gegen- 
wärtige Situation. 

J. Metzinger SJ 

Antweiler, Anton: Der Priester heute 
und morgen. Erwägungen zum Zwei- 

ten Vatikanischen Konzil. Münster, 
Aschendorff 1967. 146 S., kartoniert, 

DM 18.-. 

Der Untertitel kennzeichnet das Buch gut. 
In lockerer Form legt der Vf. •Erwägun- 
gen" vor, die ihm beim Lesen der Konzils- 
texte hinsichtlich der Stellung und Auf- 
gabe des Priesters in Kirche und Welt ge- 
kommen sind. Er befragt die Texte aus 
der eigenen Lebenserfahrung als Priester 
und Priestererzieher heraus. Geben sie ihm 
Antwort auf seine Fragen, auf Fragen, die 
ihn schon oft bewegt haben mögen und die 
er schon lange mit sich herumträgt? Ja 
und nein. Er lobt das Konzil, daß es (vor 
allem in der Pastoralkonstitution) den 
Mut gehabt habe, die Kirche aus Enge 
und Selbstbefangenheit herauszuführen, in 
eine größere Offenheit und Weite hinein, 
sie unbefangen mit der Welt, ihren Wer- 
ten, Problemen und Aufgaben zu konfron- 
tieren; in diese neue Weltbegegnung der 
Kirche seien auch die Aussagen über den 
Priester, seine Bedeutung, seine Aufgabe, 
seine Ausbildung und seine Lebensführung 
einzuordnen. Er findet den Mut des Kon- 
zils aber auch wieder begrenzt; überall sei 
Vorsicht und Ängstlichkeit herauszuspüren, 
man habe ein •gemessenes Mißtrauen dem 

mutigen Wagnis vorgezogen" und flüchte 
schnell in die Verregelung und das Gesetz; 
auf viele ernste und drängende Fragen er- 
halte man keine Antwort, weil darüber 
nicht gehandelt werde. Am meisten liegt 
ihm, dem akademischen Lehrer, die Prie- 
sterausbildung am Herzen. Sie ist nach 
ihm - das klingt durch alles hindurch - 
zu eng und bedarf einer gründlichen Revi- 
sion. •Wenn man einen großen, frucht- 
baren Apfelbaum heranziehen will, darf 
man ihn nicht in einen Blumentopf in 
einem Hinterhof aussäen" (54 f). - Zum 
Schluß faßt der Vf. seine •Erwägungen" 
noch einmal zusammen. Sie wollen Ant- 
wort geben auf die Fragen: 1. Was soll 
die Kirche in der Welt? 2. Was soll der 
Priester in der Kirche und in der Welt? 
3. Was soll, wer sich auf das Priestertum 
vorbereitet? 4. Wie hilft man ihnen? - 
Wer selbst genügend Lebenserfahrung hat, 
wird durch das Buch manche Anregung er- 
halten. F. Wulf SJ 

Griesl, Gottfried: Berufung und Le- 
bensform des Priesters. Innsbruck- 

Wien-München, Tyrolia 1967. 371 S., 
Ln. DM 30.-. 

Das Buch ist auf Bitten der zu einer •Kon- 
ferenz" zusammengeschlossenen Regenten 
der deutschsprachigen Priesterseminare 
entstanden. Es sollte eine •Handreichung 
für die Berufsberatung und -einführung 
der Priesterkandidaten erarbeiten" und 
dabei besonders die Berufskriterien unter- 
suchen (12). Das Ergebnis dieser Arbeit 
legt der Vf., Regens des Innsbrucker Prie- 
sterseminars, hiermit vor. Es geht darin 
•nicht um die wissenschaftliche Ausbildung 
und pastorale Einübung, sondern aus- 
schließlich um das Thema der priester- 
lichen Persönlichkeitsbildung" (13). Im 
einzelnen wird gehandelt über die geist- 
liche Berufswahl, die Eigenart des geist- 
lichen Berufes, die kirchliche Berufung, die 
Kriterien der Tauglichkeit (58-193), den 
Zölibat, die priesterliche Askese, das prie- 
sterliche Leben im Spannungsverhältnis 
zwischen Gott und Welt, übernatürlichem 
und natürlichem Leben. Die Stärke des Vf. 
liegt in der ausgezeichneten Kenntnis der 
Psychologie und Charakterologie, die ge- 
rade heute für den Priesterbildner unent- 
behrlich  ist.  Sie läßt ihn vor allem  zur 



Buchbesprechungen 234 

Frage der Berufskriterien sowie des Zöli- 
bats, der Askese, der Spannung zwischen 
dem Humanen und dem Geistlichen im 
Priesterberuf Kluges sagen. Ausgespart 
sind die schweren Fragen der Seminar- 
erziehung heute. Von der Wandlung des 
theologischen Priesterbildes wie auch der 
soziologischen Stellung des Priesters in der 
modernen Gesellschaft ist zwar oft die 
Rede, aber nicht mehr entsprechend der 
gegenwärtigen, sich immer mehr zuspitzen- 
den Diskussion. Hier aber liegt m. E. eine 
der größten Schwierigkeiten des heutigen 
Priestererziehers. Das konkrete BerufszieZ 

ist unsicher geworden. Es fehlt uns ein von 
allen angenommenes Leitbild. (Ob das, 
was der Vf. dazu sagt [159-193], genügt, 
scheint uns zweifelhaft.) Mit dieser Crux 
werden wir uns in den nächsten Jahren 
noch sehr herumschlagen müssen. Sie spielt 
auch in den gegenwärtigen erhöhten Zöli- 
batsschwierigkeiten keine geringe Rolle, 
wie kürzlich noch Marc Oraison (in •Le 
Monde", 9. u. 10. April 1968) gezeigt hat. 
Hier könnte das Buch von M. Bellet •La 
peur ou la foi. Une analyse du pretre" 
(Desclee de Brouwer 1967) weiterhelfen. 

F.Wulf Sf 

Ordensleben 

Francis, Mary: Wider die fremden 

Götter. Gefährdung und Segnung des 
beschaulichen Lebens. Luzern-Stuttgart, 

Räber 1967. 202 S., Ln. DM 17,80. 

Das Buch ist ein Zeugnis beschaulichen Le- 
bens in unserer Zeit. Die Vf. ist eine ame- 
rikanische Klarissin. Die Verbindung, die 
hier der amerikanische, aufs Praktische ge- 
richtete Sinn mit der heiter-strengen Fröm- 
migkeit des hl. Franziskus eingegangen ist, 
überrascht den Leser angenehm. Die Vf. 
kennt die Gefährdungen des Lebens in der 
weltabgeschlossenen Kontemplation. Aber 
sie weiß auch um die altbewährten •Heil- 
mittel". Dabei scheint sie alles andere als 
konservativ zu sein. Als ein Mensch, der 
zur Freiheit im Geist durchgestoßen ist, 
steht sie über dem Buchstaben, ohne dessen 
Intention zu verraten. Indem sie von den 
Göttern der Oberflächlichkeit und Selbst- 
gefälligkeit, der Ober- und der Kurzsich- 
tigkeit und den mannigfachen Neurosen- 
göttern handelt, geißelt sie die altbekann- 
ten Fehlhaltungen der Klausurierten und 
wirbt um die altehrwürdigen Tugenden 
der Selbstlosigkeit und wahren Freiheit, 
echter Hingabe und Liebe, ohne die ein 
solches Leben unerträglich und absurd ist. 

Das Buch ist keine Apologie des beschau- 
lichen Lebens, trotz mancher Seitenhiebe 
der Vf. Während der ersten vierzig Seiten 
möchte man das Buch wiederholt weglegen, 
wegen des kindlich-naiven Tons, mit dem 
vom Klarissenleben berichtet wird. Man 
meint, hier werde der Ernst der Proble- 
matik der beschaulidhen Orden in der heu- 
tigen Zeit einfach ignoriert. Oder bedeuten 

diese Seiten den beschwerlichen Weg, den 
jeder zurücklegen muß, der in das Ver- 
ständnis einer solchen Existenz eindringen 
will? Vermutlich kann man über das be- 
schauliche Leben nicht eigentlich informie- 
ren, da sein Sinn jenseits der üblichen 
menschlichen Zweckhaftigkeit liegt. Nur der 
Berufene wird es erfassen. Dieser wird auch 
den größten Nutzen aus diesem Buch zie- 
hen können. Was z. B. über die klösterliche 
Gemeinschaft oder über das rechte Streben 
nach Vollkommenheit gesagt wird, besticht 
durch das feine Verständnis für das Inein- 
ander und Miteinander von Natur und 
Gnade, das daraus spricht. 

N. Mulde SJ 

La communaute, relation de personnes. 
Hrsg. v. Raymond Hostie SJ (Biblio- 
theque d'etudes psycho-religieuses). 

Paris-Bruges, Desclee de Brouwer 1967. 
173 S., kart. 123 FB. 

Seit dem Konzil ist viel Theologisches über 
die Erneuerung des Ordenslebens geschrie- 
ben worden. Jedodi sind Veröffentlichun- 
gen über seinen anthropologischen Aspekt 
noch äußerst selten. Das ist aus zwei Grün- 
den bedauerlich. Einmal ist eine gewisse 
Krise im Ordensleben vor allem eine Krise 
des Humanum, der Integration des 
Menschlichen und des Christlichen, des 
Weltlichen und des Religiösen, so daß 
theologische Aussagen über das Ordens- 
leben leicht in den Verdacht der Ideologie 
oder aus Angst entsprungener Rationali- 
sierung geraten. Zum andern sind wir 
durchaus nicht ohne Hilfen für die Bewäl- 



Buchbesprechungen 235 

tigung der drängenden Fragen. Das vor- 
liegende Buch beweist es. Es ist die Frucht 
längerer gemeinsamer Arbeit eines Krei- 
ses, zu dem sich die Verantwortlichen der 
weiblichen Ordensgemeinschaften Belgiens 
in den letzten Jahren zusammengeschlos- 
sen haben. Die behandelten Fragen krei- 
sen alle um das Thema der Gemeinschaft, 
das sich geradezu als der Angelpunkt der 
Erneuerung des Ordenslebens herausstellt. 
Der Gesichtspunkt, unter dem die Gemein- 
schaft allein betrachtet werden darf, ist 
nicht der der Institution, sondern der der 
interpersonalen Beziehungen. 

Ein einleitender 1. Teil gilt den Erwar- 
tungen der jungen Menschen bezüglich des 
Ordenslebens. Diese Erwartungen und 
Vorstellungen werden kritisch sondiert. 
Die Ordensgemeinschaft wird befragt, wie 
sie den berechtigten Anliegen der Eintre- 
tenden entsprechen soll (Sr. Marie-Ed- 
mond). Ein weiteres Kapitel sammelt die 
Erfahrungen der jungen Schwestern nach 
einigen Jahren Gemeinschaftsleben (Sr. 
Lydia). 

Der 2. (Haupt-) Teil des Sammelbandes 
ist der sozialpsychologischen Untersuchung 
des Gemeinschaftsproblems gewidmet. Die 
Kapitelüberschriften zeigen deutlich, wor- 
auf es ihren Verfassern besonders an- 
kommt: A. Uleyn, Die Gemeinschaft: Die 
Entfaltung der Person in der Beziehung 
zu den anderen Mitgliedern. - R. Hostie, 
Die Gemeinschaft als mögliches Hindernis 
für die Entfaltung der Person. - A. Al- 
steens, Die Vorgesetzte und die Gemein- 
schaft. Dieser Beitrag ist m. E. einer der 
wichtigsten des Buches. Hier wird ver- 
sucht, mit der Funktion der Autorität als 
Dienst an der Entfaltung des Einzelnen 
zum Wohl der Gemeinschaft Ernst zu 
machen. Es ist gefährlich, die Ordensge- 
meinschaft nach dem Modell der Familie 
begreifen und leben zu wollen. Wo das 
geschieht, zerfällt sie in Vorgesetzte, die 
auf ihre Autorität pochen, und unmündig 
Gehaltene, die bemuttert werden wollen. 
Aber der Vf. untersucht nicht nur die tat- 
sächlichen oder möglichen Entartungen von 
Autorität und Gemeinschaftsleben; er stellt 
auch die jeweilige positive Rolle heraus. 
Wer den Mut hat, seine Gedanken auf 
sich wirken zu lassen und weiter zu den- 
ken, wird entdecken, wieviel sich im heuti- 
gen Ordensleben ändern muß, soll dieses 
dem   Anruf   der   Stunde   entsprechen.   - 

/. Vande Graaf, Die Gruppe und ihre Kon- 
stanten. Auch dieser Beitrag ist sehr be- 
deutend, weil er den in einer Gemein- 
schaft herrschenden Beziehungen und Inter- 
aktionen nachgeht. - L. Lagrou, Der Ein- 
fluß von Meinungen und Vorurteilen. Der 
Vf. untersucht, wie Vorurteile (über das 
Ordensleben) entstehen und wie diese auf 
die Betroffenen wirken. 

In einem abschließenden 3. Teil versucht 
P. Anciaux eine Synthese der verschiede- 
nen Gesichtspunkte. Er tut das, indem er 
die Problematik des Ordenslebens als Ge- 
meinschaft in den Rahmen moderner Be- 
mühungen um Gruppenbildung stellt. 
Seine Darlegungen stehen jedoch mehr un- 
ter einem theologischen Aspekt. Um so 
mehr verwundert es, daß er das Verständ- 
nis von Autorität und Gemeinschaft, wie 
es die heutige Sozialpsychologie vorträgt, 
nicht zum Anlaß für eine theologische Re- 
flexion nimmt. Denn die ungesunde, ja 
gefährliche Sakralisierung der Autorität 
in der Ordensgemeinschaft und die damit 
verbundene Praxis von Selbstverleugnung 
und Gehorsam, die des öfteren einer Ent- 
mündigung, die im Namen Gottes vor- 
genommen wird, gleichkommt, ist nicht 
die geringste Ursache für das augenblick- 
liche Malaise. 

Die in diesem Buch gesammelten Bei- 
träge wurden im Hinblick auf die Proble- 
matik weiblicher Ordensgemeinschaften er- 
arbeitet; aber ihre Ergebnisse dürften für 
jede Ordensgemeinschaft gelten. Man soll- 
te das Buch nicht nur lesen, sondern ge- 
meinsam durchdiskutieren. Aus diesem 
Grund, und da wir augenblicklich in deut- 
scher Sprache nichts Vergleichbares besit- 
zen, ist zu wünschen, daß dieses Buch bal- 
digst in einer guten deutschen Obersetzung 
erscheinen kann. N. Mulde SJ 

Au Coeur meme de l'ßglise. Une re- 
cherche monastique: les freres de la 
Vierge des Pauvres. Preface de Jean- 

Francois Six. Bruges, Desclee de Brou- 

wer 1966. 203 S., FB 182,-. 

Die 1956 von einem belgischen Benedikti- 
ner mit zwei weiteren belgischen Mönchen 
gegründete •Bruderschaft der Jungfrau der 
Armen" - genannt nach den Muttergottes- 
erscheinungen in Banneux - braucht trotz 
der geringen Zahl ihrer Mitglieder (ca. 40, in 



Buchbesprechungen 236 

fünf Fraternitäten, davon eine in Deutsch- 
land: Nienhagen, Diözese Hildesheim) nicht 
mehr vorgestellt zu werden. Sie hat in ge- 
wisser Weise exemplarischen Charakter. 
Angeregt durch die geistliche Botschaft 
Charles de Foucaulds, leben die Mönche, 
Priester und Laien, in kleinen Gruppen, 
abseits, aber auch wieder nicht allzu weit 
entfernt von menschlichen Siedlungen, wid- 
men sich dem persönlichen und dem ge- 
meinsamen Gebet, sind und wohnen arm, 
nähren sich von ihrer Hände Arbeit, ent- 
sprechend den Möglichkeiten ihrer Umge- 
bung, schweigen viel, nehmen aber auch 
Gäste auf und sind offen für das geistliche 
Gespräch. Was ihnen vorschwebt, ist eine 
zeitgemäße Erneuerung des Mönchtums 
und des beschaulichen Lebens. Sie wollen 
stellvertretend für alle Menschen vor Gott 
stehen und in Vereinigung mit dem leiden- 
den Herrn durch Gebet und Buße anderen 
Gnade erflehen. Im vorliegenden Buch ist 
der vorläufige Regelentwurf der Bruder- 
schaft abgedruckt. Nach einem Prolog über 
die besondere Berufung zum monastischen 
Leben, über das Evangelium als Lebens- 
regel und über die Antwort des Gerufenen 
folgt in zwei Teilen der Inhalt der Regel 
unter den Stichworten: •Paschamysterium" 
und •Bleibet in meiner Liebe", die das 
Charakteristische der Spiritualität der Bru- 
derschaft herausstellen. Einsamkeit, Schwei- 
gen und Buße werden im ersten Teil eben- 
so wie Armut, Gehorsam und gottgelobte 
Keuschheit als Ausdruck für die Anteil- 
nahme am Geheimnis von Tod und Auf- 
erstehung Jesu gesehen. Der zweite Teil 
regelt das Gemeinschaftsleben und das Ver- 
hältnis der Brüder zueinander. Bei aller 
Hochachtung vor diesem Versuch eines 
monastischen Lebens für unsere Zeit, den 
wir für äußerst wertvoll halten, gewinnt 
man beim Lesen dieser ganz und gar geist- 
lichen Regel dennoch den Eindruck, daß das 
•Neue" dieses Lebens reflex noch nicht ein- 
geholt ist. Theologisch geht diese Regel 
über die monastische Tradition nirgendwo 
hinaus; sie wiederholt diese nur, bis in die 
Vokabeln hinein. Daß die uns allen auf- 
gegebene •Welt", insbesondere der Mit- 
mensch, stärker als bisher in das monasti- 
sche Leben, das hier stillschweigend mit 
dem kontemplativen, von der Welt zurück- 
gezogenen Leben gleichgesetzt zu werden 
scheint, integriert werden muß und wie das 

geschehen kann, wird in der Regel nicht 
erwähnt. Es wird einfach vorausgesetzt, wie 
in der ganzen monastischen Überlieferung 
der Vergangenheit, daß der Gedanke der 
Stellvertretung dafür schon genüge. Es ist 
zu hoffen (und auch zu erwarten), daß die 
Mönche die Erfahrung ihres Lebens hier 
ein Stück weiterführt, damit sie ihre apo- 
stolische Aufgabe für unsere Zeit noch kla- 
rer erfassen. 

F. Wulf SJ 

Ruiter, Trudo de OFM: Die Ordensge- 

meinschaft. Wesen und Verwirklichung 
im Geist und in der Liebe. Mit einem 
Beitrag von Alexander Gerken OFM. 
Düsseldorf, Patmos 1967. 153 S., Ln. 

DM 10.80. 

Die hier vorgelegten Gedanken sind - mit 
Ausnahme des einleitenden Kapitels von 
A. Gerken •Ursprung und Wesen der Or- 
densgemeinschaft" - bereits 1964 in 3. Auf- 
lage in Belgien erschienen. In den Kapi- 
teln 2-6 spricht der Vf. über Sinn und 
Aufgabe, Entfaltung und Gefährdung der 
Ordensgemeinschaft. Er sieht in der Or- 
densgemeinschaft die möglichst vollkom- 
mene Manifestation des sozialen Charak- 
ters des von der Herrschaft Gottes gepräg- 
ten Lebens (61) und stellt die Einzelzüge 
des Ordenslebens, wie z. B. die Gelübde, 
Aktion und Kontemplation, Liturgie ... 
in diesen Zusammenhang. Dabei unter- 
streicht er die Notwendigkeit, neben dem 
Übernatürlich-Gnadenhaften auch das 
Menschliche zu pflegen und für ein Leben 
in Gemeinschaft fruchtbar zu machen. Auch 
der Ordenschrist brauche z. B. ein gesun- 
des Selbstbewußtsein; auf den für eine 
gesunde Entfaltung des Ordenschristen 
nötigen Freiheitsspielraum wird hinge- 
wiesen. Oberhaupt enthält das Buch, ent- 
sprechend der reichen praktischen Erfah- 
rung des Vf., manche gute Anregung für 
die Praxis. - Im 1. Kapitel versucht A. Ger- 
ken Ursprung und Wesen der Ordens- 
gemeinschaft theologisch zu bestimmen. Er 
stützt sich dabei vor allem auf die zeit- 
genössische kath. Exegese und die Theolo- 
gie des Konzils. Aber es gelingt m. E. nicht, 
dadurch den Gedanken de Ruiters, die be- 
reits vor dem Konzil niedergeschrieben 
wurden, den nötigen Aktualitätscharakter 
zu  verleihen.   So   modern  manche  seiner 



Buchbesprechungen 237 

Aussagen sein mögen, so hat sich doch in 
den letzten Jahren innerhalb der verschie- 
denen Orden sehr vieles entwickelt. Auf 
die Frage von heute genügen Antwor- 
ten aus der Zeit vor dem Konzil nicht 
mehr. Heute geht es nicht mehr nur um Teil- 
korrekturen im Erscheinungsbild des Or- 
denslebens; der Standort dieses Lebens 
selbst muß in der Kirche neu gesucht wer- 
den. Formulierungen wie die folgende: 
•Gehorchen heißt, sich in seinem Verhal- 
ten einer Ordnung einfügen" (100/101) 
entsprechen einem personalen Verständnis 
dieser Haltung nicht. Die latente oder so- 
gar ausdrückliche Theologie der Stände 
dieses Buches stimmt heute nicht mehr. Bei 
dem Versuch, das Ordensleben zu begrün- 
den - ein schon in sich fragwürdiges Un- 
terfangen -, unterlaufen manche Übertrei- 
bungen, wenn z. B. behauptet wird, daß 
allein in der Ordensgemeinschaft das ewige 
Leben in gewissem Sinn schon ganz zum 
Durchbruch gekommen sei (111). So ist das 
vorliegende Buch, trotz manches guten Ge- 
dankens, ein Beispiel dafür, wie schnell 
sich die Dinge heute in der Kirche wan- 
deln. N. Mulde SJ 

Prinz, Friedrich: Frühes Mönchtum im 

Frankenreich. Kultur und Gesellschaft 
in Gallien, den Rheinlanden und Bay- 

ern am Beispiel der monastischen Ent- 
wicklung (4. bis 8. Jahrhundert). Mit 
einem Kartenanhang. München-Wien, 
R. Oldenbourg-Verl. 1965. 634 S., Ln. 

DM 120.-. 

Der Vf. sucht in seinem umfangreichen, 
von einer ungewöhnlichen Quellen- und 
Literaturkenntnis zeugenden Werk die 
Entwicklungslinien des frühen Mönchtums 
im Frankenreich, vom Ausgang der Antike 
bis zum Beginn der Karolingerzeit, her- 
auszuarbeiten. Es kam ihm darauf an, die 
verschiedenen und unterschiedlichen mona- 
stischen Zonen (geographisch) und Epochen 
(geschichtlich) voneinander abzugrenzen 
(ein reicher Karten-Anhang veranschau- 
licht die Verbreitungsgebiete des Mönch- 
tums in seinen verschiedenen Ursprüngen 
und Phasen), ihren Einfluß aufeinander 
aufzuweisen, kult- und herrschaftssoziolo- 
gische Zusammenhänge in ihrer gegensei- 
tigen Durchdringung zu erheben, um so 
den Anteil des Mönchtums und der mona- 

stischen Kultur für das werdende Abend- 
land deutlich zu machen. Sein Anliegen 
geht dahin, •das Einschmelzen der spät- 
antiken, gallo-römischen Gesellschaft in 
die sich neu bildende aristokratisch-kirch- 
liche Welt des Frühmittelalters am Bei- 
spiel des Mönchtums darzulegen" (539). 
Demgegenüber mußte die Behandlung des 
geistig-religiösen Lebens dieser Epoche, 
das weithin vom Mönchtum getragen war, 
also der monastischen Bildung und Spiri- 
tualität, ihrer Eigenart und ihrer Entwick- 
lung, im Übergang von der Antike zum 
Mittelalter zurücktreten. Sie wurde nur in- 
soweit einbezogen, als sie die •organisato- 
risch-politisch-herrschaftlichen Verbindun- 
gen zwischen den einzelnen Klöstern (bzw. 
•Klosterprovinzen"), ihren Gründern, För- 
derern und Herren" (14) zu erhellen ver- 
mochte (im Zusammenhang geschieht das 
noch einmal im dritten Teil des Werkes 
[449-540]: •Zur Literatur- und Kultur- 
soziologie des Mönchtums"). 

Es werden vor allem drei Phasen mona- 
stischer Entwicklung voneinander abgeho- 
ben. Die erste, vom 4. Jht. bis zum Ende 
des 6. Jhts., umfaßt einerseits das marti- 
nische Mönchtum, anderseits das Rhone- 
mönchtum, die nicht nur geographisch von- 
einander abgegrenzt sind (dort Tours- 
Aquitanien, hier Lerins), sondern auch in 
ihrer Organisation und Lebensordnung 
sich sehr voneinander unterscheiden. •Die 
zweite Phase mönchischer Kultur, die iro- 
fränkische, entwickelt sich zwischen 590, 
als Columban ins Frankenreich kam, und 
dem Ende des 7. Jahrhunderts, als jene 
monastische Welle (der columbanisch- 
benediktinischen Mischregel) ihrerseits wie- 
der von der angelsächsischen Mission über- 
lagert bzw. abgelöst wurde" (541). •Die 
dritte Welle monastischen Lebens im Fran- 
kenreich wird vornehmlich durch die angel- 
sächsischen Missionare repräsentiert, die 
um 690 auf den Kontinent kommen, allen 
voran Willibrord, der diese benediktinisch 
bestimmte Phase der klösterlichen Gesamt- 
entwicklung einleitet. Sie wird auf ihren 
Höhepunkt geführt und abgeschlossen 
durch Winfrid-Bonifatius" (543). Immer 
ist für den behandelten Zeitraum die enge 
Verbindung der monastischen Welt mit 
den herrschenden Schichten kennzeichnend 
- im Rhonemönchtum die Verbindung mit 
dem altgallischen Adel (Lerins ist nach 
dem Vf. das •Flüchtlingskloster" der nord- 



Buchbesprechungen 238 

gallischen Aristokratie), später mit dem 
merowingischen bzw. karolingischen Hof- 
adel. Das Mönchtum wird damit zur gei- 
stig-religiösen Klammer der jeweiligen 
Herrschaftsgebiete, und der sich neu her- 
ausbildende gallo-germanische Adel er- 
fährt durch das Mönchtum seine Weihe 
und Erhöhung; er wird zu einem von Gott 
sanktionierten Geburtsstand. Es ist die 
Geburtsstunde der feudalen herrschafts- 
ständischen Ordnung des Mittelalters. 

Trotz der in ihrer Wiederholung ermü- 
denden Einzeluntersuchungen ist es dem 
Vf. u. E. überzeugend gelungen, aufzuzei- 
gen, wie in einer Umbruchszeit, einer Zeit 
großer politischer, sozialer und geistiger 
Umwälzungen, als die vor allem das 7. Jht. 
zu gelten hat, in der eine alte Welt unter- 
ging und vieles, was den Zeitgenossen als 
unersetzlicher Wert erschien, zu Grabe ge- 
tragen werden mußte, die Fundamente 
einer neuen Epoche, des christlichen Mit- 
telalters, gelegt wurden, in der die großen 
geistigen Werte der Antike aufgehoben 
blieben. Nicht zuletzt ist das nach dem Vf. 
dem Mönchtum zu verdanken, •das als 
eines der zukunftsträchtigsten Elemente 
der Spätantike fugenlos ins Mittelalter 
übergriff und sowohl personell wie in sei- 
nen Institutionen beide Epochen über alle 
Umbrüche des geschichtlichen Lebens hin- 
weg verband" (532). Mit Recht weist der 
Vf. darauf hin, daß eine historische Er- 
kenntnis dieser Art gerade für uns heute 
sehr hilfreich sein kann, die wir eine ganz 
ähnliche •Epoche synkretistischer, wider- 
spruchsvoller Vielfalt mit einem, bis zur 
Unverbindlichkeit geltenden Angebot kul- 
tureller Inhalte" (540) erleben. Was die 
Zeitgenossen als drohendes Chaos erfah- 
ren, ist vielleicht in Wirklichkeit nur der 
Schmelztiegel, in dem Neues geboren wird, 
falls nur genügend geistige Kräfte vor- 
handen sind, die sich als überzeitlich er- 
weisen und in tieferen Schichten des Le- 
bens die Kontinuität gewährleisten. 

F.Wulf S] 

Vatican II. L'Adaptation et la Reno- 
vation de la vie religieuse. Decret •Per- 

fectae caritatis". Texte latin et traduc- 
tion francaise par J. M. R. Tillard OP. 
Commentaires sous la direction de 
J. M. R. Tillard OP et Y. Congar OP 

(Sammlung •Unam Sanctam" 62). Edi- 
tions du Cerf, Paris 1957. 593 S., kart. 
Fr 47,10. 

Das vorliegende Gemeinschaftswerk ist der 
bisher umfangreichste Kommentar zum 
Ordensdekret des Zweiten Vatikanums und 
wird es wohl auch bleiben. Eine stattliche 
Zahl von Mitarbeitern haben sich ihm zur 
Verfügung gestellt, darunter einige Bi- 
schöfe (zwei davon haben der Konzilskom- 
mission für Ordensleute angehört: Msgr. 
Huyghe und Msgr. Le Bourgois), Ordens- 
theologen der verschiedenen Provenienz, 
vor allem Dominikaner, und auch Ordens- 
frauen. Über den geschichtlichen Werde- 
gang des Dekrets berichtet sehr kundig 
Msgr. Le Bourgois von Autun, während 
des Konzils noch nicht Bischof, sondern 
zweiter, gewählter Sekretär der Kommis- 
sion. Das eigentliche Kommentarwerk ist in 
drei große Abschnitte unterteilt: 1. Einige 
Prinzipien, 2. Die Typologie des Ordens- 
lebens, 3. Elemente und Aspekte des 
Ordenslebens. Im ersten Abschnitt entwik- 
kelt J. M. R. Tillard, einer der Heraus- 
geber, die Grundlinien und Grundgesetze 
der Erneuerung, wie sie im Dekret auf- 
scheinen; R. Voillaume handelt über die 
Kontemplation, vor allem im Hinblick auf 
die Artikel 5 und 6 des Dekrets, die alle 
Gemeinschaften des Ordensstandes betref- 
fen, Msgr. Huyghe im Hinblick auf die 
gleichen Artikel zuzüglich Artikel 8 über 
die Einheit von Ordensleben und Aposto- 
lat. Im zweiten Teil werden anhand der 
Artikel 7-11 des Dekrets die einzelnen 
Typen des Ordenslebens vorgestellt. Der 
dritte Teil kommentiert die Artikel 12-14 
über die drei evangelischen Räte von 
Keuschheit, Armut und Gehorsam; er greift 
einige Einzelfragen heraus, so über die be- 
sonderen Probleme der Ordensfrauen, über 
das Ordenskleid, über die Nachwuchsfrage 
und die Ausbildung, über das Ordensleben 
in den Missionen. 

Die geistige Linie des Gesamtwerkes 
zeigt deutlich den wegweisenden Einfluß 
von Y. Congar: die Betonung des Charis- 
matischen und des Missionarischen. Für die 
deutsche Mentalität mag mancher Kom- 
mentar zu wortreich ausgefallen sein (be- 
greiflich im Abschnitt über das kontempla- 
tive Ordensleben, der von einer Equipe 
von nicht genannten Ordensfrauen erstellt 



Buchbesprechungen 239 

wurde) und nicht immer im gleichen Maß 
kritisch genug ist; lobend hervorgehoben 
zu werden verdienen hier u. a. die Beiträge 
von B. Besret OSCist. über das monastische 
Leben, J. Bonduelle OP über die Mendi- 
kantenorden - der auf kurzem Raum eine 
sehr dichte Darstellung des apostolischen 
Ideals der Mendikanten gibt-und J.Beyer 

über die Säkularinstitute. Aufs Ganze ge- 
sehen handelt es sich im Hinblick auf die 
zeitgemäße Anpassung der Orden um ein 
sehr verdienstliches Werk, das von einem 
echten geistlichen Enthusiasmus getragen 
ist und darum für das Ideal des Ordens- 
standes von der Sache selbst her wirbt. 

F. Wulf SJ 

Gebet und Meditation 

Dessauer, Philipp: Meditation im 
christlichen Dasein. Im Einverständnis 
mit dem Oratorium des hl. Philipp 
Neri, München, hrsg. von Irmgard 
Wild. München, Kösel 1968. 230 S., Ln. 
DM 16,50. 

In seinem Büchlein über die naturale Medi- 
tation hatte Dessauer eine weiterführende 
Studie über die christliche Meditation ver- 
sprochen. Wer ihm beim Aufspüren der 
Ursprünge meditativer Wirklichkeitserfah- 
rung gefolgt war, hegte seinerseits den leb- 
haften Wunsch, der Vf. möchte sein Ver- 
sprechen recht bald einlösen. Denn seine 
Erfahrung, gepaart mit Einsicht und mit 
dem beständigen Suchen nach dem Wah- 
ren, Unverfälschten, Lebendigen, ließ ihn 
besonders geeignet erscheinen, dem heuti- 
gen Menschen einen Weg in die christliche 
Meditation zu weisen. Leider war es Des- 
sauer nicht möglich, das geplante Werk zu 
Ende zu führen. Sein Tod hat es verhin- 
dert. In seinem Nachlaß fanden sich jedoch 
zahlreiche Vorarbeiten zum Thema der 
christlichen Meditation, die sich als ver- 
öffentlichungsreif erwiesen. Irmgard Wild 
hat die Fragmente geordnet und mit Num- 
mern versehen; im ganzen sind es 88 von 
unterschiedlicher Länge (11-193). Daran 
schließen sich •Praktische Weisungen für 
die Meditation", die sich nicht als eine Ein- 
führung in die •Technik" des Meditierens, 
sondern als Hinweise auf die dem Medi- 
tierenden nötige innere und äußere Ver- 
fassung verstehen: Beginn, Ort, Zeit und 
Thema der Meditation, die Bedeutung der 
Körperhaltung, die Sinne und die Möglich- 
keit, sich in ihre echte und volle Betätigung 
einzuüben, über Zerstreuung und Zerstreut- 
heit und vieles andere mehr. Aus jeder 
Zeile des Buches spricht ein Mensch, der 
stets auf der Suche nach dem Ganzen und 

nach dem Sinn der Einzelheiten des mensch- 
lichen Lebens ist, der Ehrfürchtige, der in 
der Begegnung mit den Menschen und mit 
Gott Gereifte, der mit dem Tiefsten und 
Wahrsten und Ursprünglichsten des Men- 
schen zu sympathisieren weiß. Dessauer be- 
sitzt für den, der sich tieferer Lebenserfah- 
rung bereits erschlossen hat, die seltene 
Gabe der Ein-Führung, weil er stets die 
(je größere) Freiheit des andern im Auge 
hat und ihr dienen will. Wer in diesem 
Buch eine •Lehre" der christlichen Medi- 
tation sucht, wird enttäuscht. Wer aber ver- 
standen hat, daß die Meditation nur in der 
lebendigen Auseinandersetzung des ganzen 
Menschen (nicht allein des Verstandes) ge- 
funden wird, dem werden die einzelnen 
Abschnitte unmittelbarer Anlaß zum Medi- 
tieren. M. E. entzieht sich das Buch gerade- 
zu der bloßen Lektüre; es zwingt zum nach- 
denkenden Verweilen und - zum Gebet. 
Diese Tatsache mag wohl auch dazu bei- 
tragen, daß beim Leser der anfängliche 
Wunsch nach einem Inhaltsverzeichnis und 
nach einer Gliederung der numerierten 
Texte immer mehr zurücktritt. (Aber viel- 
leicht wäre eine solche Einteilung für das 
Buch doch ein Gewinn!) Für die Veröffent- 
lichung dieses Vermächtnisses eines großen 
Menschen gilt dem Oratorium sowie der 
Herausgeberin unser besonderer Dank. 

N. Mulde SJ 

Hausherr, Irenee SJ: Adorer le pere en 
esprit et verit£. Dix entretiens spiri- 
tuels. Presentation de M. Olphe-Gal- 
liard SJ. Paris, Lethielleux 1967. 236 
S. brosch. F 11,70. 

Es handelt sich hier um die geringfügige 
Überarbeitung (nach einer Bandaufnahme) 
von Exerzitien, die der bekannte Vf. einem 
beschaulichen Konvent gegeben hat. Es sind 



Buchbesprechungen 240 

im ganzen zehn Vorträge: über Gott, Got- 
teslob, Anbetung, Ehrfurcht, Dienst und 
alles zusammengefaßt in der Eucharistie. 
Als frei gesprochenes Wort haben sie etwas 
sehr Unmittelbares und verbinden ein rei- 
ches, von Schrift und Vätertheologie ge- 
nährtes spirituelles Wissen mit persönlicher 
geistlicher Erfahrung. Was hier geboten 
wird, ist Altersweisheit, voller Friede und 
Freude. In ähnlicher Weise und mit ähn- 
licher Thematik war vor Jahren schon ein 
anderes Büchlein des Vf.s herausgebracht 
worden, das den Titel trägt: Priere de vie 
- vie de priere (im gleichen Verlag und 
vom gleichen Herausgeber).       F. Wulf SJ 

Oosterhuis, Huub: Ganz nah ist Dein 
Wort. Gebete. Wien-Freiburg-Basel, 
Herder 1967. 200 S., Plastik DM 7,80. 

Die vorliegenden Gebete des niederländi- 
schen Jesuiten und Studentenpfarrers sind 
aus der Vorbereitung von Studentengot- 
tesdiensten (als Zwischengebete, Fürbitten, 
eucharistisches Dankgebet, Totengedenken 
usw.) entstanden. Sie suchen der Mentali- 
tät und den Anliegen der jungen Genera- 
tion von heute zu entsprechen und sind so- 
zusagen auf den Tag und die Situation (der 
Welt und der niederländischen Kirche im 
besonderen) aktualisiert. Das bedingt eine 
gewisse Einseitigkeit der Thematik, in der 
es in nimmermüdem Kreisen um das Su- 
chen Gottes in dieser Welt, um den mensch- 
gewordenen, uns in Christus nahegekom- 
menen Gott, um die Begegnung mit dem 
Nächsten, um des Menschen Not und Sorge, 
um sein Leid und seine Freude, seine Sehn- 
sucht, seine Niederlagen und seine Erfül- 
lung, um das tägliche Brot und den Frieden 
geht. Oosterhuis hat eine echte dichterische 

Begabung, die auch in der deutschen Über- 
setzung spürbar ist. Ein Dokument unserer 
Zeit, das ausspricht, was den betenden 
Menschen heute bewegt. F. Wulf SJ 

Gott ist gegenwärtig. Gebete evangeli- 
scher Frömmigkeit. München, Kösel 

1967. 198 S., Ln. DM 11,80. 

Gebete sind wie das Echo des göttlichen 
Anrufs im glaubenden Herzen. Sie zeugen 
von der Betroffenheit des Beters und von 
seiner Bereitschaft, sich in das göttliche Ge- 
heimnis einzulassen; sie sind ein beredtes 
Bekenntnis des Glaubens. Aus der vierhun- 
dertjährigen Tradition des Protestantismus 
hat W. Nigg 32 Namen ausgewählt, ange- 
fangen von den Reformatoren bis in den 
Beginn unseres Jahrhunderts. Wohl alle 
bedeutenden Gestalten evangelischer Fröm- 
migkeit kommen zu Wort, davon M.Luther 
besonders häufig. Auffallend in der Form 
sind die drei Gebete Calvins, die sich nicht 
in der Form der Anrede an Gott wenden 
und eher Aufforderungen zum Gebet glei- 
chen; die direkte Anrede kommt erst in dem 
abschließenden Vater Unser zum Ausdruck. 
In vielen Gebeten wird der biblische Ur- 
grund dieser Frömmigkeit deutlich spürbar. 
Manche, vor allem diejenigen Luthers, sind 
von elementarer Schönheit und Kraft und 
können auch dem heutigen Beter als Hilfe 
zum persönlichen Sprechen mit Gott die- 
nen. Darum ist das Bändchen nicht nur ein 
Zeugnis gemeinsamer Vergangenheit im 
Glauben trotz der konfessionellen Verschie- 
denheiten. Vermutlich weist die Erfahrung 
solcher Gemeinsamkeit auch den Weg in 
die ökumenische Zukunft. 

N. Mulde SJ 

Berichtigung 

In dem Beitrag von Dr. Theodor Schneider: •Das Opfer der Messe als Selbsthingabe 
Christi und der Kirche", Heft 2, ist auf S. 99 eine Zeile ausgefallen. Im 2. Abschnitt, 
5. Zeile muß es heißen: •Das Ziel dieser feierlichen Anamnese ist ja nicht die Verwand- 
lung von Brot und Wein, sondern (durch sie) die Verwandlung sündiger Menschen in die 
lebendige, Gott gefällige Opfergabe." 




