Buchbesprechungen 228

das Letzte sagen will; der Hymnus wird zum Bekenntnis — ,denn ick bin gewil}“ -,
wenn besungen werden soll, daf nichts ,uns zu trennen vermag von der Liebe
Gottes, die ist in Jesus Christus, unserem Herrn“. Die Glaubensaussage hat die
letzte Stufe des existentiellen Ergriffenseins erreicht. Paulus wirft sein eigenes
Dasein in die Waagschale, wenn er vom Herrn spricht. Der Buchstabe und die
grammatikalische Form der Schriftworte lassen uns durch den Buchstaben hin-
durch ins innerste ,Ich“ des Volkerapostels blicken, in seine Liebe zu Jesus

Christus.

Braucht es mehr Anleitung zum: Beten mit der Heiligen Schrift?

J. Sudbrack S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Geistliche Theologie

Balthasar, Hans Urs von: Herrlichkeit.
Eine theologische Asthetik. Band I1I, 2:
Theologie. Teil 1: Alter Bund. Einsie-
deln, Johannes-Verlag 1967. 413 S,
Ln. DM 35,-.

Es war zu erwarten, dafl} der Beitrag des
Alten Testaments zu Balthasars Theologie
der Herrlichkeit, des Glanzes, des Schonen,
besonders reich sein werde; aber vorliegen-
der Band {iberschreitet die monographische
Themenabgrenzung (obgleich Balthasar
dies abstreitet). Mit ,Herrlichkeit, mit
Anwesenheit Gottes in seiner siegreichen
Bundesmacht oder in seinem unerbittlichen
Gericht, im Liebreiz der Schépfungswirk-
lichkeit oder in der Dunkelheit des rest-
losen Ausgeliefertseins, ist die gesamte alt-
testamentliche Offenbarung umschrieben;
auch das als Kontrast aufzufassende Thema
der ,Exodus-Gemeinde“, die Gott ,vor
sich® und nicht ,bei sich“ hat, integriert
sich in die ,Herrlichkeit Jahves® (vgl. z. B.:
Herrlichkeit vorne, 283-297). Abgesehen
von dem Ubergehen der mannigfachen
Einzelfragen liegt m. E. der einzige wesent-
liche Unterschied zu den dblichen Theolo-
gien des Alten Testaments in der von Bal-
thasar ausdricklich gemachten Glaubens-

haltung; schon das Namensverzeichnis (mit
Gerhard von Rad als meistzitiertem Autor,
aber vielen nichtfachwissenschaftlichen Au-
toren) zeigt dies. Beim nicht immer leich-
ten Studium der einzelnen Kapitel — die
synthetische Fille der Aussagen ist schwer
zu bewiltigen — zeigt sich aber, dafl das
Glaubensapriori den VI. keineswegs daran
hindert, sich die Ergebnisse der modernen
Exegese anzueignen und souverin mit
ibnen umzugehen. Gewifl wird der Fach-
mann manches auszusetzen und besonders
voun der Literatur der unmittelbar verflos-
senen Jahre her manches nachzutragen ha-
ben; aber héchstwahrscheinlich wird er den
Band in die Nihe des Schreibtisches stellen
und als Orientierung und Anregung benut-
zen. Der Aufbau geht — wie das Inhalts-
verzeichnis mehr verschleiert als ,zeigt® —
dem von der Exegese herausgearbeiteten
Prozef der alttestamentlichen Offenbarung
nach, gliedert aber, und hierin progressiver
als die meisten seiner Vorlagen, dankens-
werterweise auch die Zwischenschriften ein,
die Apokryphen und Qumranfunde. Den
Inhalt kénnte man zusammenfassen: Wie,
in welchen Taten, Worten, Gestalten und
Verhiillungen hat Gott sich im Alten Testa-
ment geoffenbart? Doch so hat man alles
und damit gar nichts gesagt. Balthasar will



Buchbesprechungen

namlich die konkrete Offenbarung zeigen,
Konkretheit aber 14fit sich nicht in einem
abstrakten Satz einfangen. So sollen zwei
Hinweise als pars pro toto gelten: der Hin-
weis auf die zentrale Rolle, die von Baltha-
sar dem Leid (besonders auch bei den Pro-
pheten) zugewiesen wird — ein Vorweis auf
das Kreuz Christi — und der Hinweis auf
die thematische Behandlung eben dieses
vordringenden Offenbarungsgeschehens im
Alten Testament, dessen ,Gottesverstind-
nis eine eigentiimliche Schwebe® zeigt ,,von
einer gewissen Eindeutigkeit im vorbild-
lichen, mythischen Raum weg auf einen
Fluchtpunkt hin, der jenseits des Alten
Bundes in der neuen Eindeutigkeit Jesu
Christi liegen wird® (52; thematisch im
SchluBteil). Dafl dies alles ,spirituell® im
biblischen Sinn des Wortes ist, braucht
kaum noch gesagt zu werden.

7. Sudbrack SJ

Lubac, Henri de: Geheimnis aus dem
wir leben. Eingel. v. H. U. v. Baltha-
sar (Kriterien 6). Einsiedeln, Johan-
nes-Verlag 1967. 162 S., engl. brosch.
DM 12,

In einer so ausgezeichneten Ubersetzung
wie dieser Aufsatzsammlung ist de Lubac
leicht zu lesen. Aber der anregende, ein-
gingige Stil bringt es mit sich, daB zu
schnell der Tiefengrund der Gedanken-
ginge iiberlesen oder isolierte Geistesblitze
als das Ganze der weitrdumigen Konzep-
tion genommen werden. Deshalb kénnte
man ebenso sagen: de Lubac ist schwer zu
lesen! Es ist schwer, diese reife Synthese
von Tradition und Fortschritt, von unge-
heurer Belesenheit und durchsichtiger Dar-
stellung sich anzueignen.

Die Thematik der fir die deutsche Uber-
setzung gesammelten Aufsdtze kreist um
das Geheimnis der Kirche: Kirche ist
Mysterium, undefinierbar; auch , Volk Got-
tes“ kann nur einen Aspekt wiedergeben.
Der Glaube des Christen ist umfangen vom
Glauben der Kirche. Die Kirchenkonstitu-
tion des Zweiten Vatikanums wird auf den
Hintergrund der Kirchenviter projiziert;
die ldngsten Ausfithrungen beschaftigen sich
dabei mit Kirche und Maria (hier und
anderswo ist es eine Freude, Hans Urs von
Balthasar und Teilhard de Chardin in die

229

gleiche Front der theologischen Konzeption
eingereiht zu sehen!). Hodhst aktuell wird
in dem Beitrag: ,Die Kirchenviter und die
nichtchristlichen Religionen® {ber den
-anonymen Christen“ gehandelt, Positiv
halt es de Lubac fiir selbstverstandlich,
»dafl es in den verschiedenen Kultur- und
Lebensraumen anonyme Christen gibt. ..
kraft eines geheimen Wirkens des Heiligen
Geistes“ (151). Nidcat nur fiir den einzelnen
Heiden, sondern ausdriicklicher fiir die
heidnische Religion schildert dies de Lubac
(mit Balthasar und Teilhard) als dyrnami-
sche ,Integration des Natiirlichen im Uber-
natirlichen“, mit den vier zu bedenken-
den Begriffen: ,Segregation, Konvergenz,
Transformation und schlieflich Konver-
sion“ (145 {.). Negativ weist er ein stati-
sches ,anonymes Christentum® scharf zu-
rick, in dem alles ,bereits von jeher vor-
handen“ sein soll, und demgegeniiber
»Christus in seiner Offenbarung nichts
anderes“ zu tun habe, ,als (es) offen ins
Licht zu bringen“ (151). Hoffnungsfroh fir
die Zukunft endet die Sammlung mit einer
Betrachtung dber den ,Heiligen von Mor-
gen®. ,Nein, die Heiligen Gottes gehen
nicht unter.”

J. Sudbrack S]

TheologischeMeditationen. Finsiedeln,
Benziger. Je Bandchen DM 3,90. -
15. Bd. Sartory, Thomas: Wandel
christlicher Spiritualitat. 1967. 62 S. —
16.Bd. Haag, Herbert: Wenn ihr betet.
1967. 58 S. — 17. Bd. Sustar, Alois: Ge-
wissensfreiheit. 1976. 77 S. — 18. Bd.
Kiing, Hans: Gott und das Leid. 1967.
69 S. — 19. Bd. Wiederkehr, Dietrich:
In den Dimensionen der Zeit. 1968.
55 S. — 20.Bd. Schelkle, Karl Her-
mann: Schuld als Erbteil? 1968. 52 S.

Das Gesicht der von Hans Kiing heraus-
gegebenen Reihe gewinnt immer ausge-
pragtere Ziige: Theologie in dem breiten
Bereich von Exegese, Dogmatik, Pastoral,
Moral, die brennende Probleme fachkun-
dig und verstindlich aufgreift, sie - aller-
dings nur in den besten Vertretern der
Reihe — meditativ durchdringt und dem
Leser auf wenigen Seiten vorlegt (vgl.
GuL [1966] 473 £.).



Buchbesprechungen

Erreicht hat dieses Ideal zweifelsohne
der Herausgeber selbst mit seiner Medita-
tion iiber Gott und das Leid. Schon die
Sprache des Bindchens nimmt den Leser
von der ersten bis zur letzten Seite in Be-
schlag und fithrt ihn in einer Art Dante-
schen Wanderung durch die eigene Erfah-
rung hin zum Christusglauben: Reditferti-
gung Gottes, wofiir Leibniz steht; ein
zutiefst religiéses Unterfangen, das im Leid
aber letztlich doch nur die Kontrastfarbe
fir das leuchtende Weiff des endgiiltigen
Gelingens sieht. Empérung, exemplifiziert
an Dostojewskis Iwan Karamasoff, aber
eindringend in den unertraglichen Schmerz
der Menschheit. Glaube des Alten Testa-
ments, der in der Gestalt Jobs alles Fragen
an die Unbegreiflichkeit Gottes zuriickgibt
und damit das Leid nicht erklirt, wohl
aber besteht. Rechtfertigung des Menschen:
Gott spricht den Menschen gerecht; dieser
kann gegen den Gott, der in Christi Leid
sein Mit-Leid zeigt und lebt, nicht mehr
revoltieren. Freiheit im Leiden: ,Gottes
Liebe bewahrt nicht vor allem Leid, sie be-
wahrt aber in allem Leid.“

Uber Schelkles nicht weit abliegende
bibeltheologische Erérterung von Schuld
und Leid haben wir in diesem Heft berich-
tet. Nachzutragen ist noch die bestimmende
Rolle des Erlésungsgeschehens in Christus,
in der auch Schelkle den Schliissel zu all
dem sieht, was in der christlichen Vergan-
genheit unter dem Namen ,Erbsiinde“ be-
handelt wurde.

Sartory versucht in dhnlich lebendiger
Sprache wie Kiing den Platz der Welt, der
Natur, des Zwischenmenschlichen, der irdi-
schen Liebe usw. innerhalb der christlichen
Spiritualitat aufzuzeigen. Als positives An-
liegen nur zu begriifen! Wenn der Vf.
allerdings in der Einleitung (7-8) meint,
»dafl christliche Spiritualitit (k)eine Aus-
leerung erleidet, wenn sie den lebendigen
Bezug zum Dogma, zum Sakrament, zu den
Heilstatsachen verliert®, dann kann er sich
kaum auf Teilhard de Chardin (,Die Messe
der Welt“!) oder Dietrich Bonhoeffer be-
rufen, Diesen Christen war die Liebe zur
Welt und das Sich-Einlassen auf ihre Welt-
lichkeit kein Beiseiteschichen der Heils-
tatsachen, sondern deren Intensivierung.
Man kann die Frage nach dem christlichen
Beten nicht einfach aus der christlichen

230

Spiritualitit ausklammern, wie Sartory es
tut.

Haag widmet ihr darum mit Recht ein
eigenes Bandchen der Reihe und setzt da-
mit einen anderen Akzent. Scine Medita-
tion ist eine gut geschriebene Exegese des
Vater-Unser. Hauptgewihrsmann ist ihm
Joachim Jeremias. Besonders die Nihe zum
Urspriinglichen ist ein Geschenk an den
Leser. U. a. ist das Vater-Unser im rekon-
struierten aramdischen Urtext lautschrift-
lich aufgezeichnet; allerdings kann auch die
Lautschrift nur vom Fachmann korrekt ge-
lesen werden!

Wiederkehr zeigt in seiner spirituellen
Theologie, dafl der Bezug auf den Herrn
und seinen Geist keineswegs die Welt
unterbewertet; die aus dem Neuen Testa-
ment geborenen Reflexionen lassen etwas
von jener, nur zu lebenden, nie bis zum
Ende durchreflektierbaren Einheit erken-
nen, aus der heraus der Christ ganz ,in
den Dimensionen der Zeit* leben muf, weil
er als Christ lebt, und ans der heraus er
sein Christentum ganz verwirklichen kann,
weil er die Wirklichkeit dieser Welt ernst
nimmt.

Die klugen Ausfithrungen Sustars dienen
der Belehrung und Durchdringung dessen,
was sich hente zu Recht oder Unrecht mit
dem Schlagwort ,Gewissensfreiheit® ver-
bindet. Es wird vielen eine Hilfe sein, wie
der Vf. die innere Bindung jeder wahren
Gewissensfreiheit an ein Gréfleres, ein
Auflenstehendes, an Gott aufzeigt, und wie
er deshalb als Grundvoraussetzung zur not-
wendigen Gewissenbildung ebenso die stin-
dige Offenheit zum Dialog wiec den Mut
zum Einsatz der eigenen Person verlangt.

J. Sudbrack S]

Gott heute. Fiinfzehn Beitrige zur
Gottesfrage. Hrsg. v. Norbert Kutsch-
ki. Mainz, Matthias-Griinewald-Ver-
lag. Miinchen, Chr. Kaiser 1967. 186
S., kart. DM 9.80.

Wer Sorge darum trigt, ob nicht die Wirk-
lichkeit Gottes aus dem Bewufitsein des
modernen Menschen zu entschwinden
droht, vertiefe sich in vorliegende Auf-
satze; als urspringliche Rundfunkvortrige
sind sie zum Teil schon sprachlich ein Lek-
kerbissen fiir den Leser. Aber es ist gehalt-



Buchbesprechungen

volle Kost, die richtige Nahrung fir den,
dem aus Uberdruf} an schalen Speisen der
Appetit am Christentum verdorben wurde,
und auch fir den anderen, der bisher alle
Angebote einer neueren Theologie mit
beiden Hianden abwehrte. Die Autoren
sind Laien und Geistliche, Professoren und
Journalisten, evangelische und katholische
Christen. Der jiidische Schriftsteller Ben
Cliorin fihrt zum Geheimnis des ,unbe-
kannten Gottes“. Andere, wie Jiirgen
Moltmann, Ladislaus Boros, aber auch
Walter Kasper und S. Martin Daecke
blicken auf den Gott der Hoffnung. Auf-
schlufireich ist es, dafl die meiner Meinung
nach konservativsten Aufsitze ans philo-
sophischer Feder und - diese Ansicht ist
leicht zu iiberpriifen — die personlichsten
Beitrige aus Laienhand stammen: Walter
Dirks und Vilma Sturm; der Beitrag der
letzteren, ein Lobeshymnus auf Teilhard
de Chardin, kénnte manchen Fachtheolo-
gen dariiber aufkliren, welche Fragen
heute zu beantworten sind und welche
Sprache in unserer Zeit verstanden wird.
Das Buch triige seinen Titel zu Unrecht,
wenn schockierende Beitrige fehlten, So
mag man zu Dorothee Sélles Versuch, den
Christushymnus des Philipperbriefes in
marxistische Sprache zu iibersetzen, stehen
wie man will; er bringt eine, unaufgeb-
bare Seite des christlichen Gottesbegriffes
zum Aufscheinen; ob es der ganze christ-
liche Gott ist, bleibt zu iberlegen. Dafl
aber gerade hier Jesus Christus die be-
herrschende Rolle spielt, darf als leichter
Vorwurf an die meisten anderen Beitrige
gelten. Darum wiére ein weiterer Band
iber ,Jesus heute“ wiinschenswert, im
gleichen griffigen Stil, in der gleichen offe-
nen Pluralitit der Ansichten, im gleichen
religidsen Engagement und auf demselben
theologischen Niveau. J. Sudbrad: S]

Priestertum

Rahner, Karl: Knechte Christi. Medi-
tationen zum Priestertum. Freiburg-
Basel-Wien, Herder 1967. 271 S., Ln.
DM 22,-.

Daf Rahners Meditationen zum Priester-
tum keine Exklusivlektiire fiir den Klerus
bilden, braucht nicht erst gesagt zu wer-
den. Kein cinziges der Themen, die zur

231

Rahner, Karl: Schariften zur Theologie,
Band VIII. Einsiedeln-Ziirich-Kéln,
Benziger 1967. 714 S., Ln. DM 35.—.

Der Band ist Abtpréses Johannes M. Hoeck
OSB von Scheyern (zum 40. Jahrestag sei-
ner Priesterweihe) dediziert. Er enthilt mit
einer Ausnahme Arbeiten (fachtheologische
Untersuchungen, Gastvorlesungen, Vor-
trage und Zeitschriftenartikel, die sich je-
weils an einen verschiedenen Hérerkreis
wenden) aus den Jahren 1965 bis 1967,
cine erstaunliche Fruchtbarkeit und Ar-
beitsleistung, selbst wenn man in Betracht
zieht, dafl manche Gedankengénge in den
verschiedenen  Verdffentlichungen  ofter
wiederkehren. Uber die gestreute Thema-
tik unterrichten die Uberschriften der sie-
ben Gruppierungen: Die Gestalt gegen-
wartiger und kiinftiger Theologie, Gottes-
lehre nnd Christologie, Theologische An-
thropologie, Ekklesiologie, Sakramente,
Eschatologie, Kirche und Welt. Wie immer
in X. Rahners Arbeiten, wird auch hier der
spirituelle Grund theologischen Denkens
wie aunch die pastorale Zielsetzung iiberall
ansichtig. Einige Themen fithren unmittel-
bar in die Spiritualitat, wie etwa: Selbst-
verwirklichung und Annahme des Kreu-
zes, Die Gegenwart Christi in der Kult-
gemeinde, Die Ehe als Sakrament, Zur
Theologie der Hoffnung. Wenn K. Rahner
wieder mehr als frither in den Streit der
Meinungen gerit, da seine philosophisch-
theologischen Ansitze nicht von allen an-
genommen werden, so kann das der theo-
logischen Diskussion nur gut tun. Proble-
matisch wird es immer nur dann, wenn
ihn Leute fiir sich und ihre Meinungen in
Anspruch nehmen, die sich aus seinen Ar-
beiten dieses und jenes heraussuchen und
es nicht geniigend im Kontext seiner Ge-
samtarbeit sehen. F. Wulf S]

Sprache kommen, setzt sich dem Verdacht
der Inzucht aus, ob iiber den Glauben des
Priesters heute (,Glaube ist einfach das
Unmdgliche, das die Gnade allein méglich
macht“) oder iiber Gehorsam und Amt
(,Der Gehorsam unterstellt den Gehor-
chenden nicht eigentlich der Person des
Befehlenden als solcher, sondern integriert
den Gehorchenden dem Ziel und dem Wohl



Buchbesprechungen

der betreffenden Gesellschaft“), iiber ,Die
Priesterbeichte” (,Radikale Siindigkeit des
konkreten Menschen und Ursprung der
Andachtsbeichte®) oder iiber die Erfahrun-
gen cines Priesterlebens mit seinen Hoff-
nungen und Enttduschungen, seiner Erfiil-
lung und seiner Beschweruis gehandelt
wird. Bei den unterschiedlichen Anlissen
der Aufsitze, die in einem Zeitraum von
iiber zwanzig Jahren entstanden sind, ist
eine Inhaltsangabe unméglich. (Das Datum
1932 auf Seite 271 ist das Datum der Weihe,
nicht des silbernen Jubildums!) Das be-
riihmt gewordene Selbstbekenntnis Rah-
ners, sein Zolibatsbrief, ist ebenso zu fin-
den wie einige unveréffentlichte Schrift-
stiicke, grundsitzliche Aufsitze, Anspra-
chen und Gebete.

Wem Rahner bisher ein unbezwingbares
Bergmassiv von Spekulationen, Analysen
und iberlangen Sitzen schien, ist mit die-
sem Buch ein zwar nicht immer bequemer,
aber gangbarer Pfad gewiesen, auf dem er
sehr bald mit wachsendem Interesse wei-
tersteigen wird. Wer aus der Kenntnis der
Schriften Rahners glaubt, zum Innersten
des Systems der darin niedergelegten Theo-
logie gefunden zu haben, der miifite sich
von diesem Buch belehren lassen, daf} der
Sitz im Leben fiir diese Theologie nicht die
Systematik und auch keine fachtheologische
Sprechweise ist, sondern der glaubende —
oder sagen wir es mit Rahner —, der glau-
ben wollende Mensch, der mitfiihlt und
mitlebt mit dem, was uns alle angeht, und
der wie kaum ein anderer dieses Suchen
unserer Zeit glaubhaft zur Sprache bringt.

J. Sudbrack S|

Schillebeeckx, Edward: Der Amtszoli-
bat. Eine kritische Besinnung. Diissel-
dorf, Patmos 1967. 100 S., Paperback
DM 8,80.

Der V1. ist dafiir bekannt, in der Diskus-
sion der letzten Jahre um dogmatische und
pastoraltheologische Probleme 2zu einer
Mitte, zu einem Ausgleich zu kommen: die
gemeinte Sache von ihrer zeitgeschichtlich
bedingten Konkretisierung abzuheben und
ihr in einer vertieften biblisch-theologischen
Sicht einen neuen Zugang in unserer Zeit
zu verschaffen. So auch hier. Nach einem
Uberblick iiber die Verbindung des Zéli-

232

bats mit dem Priestertum im Verlauf der
Kirchengeschichte und iiber die jeweils ge-
gebene Motivierung des Amtszdlibats ver-
sucht Sch. die innere Affinitit zwischen dem
Zglibat und dem priesterlichen Amt anthro-
pologisch (der Zglibat als ,Implikation
einer besonderen, innerweltlichen Wert-
verwirklichung“) und theologisch (christo-
logisch, ekklesiologisch und eschatologisch)
neu zu begriinden. Diese Neubegriindung
ist nach ihm aus zwei Griinden notwendig
geworden: 1. weil eine Reihe von Motivie-
rungen des Zglibats in der Vergangenheit
in ihrer nicht-christlichen Herkunft aufge-
deckt und darum heute nicht mehr anwend-
bar sind, 2. weil das Priesteramt heute
theologisch und soziologisch gesehen, einem
tiefgreifenden Wandel unterliegt. Und das
Ergebnis: Der Zslibat als ein ,existentiell
nicht anders kénnen® (um des Himmelrei-
ches, um des Evangeliums, um Christi wil-
len) ist fiir das priesterliche Amt ,eine
positiv hochst sinnvolle Moglichkeit, ein
gottlicher Appell® (81). Aber zu seiner
Ubernahme bedarf es einer entsprechenden
Glaubenserfahrung. Wo diese in letzter
Tiefe noch nicht vorliegt, muf} der Priester-
kandidat oder der junge Priester sich exi-
stentiell im Glauben auf diesen Appell ein-
lassen. Unter dieser Riicksicht ist die Z5li-
batsverpflichtung der lat. Kirche sinnvoll:
wo cin gottlicher Appell vorliegt, ist auch
auf die Gnadengabe zu hoffen. Der VI.
mochte diese Verkniipfung aber nicht pres-
sen, sondern pliddiert fiir eine groflere Be-
riicksichtigung menschlicher Entwicklung; er
schliefit auch das verheiratete Priestertum
firr die lat. Kirche nicht aus. Die pastoral-
theologischen Folgerungen sind sehr vor-
sichtig, aber offen formuliert. (Ein hibscher
Drudkfehler hat sich ins Inhaltsverzeichnis
eingeschlichen, wo von einer besonderen,
innerweltlichen und religiosen Weltver-
wirklichung die Rede ist.)

F.WulfS]

Duquesne, Jacques: Die Priester, Struk-
tur, Krise und Erneuerung. Aus dem
Franzosischen iibertr. v. Ilse Ellmerich.
Wien-Miinchen, Fritz-Molden-Verlag
1966. 360 S., Ln. DM 22,—.

Der Vf., bekannter katholischer Publizist,
hat in dieser Studie eine Reihe grofier En-
quéten iiber die Priester in Frankreich aus-



Buchbesprechungen

gewertet. Wenn auch manches vorwiegend
fiir den franzésischen Bereich gilt, so tref-
fen doch die Grundlinien ebenso fiir
Deutschland zu. Einige Uberschriften zei-
gen das schon: ,Hochwiirden ist tot*, ,Der
Priester weifl, was er nicht mehr sein will“,
»Nicht mehr Experte fir Kinder- und
Jugenderziehung®, , Auch nicht mehr Almo-
senverwalter®, ,Nicht mehr Beruhiger und
Troster. Aber auch die ,konservative®
Gegenrichtung kommt hinreichend zur Dar-
stellung. In einem auswertenden Ausblick
im letzten Abschnitt des Buches zeigt sich
vor allem die Notwendigkeit einer Spezia-
lisierung des seelsorglichen Wirkens.

In manchem etwas breit geraten und
ohne den Anspruch anf grofle theologische
Tiefe erheben zu konnen oder zu wollen,
gibt diese Arbeit einen numfassenden und
ausgewogenen Uberblidk iiber die gegen-
wirtige Situation.

J. Metzinger S]

Antweiler, Anton: Der Priester heute
und morgen. Erwdgungen zum Zwei-
ten Vatikanischen Konzil. Minster,
Aschendorff 1967. 146 S., kartoniert,
DM 18.—-.

Der Untertitel kennzeichnet das Buch gut.
In lockerer Form legt der Vf. ,Erwigun-
gen® vor, die ihm beim Lesen der Konzils-
texte hinsichtlich der Stellung und Auf-
gabe des Priesters in Kirche und Welt ge-
kommen sind. Er befragt die Texte aus
der eigenen Lebenserfahrung als Priester
und Priestererzieher heraus. Geben sie ihm
Antwort auf seine Fragen, auf Fragen, die
ihn schon oft bewegt haben mégen und die
er schon lange mit sich herumtrigt? Ja
und nein. Er lobt das Konzil, dafl es (vor
allem in der Pastoralkonstitution) den
Mut gehabt habe, die Kirche aus Enge
und Selbstbefangenheit herauszufithren, in
eine groflere Offenheit und Weite hinein,
sie unbefangen mit der Welt, ihren Wer-
ten, Problemen und Aufgaben zu konfron-
tieren; in diese neue Weltbegegnung der
Kirche seien anch die Aussagen iiber den
Priester, seine Bedeutung, seine Aufgabe,
seine Ausbildung und seine Lebensfithrung
einzuordnen. Er findet den Mut des Kon-
zils aber auch wieder begrenzt; iiberall sei
Vorsicht und Angstlichkeit herauszuspiiren,
man habe ein ,gemessenes Mifitranen dem

233

mutigen Wagnis vorgezogen® und {liichte
schnell in die Verregelung und das Gesetz;
auf viele ernste und dringende Fragen er-
halte man keine Antwort, weil dariiber
nicht gehandelt werde. Am meisten liegt
ihm, dem akademischen Lehrer, die Prie-
sterausbildung am Herzen. Sie ist nach
ihm — das klingt durch alles hindurch -
zu eng und bedarf einer griindlichen Revi-
sion. ,Wenn man einen groflen, frucht-
baren Apfelbaum heranziehen will, darf
man ihn nicht in einen Blumentopf in
einem Hinterhof aussden® (54f). ~ Zum
Schluf fafit der V. seine ,Erwigungen®
noch einmal zusammen. Sie wollen Ant-
wort geben auf die Fragen: 1. Was soll
die Kirche in der Welt? 2. Was soll der
Priester in der Kirche und in der Welt?
3. Was soll, wer sich anf das Priestertum
vorbereitet? 4. Wie hilft man ihnen? -
Wer selbst geniigend Lebenserfahrung hat,
wird durch das Buch manche Anregung er-
halten. F.WulfS]

Griesl, Gottfried: Berufung und Le-
bensform des Priesters. Innsbruck-
Wien-Miinchen, Tyrolia 1967. 371 S,
Ln. DM 30.—.

Das Buch ist auf Bitten der zu einer ,Kon-
ferenz* zusammengeschlossenen Regenten
der decutschsprachigen Priesterseminare
entstanden. Es sollte eine ,Handreichung
fir die Berufsberatung und -einfithrung
der Priesterkandidaten erarbeiten® und
dabei besonders die Berufskriterien unter-
suchen (12). Das Ergebnis dieser Arbeit
legt der V{., Regens des Innsbrucker Prie-
sterseminars, hiermit vor. Es geht darin
ynicht um die wissenschaftliche Ausbildung
und pastorale FEinilbung, sondern aus-
schliefilich um das Thema der priester-
lichen Personlichkeitsbildung® (18). Im
einzelnen wird gehandelt iiber die geist-
liche Berufswahl, die Eigenart des geist-
lichen Berufes, die kirchliche Berufung, die
Kriterien der Tauglichkeit (58-193), den
Zglibat, die priesterliche Askese, das prie-
sterliche Leben im Spannungsverhiltnis
zwischen Gott nnd Welt, ibernatiirlichem
und natiirlichem Leben. Die Starke des Vf.
liegt in der ausgezeichneten Kenntnis der
Psychologie und Charakterologie, die ge-
rade heute fiir den Priesterbildner unent-
behrlich ist. Sie 1afit ihn vor allem zur



Buchbesprechungen

Frage der Berufskriterien sowie des Zéli-
bats, der Askese, der Spannung zwischen
dem Humanen und dem Geistlichen im
Priesterberuf Kluges sagen. Ausgespart
sind die schweren Fragen der Seminar-
erzichung heute. Von der Wandlung des
theologischen Priesterbildes wie auch der
soziologischen Stellung des Priesters in der
modernen Gesellschaft ist zwar oft die
Rede, aber nicht mehr entsprechend der
gegenwirtigen, sich immer mehr zuspitzen-
den Diskussion. Hier aber liegt m. E. eine
der grofiten Schwierigkeiten des heutigen
Priestererziehers. Das konkrete Berufsziel

Ordensleben

Francis, Mary: Wider die fremden
Gétter. Gefdhrdung und Segnung des
beschaulichen Lebens. Luzern-Stuttgart,
Réber 1967. 202 S., Ln. DM 17,80.

Das Buch ist ein Zeugnis beschaulichen Le-
bens in unserer Zeit. Die V. ist eine ame-
rikanische Klarissin. Die Verbindung, die
hier der amerikanische, aufs Praktische ge-
richtete Sinn mit der heiter-strengen Frém-
migkeit des bl. Franziskus eingegangen ist,
dberrascht den Leser angenehm. Die Vf.
kennt die Gefdhrdungen des Lebens in der
weltabgeschlossenen Kontemplation. Aber
sie weil auch um die altbewihrten ,Heil-
mittel“. Dabei scheint sie alles andere als
konservativ zu sein. Als ein Mensch, der
zur Freiheit im Geist durchgestofien ist,
steht sie fiber dem Buchstaben, ohne dessen
Intention zu verraten. Indem sie von den
Gottern der Oberflichlichkeit und Selbst-
gefilligkeit, der Uber- und der Kurzsich-
tigkeit und den mannigfachen Neurosen-
gottern handelt, geiflelt sie die altbekann-
ten Fehlhaltungen der Klausurierten und
wirbt um die altehrwiirdigen Tugenden
der Selbstlosigkeit und wahren Freiheit,
echter Hingabe und Liebe, ohne die ein
solches Leben unertriglich und absurd ist.
Das Budh ist keine Apologie des beschau-
lichen Lebens, trotz mancher Seitenhiebe
der Vf. Wiahrend der ersten vierzig Seiten
méchte man das Buch wiederholt weglegen,
wegen des kindlich-naiven Tons, mit dem
vom Klarissenleben berichtet wird. Man
meint, hier werde der Ernst der Proble-
matik der beschaulichen Orden in der heu-
tigen Zeit einfach ignoriert. Oder bedeuten

234

ist unsicher geworden. Es fehlt uns ein von
allen angenommenes Leitbild. (Ob das,
was der Vf. dazu sagt [159-198], geniigt,
scheint uns zweifelhaft.) Mit dieser Crux
werden wir uns in den nichsten Jahren
nodh sehr herumschlagen miissen. Sie spielt
auch in den gegenwirtigen erhéhten Zgli-
batsschwierigkeiten keine geringe Rolle,
wie kiirzlich noch Marc Oraison (in ,Le
Monde“, 9. u. 10. April 1968) gezeigt hat.
Hier kénnte das Buch von M. Bellet ,La
peur ou la foi. Une analyse du prétre®
(Desclée de Brouwer 1967) weiterhelfen.
F.WulfS;

diese Seiten den beschwerlichen Weg, den
jeder zuriiklegen mufl, der in das Ver-
stindnis einer solchen Existenz eindringen
will? Vermutlich kann man iiber das be-
schauliche Leben nicht eigentlich informie-
ren, da sein Sinn jenseits der iblichen
mensdcilichen Zweckhaftigkeit liegt. Nur der
Berufene wird es erfassen. Dieser wird auch
den grofiten Nutzen aus diesem Budh zie-
hen kénnen. Was z. B. iiber die kl6sterliche
Gemeinschaft oder iiber das rechte Streben
nach Vollkommenheit gesagt wird, besticht
durch das feine Verstandnis fir das Inein-
ander und Miteinander von Natur und
Gnade, das daraus spricht.

N.Mulde S]

La communauté, relation de personnes.
Hrsg. v. Raymond Hostie S} (Biblio-
théque d’études psycho-religieuses).
Paris-Bruges, Desclée de Brouwer 1967.
178 S., kart. 123 FB.

Seit dem Konzil ist viel Theologisches iiber
die Erneuerung des Ordenslebens geschrie-
ben worden. Jedoch sind Verdffentlichun-
gen lber seinen anthropologischen Aspekt
noch duBerst selten. Das ist aus zwei Grin-
den bedauerlich. Einmal ist eine gewisse
Krise im Ordensleben vor allem eine Krise
des Humanum, der Integration des
Menschlichen und des Christlichen, des
Weltlichen und des Religiésen, so dafl
theologische Aussagen iiber das Ordens-
leben leicht in den Verdacht der Ideologie
oder aus Angst entsprungener Rationali-
sierung geraten. Zum andern sind wir

durchaus nicht ohne Hilfen fiir die Bewil-



Buchbesprechungen

tigung der drangenden Fragen. Das vor-
liegende Buch beweist es. Es ist die Frucht
lingerer gemeinsamer Arbeit eines Krei-
ses, zu dem sich die Verantwortlichen der
weiblichen Ordensgemeinschaften Belgiens
in den letzten Jahren zusammengeschlos-
sen haben. Die behandelten Fragen krei-
sen alle um das Thema der Gemeinschaft,
das sich geradezu als der Angelpunkt der
Erneuerung des Ordenslebens herausstellt.
Der Gesichtspunkt, unter dem die Gemein-
schaft allein betrachtet werden darf, ist
nicht der der Institution, sondern der der
interpersonalen Beziehungen.

Ein einleitender 1. Teil gilt den Erwar-
tungen der jungen Menschen beziiglich des
Ordenslebens. Diese Erwartungen und
Vorstellungen werden kritisch sondiert.
Die Ordensgemeinschaft wird befragt, wie
sie den berechtigten Anliegen der Eintre-
tenden entsprechen soll (Sr. Marie-Ed-
mond). Ein weiteres Kapitel sammelt die
Erfahrungen der jungen Schwestern nach
einigen Jahren Gemeinschaftsleben (Sr.
Lydia).

Der 2. (Haupt-) Teil des Sammelbandes
ist der sozialpsychologischen Untersuchung
des Gemeinschaftsproblems gewidmet. Die
Kapiteliiberschriften zeigen deutlich, wor-
auf es ihren Verfassern besonders an-
kommt: A. Uleyn, Die Gemeinschaft: Die
Entfaltung der Person in der Beziehung
zu den anderen Mitgliedern. — R. Hostie,
Die Gemeinschaft als mégliches Hindernis
fir die Entfaltung der Person. — 4. Al-
steens, Die Vorgesetzte und die Gemein-
schaft. Dieser Beitrag ist m. E. einer der
wichtigsten des Buches. Hier wird ver-
sucht, mit der Funktion der Autoritat als
Dienst an der Entfaltung des Einzelnen
zum Wohl der Gemeinschaft Ernst zu
machen. Fs ist gefdhrlich, die Ordensge-
meinschaft nach dem Modell der Familie
begreifen und leben zu wollen. Wo das
geschicht, zerfillt sie in Vorgesetzte, die
auf ihre Autoritit pochen, und unmiindig
Gehaltene, die bemuttert werden wollen.
Aber der Vf. untersucht nicht nur die tat-
sichlichen oder méglichen Entartungen von
Autoritit nnd Gemeinschaftsleben; er stellt
auch die jeweilige positive Rolle heraus.
Wer den Mut hat, seine Gedanken auf
sich wirken zu lassen und weiter zu den-
ken, wird entdecken, wieviel sich im heuti-
gen Ordensleben dndern mufl, soll dieses
dem Anruf der Stunde entsprechen. —

235

J.Vande Graaf, Die Gruppe und ihre Kon-
stanten. Auch dieser Beitrag ist sehr be-
deutend, weil er den in einer Gemein-
schaft herrschenden Beziebungen und Inter-
aktionen nachgeht. — L. Lagrou, Der Ein-
fluf von Meinungen und Vorurteilen. Der
V{. untersucht, wie Vorurteile (iber das
Ordensleben) entstehen und wie diese auf
die Betroffenen wirken.

In einem abschliefenden 3. Teil versucht
P. Anciaux eine Synthese der verschiede-
nen Gesichtspunkte. Er tut das, indem er
die Problematik des Ordenslebens als Ge-
meinschaft in den Rahmen moderner Be-
mithungen um Gruppenbildung stellt.
Seine Darlegungen stehen jedoch mehr un-
ter einem theologischen Aspekt. Um so
mehr verwundert es, daf} er das Verstind-
nis von Autoritit und Gemeinschaft, wie
es die heutige Sozialpsychologie vortrigt,
nicht zum Anlaf} fiir eine theologische Re-
flexion nimmt. Denn die ungesunde, ja
gefdhrliche Sakralisierung der Autoritat
in der Ordensgemeinschaft und die damit
verbundene Praxis von Selbstverleugnung
und Gehorsam, die des ofteren einer Ent-
miindigung, die im Namen Gottes vor-
genommen wird, gleichkommt, ist nicht
die geringste Ursache fiir das augenblick-
liche Malaise.

Die in diesem Buch gesammelten Bei-
trige wurden im Hinblick auf die Proble-
matik weiblicher Ordensgemeinschaften er-
arbeitet; aber ihre Ergebnisse diirften fir
jede Ordensgemeinschaft gelten. Man soll-
te das Buch nicht nur lesen, sondern ge-
meinsam durchdiskutieren. Aus diesem
Grund, und da wir augenblicklich in deut-
scher Sprache nichts Vergleichbares besit-
zen, ist zu wiinschen, dafl dieses Buch bal-
digst in einer guten deutschen Ubersetzung
erscheinen kann. N. Mulde S]

Au Coeur méme de V'Eglise. Une re-
cherche monastique: les fréres de la
Vierge des Pauvres. Préface de Jean-
Frangois Six. Bruges, Desclée de Brou-
wer 1966. 203 S., FB 182,—.

Die 1956 von einem belgischen Benedikti-
ner mit zwei weiteren belgischen Ménchen
gegrindete ,Bruderschaft der Jungfrau der
Armen® — genannt nach den Muttergottes-
erscheinungen in Banneux — braudht trotz
der geringen Zahl ihrer Mitglieder (ca.40,in



Buchbesprechungen

finf Fraternititen, davon eine in Deutsch-
land: Nienhagen, Di6zese Hildesheim) nicht
mehr vorgestellt zu werden. Sie hat in ge-
wisser Weise exemplarischen Charakter.
Angeregt durch die geistliche Botschaft
Charles de Foucaulds, leben die Monche,
Priester und Laien, in kleinen Gruppen,
abseits, aber auch wieder nicht allzu weit
entfernt von menschlichen Siedlungen, wid-
men sich dem personlichen und dem ge-
meinsamen Gebet, sind und wohnen arm,
nihren sich von ihrer Hinde Arbeit, ent-
sprechend den Moéglichkeiten ihrer Umge-
bung, schweigen viel, nehmen aber auch
Giste auf und sind offen fir das geistliche
Gespriach. Was ihnen vorschwebt, ist eine
zeitgemifle FErnenerung des Moénchtums
und des beschaulichen Lebens. Sie wollen
stellvertretend fiir alle Menschen vor Gott
stehen und in Vereinigung mit dem leiden-
den Herrn durch Gebet und Bufle anderen
Gnade erflehen. Im vorliegenden Buch ist
der vorldufige Regelentwurf der Bruder-
schaft abgedruckt. Nach einem Prolog iiber
die besondere Berufung zum monastischen
Leben, iiber das Evangelium als Lebens-
regel und {iber die Antwort des Gerufenen
folgt in zwei Teilen der Inhalt der Regel
unter den Stichworten: ,Paschamysterium“
und ,Bleibet in meiner Liebe®, die das
Charakteristische der Spiritualitit der Bru-
derschaft herausstellen. Einsamkeit, Schwei-
gen und Bufle werden im ersten Teil eben-
so wie Armut, Gehorsam und gottgelobte
Keuschheit als Ausdruck fiir die Anteil-
nahme am Geheimnis von Tod und Auf-
erstechung Jesu gesehen. Der zweite Teil
regelt das Gemeinschafisleben und das Ver-
hiltnis der Briider zueinander. Bei aller
Hochachtung vor diesem Versuch eines
monastischen Lebens fiir unsere Zeit, den
wir for doferst wertvoll halten, gewinnt
man beim Lesen dieser ganz und gar geist-
lichen Regel dennoch den Eindrudk, dafl das
~Neue® dieses Lebens reflex noch nicht ein-
gcholt ist. Theologisch geht diese Regel
iber die monastische Tradition nirgendwo
hinaus; sie wiederholt diese nur, bis in die
Vokabeln hinein. Daf die uns allen auf-
gegebene ,Welt, insbesondere der Mit-
mensch, stirker als bisher in das monasti-
sche Leben, das hier stillschweigend mit
dem kontemplativen, von der Welt zuriick-
gezogenen Leben gleichgesetzt zu werden
scheint, integriert werden mufl und wie das

236

geschehen kann, wird in der Regel nicht
erwihnt. Es wird einfach vorausgesetzt, wie
in der ganzen monastischen Uberlieferung
der Vergangenheit, daff der Gedanke der
Stellvertretung dafiir schon geniige. Es ist
zo hoffen (und auch zu erwarten), dafl die
Moinche die Erfahrung ihres Lebens hier
ein Stiick weiterfithrt, damit sie ihre apo-
stolische Aufgabe fiir unsere Zeit noch kla-
rer erfassen.

F.WulfSJ

Ruiter, Trudo de OFM: Die Ordensge-
meinschaft. Wesen und Verwirklichung
im Geist und in der Liebe. Mit einem
Beitrag von Alexander Gerken OFM.
Diisseldorf, Patmos 1967. 153 S., Ln.
DM 10.80.

Die hier vorgelegten Gedanken sind — mit
Ausnahme des einleitenden Kapitels von
A. Gerken ,Ursprung und Wesen der Or-
densgemeinschaft® — bereits 1964 in 3. Auf-
lage in Belgien erschienen. In den Kapi-
teln 2-6 spricht der Vf. iber Sinn und
Aufgabe, Entfaltung und Gefihrdung der
Ordensgemeinschaft. Er sieht in der Or-
densgemeinschaft die mdéglichst vollkom-
mene Manifestation des sozialen Charak-
ters des von der Herrschaft Gottes geprig-
ten Lebens (61) und stellt die Einzelziige
des Ordenslebens, wie z. B. die Gelibde,
Aktion und Kontemplation, Liturgie ...
in diesen Zusammenhang. Dabei unter-
streicht er die Notwendigkeit, neben dem
Ubernatiirlich-Gnadenhaften auch  das
Mensdhliche zu pflegen und fir ein Leben
in Gemeinschaft fruchtbar zu machen. Auch
der Ordenschrist brauche z.B. ein gesun-
des Selbstbewufitsein; auf den fiir eine
gesunde Entfaltung des Ordenschristen
notigen Freiheitsspielraum wird hinge-
wicsen. Uberhaupt enthilt das Buch, ent-
sprechend der reichen praktischen Erfah-
rung des VI, manche gute Anregung fir
die Praxis. — Im 1. Kapitel versucht A. Ger-
ken Ursprung und Wesen der Ordens-
gemeinschaft theologisch zu bestimmen. Er
stittzt sich dabei vor allem auf die zeit-
gendssische kath. Exegese und die Theolo-
gie des Konzils. Aber es gelingt m. E. nicht,
dadurch den Gedanken de Ruiters, die be-
reits vor dem Konzil niedergeschrieben
wurden, den nétigen Aktualititscharakter
zu verleihen. So modern manche seiner



Buchbesprechungen

Aussagen sein mogen, so hat sich doch in
den letzten Jahren innerhalb der verschie-
denen Orden sehr vieles entwickelt. Auf
die Frage von heute geniigen Antwor-
ten aus der Zeit vor dem Konzil nicht
mehr. Heute geht es nicht mehr nur um Teil-
korrekturen im Erscheinungsbild des Or-
denslebens; der Standort dieses Lebens
selbst muf} in der Kirche neu gesucht wer-
den. Formulierungen wie die folgende:
,Gehorchen heifit, sich in seinem Verhal-
ten einer Ordnung einfiigen® (100/101}
entsprechen einem personalen Verstindnis
dieser Haltung nicht. Die latente oder so-
gar ausdriickliche Theologie der Stinde
dieses Buches stimmt heute nicht mehr. Bei
dem Versuch, das Ordensleben zu begriin-
den — ein schon in sich fragwiirdiges Un-
terfangen —, unterlaufen manche Ubertrei-
bungen, wenn z.B. behauptet wird, dafl
allein in der Ordensgemeinschaft das ewige
Leben in gewissem Sinn schon ganz zum
Durchbruch gekommen sei (111). So ist das
vorliegende Buch, trotz manches guten Ge-
dankens, ein Beispiel dafiir, wie schnell
sich die Dinge heute in der Kirche wan-
deln. N. Mulde §]

Prinz, Friedrich: Frithes Monchtum im
Frankenreich. Kultur und Gesellschaft
in Gallien, den Rheinlanden und Bay-
ern am Beispiel der monastischen Ent-
wicklung (4. bis 8. Jahrhundert). Mit
einem Kartenanhang. Miinchen-Wien,
R. Oldenbourg-Verl. 1965. 634 S., Ln.
DM 120.—.

Der V{. sucht in seinem umfangreichen,
von einer ungewdhnlichen Quellen- und
Literaturkenntnis zeugenden Werk die
Entwicklungslinien des frithen Ménchtums
im Frankenreich, vom Ausgang der Antike
bis zum Beginn der Karolingerzeit, her-
auszuarbeiten. Es kam ihm darauf an, die
verschiedenen und unterschiedlichen mona-
stischen Zonen (geographisch) und Epochen
(geschichtlich) voneinander abzugrenzen
(ein reicher Karten-Anhang veranschau-
licht die Verbreitungsgebiete des Monch-
tums in seinen verschiedenen Urspriingen
und Phasen), ihren Einflufl aufeinander
aufzuweisen, kult- und herrschaftssoziolo-
gische Zusammenhinge in ihrer gegensei-
tigen Durchdringung zu erheben, um so
den Anteil des M6nchtums und der mona-

237

stischen Kultur fir das werdende Abend-
land deutlich zu machen. Sein Anliegen
geht dahin, ,das Einschmelzen der spit-
antiken, gallo-rémischen Gesellschaft in
die sich neu bildende aristokratisch-kirch-
liche Welt des Frithmittelalters am Bei-
spiel des Monchtums darzulegen® (539).
Demgegeniiber mufite die Behandlung des
geistig-religiosen Lebens dieser Epoche,
das weithin vom Ménchtum getragen war,
also der monastischen Bildung und Spiri-
tnalitét, ithrer Eigenart und ihrer Entwick-
lung, im Ubergang von der Antike zum
Mittelalter zuriicktreten. Sie wurde nur in-
soweit einbezogen, als sie die ,organisato-
risch-politisch-herrschaftlichen Verbindun-
gen zwischen den einzelnen Kldstern (bzw.
»Klosterprovinzen“), ihren Griindern, For-
derern und Herren“ (14) zu erhellen ver-
mochte (im Zusammenhang geschieht das
noch einmal im dritten Teil des Werkes
[449-540]: ,Zur Literatur- und Kultur-
soziologie des Mdnchtums®).

Es werden vor allem drei Phasen mona-
stischer Entwicklung voneinander abgeho-
ben, Die erste, vom 4. Jht. bis zum Ende
des 6. Jhts., umfafit einerseits das marti-
nische Ménchtum, anderseits das Rhone-
ménchtum, die nicht nur geographisch von-
einander abgegrenzt sind (dort Tours-
Aquitanien, hier Lérins), sondern auch in
ihrer Organisation und Lebensordnung
sich sehr voneinander unterscheiden. ,Die
zweite Phase moénchischer Kultur, die iro-
frankische, entwickelt sich zwischen 590,
als Columban ins Frankenreich kam, und
dem Ende des 7. Jahrhunderts, als jene
monastische Welle (der columbanisch-
benediktinischen Mischregel) ihrerseits wie-
der von der angelsichsischen Mission iiber-
lagert bzw. abgeldst wurde“ (541). ,Die
dritte Welle monastischen Lebens im Fran-
kenreich wird vornehmlich durch die angel-
siachsischen Missionare reprisentiert, die
um 690 auf den Kontinent kommen, allen
voran Willibrord, der diese benediktinisch
bestimmte Phase der kigsterlichen Gesamt-
entwicklung einleitet. Sie wird auf ihren
Hohepunkt gefithrt und abgeschlossen
durch Winfrid-Bonifatius“ (543). Immer
ist fiir den behandelten Zeitraum die enge
Verbindung der monastischen Welt mit
den herrschenden Schichten kennzeichnend
— im Rhoneménchtum die Verbindung mit
dem altgallischen Adel (Lérins ist nach
dem V{. das ,Fliichtlingskloster® der nord-



Buchbesprechungen

gallischen Aristokratie), spiter mit dem
merowingischen bzw. karolingischen Hof-
adel. Das Ménchtum wird damit zur gei-
stig-religiésen Klammer der jeweiligen
Herrschaftsgebiete, und der sich neu her-
ausbildende gallo-germanische Adel er-
fahrt durch das Monchtum seine Weihe
und Erhéhung; er wird zu einem von Gott
sanktionierten Geburtsstand. Es ist die
Geburtsstunde der feudalen herrschafts-
stindischen Ordnung des Mittelalters.

Trotz der in ihrer Wiederholung ermii-
denden Einzeluntersuchungen ist es dem
V{. u. E. iberzeugend gelungen, aufzuzei-
gen, wie in einer Umbrnchszeit, einer Zeit
grofler politischer, sozialer und geistiger
Umwilzungen, als die vor allem das 7. Jht.
zu gelten hat, in der eine alte Welt unter-
ging und vieles, was den Zeitgenossen als
unersetzlicher Wert erschien, zu Grabe ge-
tragen werden mufite, die Fundamente
einer neuen Epodche, des christlichen Mit-
telalters, gelegt wurden, in der die grofien
geistigen Werte der Antike aufgehoben
blieben. Nicht zuletzt ist das nach dem VH.
dem Monchtum zu verdanken, ,das als
eines der zukunfistrichtigsten Elemente
der Spitantike fugenlos ins Mittelalter
ibergriff und sowohl personell wie in sei-
nen Institutionen beide Epochen tiber alle
Umbriiche des geschichtlichen Lebens hin-
weg verband“ (532). Mit Recht weist der
V{. darauf hin, dafl eine historische Er-
kenntnis dieser Art gerade fiir uns heute
sehr hilfreich sein kann, die wir eine ganz
dhnliche ,Epoche synkretistischer, wider-
spruchsvoller Vielfalt mit einem, bis zur
Unverbindlichkeit geltenden Angebot kul-
tureller Inhalte* (540) erleben. Was die
Zeitgenossen als drohendes Chaos erfah-
ren, ist vielleicht in Wirklichkeit nur der
Schmelztiegel, in dem Neues geboren wird,
falls nur geniigend geistige Krifte vor-
handen sind, die sich als iberzeitlich er-
weisen und in tieferen Schichten des Le-
bens die Kontinuitit gewihrleisten.

F. Wulf §]

Vatican II. L’Adaptation et la Réno-
vation de la vie religieuse. Décret ,Per-
fectae caritatis“. Texte latin et traduc-
tion frangaise par J. M. R. Tillard OP.
Commentaires sous la direction de
J. M. R. Tillard OP et Y. Congar OP

238

(Sammlung ,Unam Sanctam® 62). £di-
tions du Cerf, Paris 1957. 593 S., kart.
Fr 47,10.

Das vorliegende Gemeinschaftswerk ist der
bisher umfangreichste Kommentar zum
Ordensdekret des Zweiten Vatikanums und
wird es wohl auch bleiben. Eine stattliche
Zahl von Mitarbeitern haben sich ihm zur
Verfiigung gestellt, darunter einige Bi-
schéfe (zwei davon haben der Konzilskom-
mission fiir Ordensleute angehort: Msgr.
Huyghe und Msgr. Le Bourgois), Ordens-
theologen der verschiedenen Provenienz,
vor allem Dominikaner, und auch Ordens-
frauen. Uber den geschichtlichen Werde-
gang des Dekrets berichtet sehr kundig
Msgr. Le Bourgois von Autun, wihrend
des Konzils noch nicht Bischof, sondern
zweiter, gewdhlter Sekretir der Kommis-
sion. Das eigentliche Kommentarwerk ist in
drei grofle Abschnitte unterteilt: 1. Einige
Prinzipien, 2. Die Typologie des Ordens-
lebens, 3. Elemente und Aspekte des
Ordenslebens. Im ersten Abschnitt entwik-
kelt J. M. R. Tillard, einer der Heraus-
geber, die Grundlinien und Grundgesetze
der Erneuerung, wie sie im Dekret auf-
scheinen; R. Voillaume handelt iiber die
Kontemplation, vor allem im Hinblid auf
die Artikel 5 und 6 des Dekrets, die alle
Gemeinschaften des Ordensstandes betref-
fen, Msgr. Huyghe im Hinblick auf die
gleichen Artikel zuziiglich Artikel 8 {iber
die Einheit von Ordensleben und Aposto-
lat. Im zweiten Teil werden anhand der
Artikel 7-11 des Dekrets die einzelnen
Typen des Ordenslebens vorgestellt. Der
dritte Teil kommentiert die Artikel 12-14
iber die drei evangelischen Rite von
Keuschheit, Armut und Gehorsam; er greift
einige Einzelfragen heraus, so iiber die be-
sonderen Probleme der Ordensfrauen, iiber
das Ordenskleid, iiber die Nachwuchsfrage
und die Ausbildung, iiber das Ordensleben
in den Missionen.

Die geistige Linie des Gesamtwerkes
zeigt deutlich den wegweisenden Einflufl
von Y. Congar: die Betonung des Charis-
matischen und des Missionarischen. Fiir die
deutsche Mentalitit mag mancher Kom-
mentar zu wortreich ausgefallen sein (be-
greiflich im Abschnitt Giber das kontempla-
tive Ordensleben, der von einer Equipe
von nicht genannten Ordensfrauen erstellt



Buchbesprechungen

wurde) und nicht immer im gleichen Maf}
kritisch genug ist; lobend hervorgehoben
zu werden verdienen hier u. a. die Beitrage
von B. Besret OSCist. iiber das monastische
Leben, J. Bonduelle OP tber die Mendi-
kantenorden - der auf kurzem Raum eine
sehr dichte Darstellung des apostolischen
Ideals der Mendikanten gibt—und J. Beyer

Gebet und Meditation

Dessauer, Philipp: Meditation im
christlichen Dasein. Im Einverstindnis
mit dem Oratorium des hl. Philipp
Neri, Miinchen, hrsg. von Irmgard
Wild. Minchen, Kosel 1968. 230 S., Ln.
DM 16,50.

In seinem Biichlein iiber die naturale Medi-
tation hatte Dessauer eine weiterfiihrende
Studie iber die christliche Meditation ver-
sprochen. Wer ihm beim Aufspiiren der
Urspriinge meditativer Wirklichkeitserfah-
rung gefolgt war, hegte seinerseits den leb-
haften Wunsch, der Vf. mddte sein Ver-
sprechen recht bald einlésen. Denn seine
Erfahrung, gepaart mit Eiusicht und mit
dem bestindigen Suchen nach dem Wah-
ren, Unverfélschten, Lebendigen, lief ihn
besonders geeignet erscheinen, dem heuti-
gen Menschen einen Weg in die christliche
Meditation zu weisen. Leider war es Des-
sauer nicht méglich, das geplante Werk zu
Ende zu fithren. Sein Tod hat es verhin-
dert. In seinem Nachlaf fanden sich jedoch
zahlreiche Vorarbeiten zum Thema der
christlichen Meditation, die sich als ver-
offentlichungsreif erwiesen. Irmgard Wild
hat die Fragmente geordnet und mit Num-
mern versehen; im ganzen sind es 88 von
unterschiedlicher Linge (11-198). Daran
schliefen sich ,Praktische Weisungen fiir
die Meditation®, die sich nicht als eine Ein-
fihrung in die , Technik“ des Meditierens,
sondern als Hinweise auf die dem Medi-
tierenden nétige innere und duflere Ver-
fassung verstehen: Beginn, Ort, Zeit und
Thema der Meditation, die Bedeutung der
Kdorperhaltung, die Sinne und die Méglich-
keit, sich in ihre echte und volle Betatigung
einzuiiben, iiber Zerstreuung und Zerstreut-
heit und vieles andere mehr. Aus jeder
Zeile des Buches spricht ein Mensch, der
stets auf der Suche nach dem Ganzen und

239

dber die Sdkularinstitute. Aufs Ganze ge-
sehen haudelt es sich im Hinblick auf die
zeitgemiBe Anpassung der Orden um ein
sehr verdienstliches Werk, das von einem
echten geistlichen Enthusiasmus getragen
ist und darum fiir das Ideal des Ordens-
standes von der Sache selbst her wirbt.

F. WulfS]

nach dem Sinu der Einzelheiten des mensch-
lichen Lebens ist, der Ehrfiirchtige, der in
der Begegnung mit den Menschen und mit
Gott Gereifte, der mit dem Tiefsten und
Wahrsten und Urspriinglichsten des Men-
schen zu sympathisieren weifl. Dessauer be-
sitzt fir den, der sich tieferer Lebenserfah-
rung bereits erschlossen hat, die seltene
Gabe der Ein-Fihrung, weil er stets die
(je groflere) Freiheit des andern im Auge
hat und ihr dienen will. Wer in diesem
Buch eine ,Lehre“ der christlichen Medi-
tation sucht, wird enttiuscht. Wer aber ver-
standen hat, daf} die Meditation nur in der
lebendigen Auscinandersetzung des ganzen
Menschen (nicht allein des Verstandes) ge-
funden wird, dem werden die einzelnen
Abschnitte unmittelbarer Anlaf} zum Medi-
tieren. M. E. entzieht sich das Buch gerade-
zu der bloflen Lektiire; es zwingt zum nach-
denkenden Verweilen und — zum Gebet.
Diese Tatsache mag wohl auch dazu bei-
tragen, dafl beim Leser der anfingliche
‘Waunsch nach einem Inhaltsverzeichnis und
nach einer Gliederung der numerierten
Texte immer mehr zuriicktritt. (Aber viel-
leicht wire eine solche Einteilung fiir das
Buch doch ein Gewinn!) Fiir die Verdffent-
lichung dieses Vermichtnisses eines groflen
Menschen gilt dem Oratorium sowie der

Herausgeberin unser besonderer Dank.
N. Mulde S]

Hausherr, Irénée S]: Adorer le pére en
esprit et vérité. Dix entretiens spiri-
tuels. Présentation de M. Olphe-Gal-
liard SJ. Paris, Lethielleux 1967. 236
S. brosch. F 11,70.

Es handelt sich hier um die geringfiigige
Uberarbeitung (nach einer Bandanfnahme)
von Exerzitien, die der bekannte V{. einem
beschaulichen Konvent gegeben hat. Es sind



Buchbesprechungen

im ganzen zehn Vortrige: iber Gott, Got-
teslob, Anbetung, Ehrfurcht, Dienst und
alles zusammengefafit in der Eucharistie.
Als frei gesprochenes Wort haben sie etwas
sehr Unmittelbares und verbinden ein rei-
ches, von Schrift und Vitertheologie ge-
néhrtes spirituelles Wissen mit personlicher
geistlicher Erfahrung. Was hier geboten
wird, ist Altersweisheit, voller Friede und
Frende. In dhnlicher Weise und mit dhn-
licher Thematik war vor Jahren schon ein
anderes Biichlein des Vi.s heransgebracht
worden, das den Titel trigt: Priere de vie
- vie de pritre (im gleichen Verlag und
vom gleichen Herausgeber). F. Wulf §S]

Oosterhuis, Huub: Ganz nah ist Dein
Wort. Gebete. Wien-Freiburg-Basel,
Herder 1967. 200 S., Plastik DM 7,80.

Die vorliegenden Gebete des niederlindi-
schen Jesuiten und Studentenpfarrers sind
aus der Vorbereitung von Studentengot-
tesdiensten (als Zwischengebete, Firbitten,
eucharistisches Dankgebet, Totengedenken
usw.) entstanden. Sie suchen der Mentali-
tit und den Anliegen der jungen Genera-
tion von hente zu entsprechen und sind so-
zusagen anf den Tag und die Situation (der
Welt und der niederliandischen Kirche im
besonderen) aktualisiert. Das bedingt eine
gewisse Einseitigkeit der Thematik, in der
es in nimmermiidem Kreisen nm das Su-
chen Gottes in dieser Welt,um den mensch-
gewordenen, uns in Christus nahegekom-
menen Gott, um die Begegnung mit dem
Nichsten, um des Menschen Not und Sorge,
um sein Leid und seine Frende, seine Sehn-
sucht, seine Niederlagen und seine Erfil-
lung, um das tigliche Brot und den Frieden
geht. Oosterhuis hat eine echte dichterische

240

Begabung, die auch in der deutschen Uber-
setzung spiirbar ist. Ein Dokument unserer
Zeit, das ausspricht, was den betenden
Menschen heute bewegt. F. WulfS]

Gott ist gegenwirtig. Gebete evangeli-
scher Frommigkeit. Miinchen, Késel
1967. 198 S., Ln. DM 11,80.

Gebete sind wie das Echo des géttlichen
Anrufs im glaubenden Herzen. Sie zeugen
von der Betroffenheit des Beters und von
seiner Bereitschaft, sich in das géttliche Ge-
heimnis einzulassen; sie sind ein beredtes
Bekenntnis des Glanbens. Aus der vierhun-
dertjdhrigen Tradition des Protestantismus
hat W. Nigg 32 Namen ausgewdhlt, ange-
fangen von den Reformatoren bis in den
Beginn unseres Jahrhunderts. Wohl alle
bedentenden Gestalten evangelischer From-
migkeit kommen zn Wort, davon M. Luother
besonders hiufig. Auffallend in der Form
sind die drei Gebete Calvins, die sich nicht
in der Form der Anrede an Gott wenden
und eher Anfforderungen zum Gebet glei-
chen; die direkte Anrede kommt erst in dem
abschliefenden Vater Unser zum Ausdruck.
In vielen Gebeten wird der biblische Ur-
grund dieser Frommigkeit deutlich spirbar.
Manche, vor allem diejenigen Luthers, sind
von elementarer Schénheit und Kraft und
konnen auch dem heutigen Beter als Hilfe
zum persdnlichen Sprechen mit Gott die-
nen, Darnm ist das Bindchen nicht nur ein
Zeugnis gemeinsamer Vergangenheit im
Glauben trotz der konfessionellen Verschie-
denheiten. Vermutlich weist die Erfahrung
solcher Gemeinsamkeit auch den Weg in
die dkumenische Zokunft.

N. Mulde S]

Berichtigung

In dem Beitrag von Dr. Theodor Schneider: ,Das Opfer der Messe als Selbsthingabe
Christi und der Kirche®, Heft 2, ist auf S. 99 eine Zeile ansgefallen. Im 2. Abschnitt,
5. Zeile muf es heiflen: ,Das Ziel dieser feierlichen Anamnese ist ja nicht die Verwand-
lung von Brot und Wein, sondern (durch sie) die Verwandlung sindiger Menschen in die

lebendige, Gott gefallige Opfergabe.®





