Gottesdienst als Befihigung zum Weltdienst —
Weltdienst als Auftrag des Gottesdienstes

Karl-Heinz Crumbach, Innsbruck

Wir leben in einer Welt von Formeln, von schlagwortartig in die Diskus-
sion geworfenen Imperativen und von geschickt formulierten Denkmodel-
len. Wer es versteht, in einem griffigen Satz eine These in die Welt zu
setzen, hat damit eigentlich schon die erste Runde im Kampf um seine
These gewonnen. Eine solche These ist auch in dem immer wieder gehor-
ten Wort vom ,Weltdienst des Christen gegeben. Die tiefe, vielleicht
lange Zeit zu wenig gesehene Wahrheit des hier sich auflernden christ-
lichen Auftrags ist sicherlich ein Stigma der modernen Spiritualitit®. Ist
aber damit die ganze christliche Spiritualitit umschrieben? Das Schlag-
wort hat die innere Tendenz, es uns nahezulegen!

Halten wir dagegen einen Satz aus der Kirchenkonstitution des Zwei-
ten Vatikanums, in dem das eucharistische Opfer ,Quelle und Hohepunkt
des ganzen christlichen Lebens“? genannt wird. Tut sich hier nicht eine
vollig andere Welt auf? Ist da nicht von ,,Gottesdienst® statt von , Welt-
dienst“ die Rede? Wo liegt also der ,Hohepunkt“ des christlichen Lebens:
im ,,Gottesdienst® oder im ,Dienst an der Welt und am Nichsten“? Diese
Frage bewegt heute viele. Theoretisch, theologisch 148t sich darauf wohl
antworten, lassen sich beide miteinander zur Einheit bringen. Aber im
Tun fallen sie, gerade heute, oft auseinander; jeder macht die Erfahrung
der eigenen Hilflosigkeit, wenn er die organische Einheit von ,Gottes-
dienst” und ,, Weltdienst* zu vollziehen sucht.

Unsere kurze Besinnung kann natiirlich keine Patentlésung bieten. ,Lo-
sungen® in diesen Lebensfragen sind immer die Frucht eines ganzen Le-
bens und nicht nur theoretischer Einsichten. Aber vielleicht kann eine
Besinnung doch dazu verhelfen, das Reifen der Frucht zu erleichtern und
die innere Einheit unseres christlichen Lebens erneut zu Bewufitsein zu
bringen.

Wir wollen von einer Grunderfahrung ausgehen, die der Christ macht,
wenn er (selbstkritisch) versucht, seine Arbeit in der Welt als den Voll-
zug seines Christseins, das heifit als liebenden Dienst zu verwirklichen. Es
ist die Erfahrung unserer Selbstbezogenheit, daf wir uns immer wieder in

! Man braucht nur die Texte des II. Vatikanum daraufhin durchzusehen.
2 Art. 11,



Karl-Heinz Crumbach 242

uns selbst verschlieBen, eine Erfahrung, die unseren ,,Gottesdienst® in der
Welt (vgl. Ré6m 12, 1) verhindert, umbiegt und zu einem Dienst an uns
selbst werden 148t. Dies iibersehen oder verschweigen hiefle einem allzu
billigen und platten Optimismus der ,, Weltfrommigkeit* zum Opfer fal-
len. All unsere Rede vom christlichen Dienst in der Welt wire dann nur
eine Ausflucht; die unerldfiliche Frage, wie es denn um unser christliches
Leben bestellt sei, wiirde durch eine willkommene und angenehme Ideo-
logie beruhigt und schliefilich eingeschlafert. In Wirklichkeit brauchen
wir nicht lange zu suchen, um unsere sproden und verharteten Gewohn-
heiten, Haltungen und Vorurteile, um die Eigensucht und Tragheit unse-
res Lebens zu sehen. Miissen wir nicht traurig und beschimt sagen, daf es
mit unserem ,Dienst” nicht allzu weit her ist, dafl wir unsere selbstsiichtige
Enge deutlicher erfahren als das Wachsen unserer Liebe?

Woher das kommt, hat der Apostel Paulus in tiefer Weise, als Frucht
cigener Erfahrung und im Licht der Begegnung mit dem gekreuzigten
Herrn, gedeutet. Wohl erfahrt der Mensch den Willensanspruch Gottes
in seinem Herzen. Dieses ,,Gesetz“?, wie Paulus es nennt, ist urspriinglich
die gute und liebende Weisung Gottes, die der Schopfer dem Menschen
zum Leben gab. Aber Gottes Willensanspruch trifft konkret, in der tat-
sdchlichen heilsgeschichtlichen Situation, immer schon auf jemand, der
durch die selbst- und eigenmaichtige Bezogenheit auf sich — Paulus nennt
es ,,Siinde” — beherrscht wird. Dadurch aber 10st das Gesetz den Menschen
nicht wirklich von sich ab und weist ihn nicht in den Willen Gottes hinein,
sondern bindet ihn nur noch mehr an seine Ichbezogenheit. Das Gesetz
Gottes wird ,,Gesetz” des Menschen, Instrument seiner Selbst- und Eigen-
machtigkeit, durch das er sich verfestigt als ,Selbst-leistender und Selbst-
gerechter™.

In Jesus Christus gelangt nun die urspriingliche Intention des Gesetzes,
gute Weisung Gottes zu sein, wieder in ihr altes Recht, aber auch zu ihrer
Vollendung. Jesus erfiillt durch sein Leben und Sterben den ganzen Wil-
len Gottes mit den Menschen. Jetzt erst wird dieser Wille fiir den Men-
schen wieder neu horbar als eine Moglichkeit, der der Mensch sich ver-
schlossen hatte und die er von sich aus nicht mehr eroffnen konnte.

Diese Gedanken, die Paulus angesichts der Gesetzesproblematik des
Alten Bundes entwickelt und mit denen er seine Gemeinde warnt, nicht
mehr ,aus dem Gesetz® zu leben, gelten auch uns. Denn was Paulus ,,Ge-
setzesgerechtigkeit“ nennt, ist eine bleibende Bedrohung jedes Christen.
Wenn wir uns bemithen, den Willen Gottes in der Welt zu erfiillen, so

3 Im folgenden halten wir uns an H. Schlier, Der Brief an die Galater. Géttingen 121962,
S.176-188.
4 Ebd. S. 184.



Gottesdienst — Weltdienst 2438

sind wir auch nach unserer Erlosung durch Jesus Christus immer in Ge-
fahr, zuriickzufallen in selbstmichtige Bindung an uns. In dieser Erfah-
rung sind wir mit Paulus solidarisch. Er sah deutlich wie kein anderer, wie
der Christ bedroht ist von der Moglichkeit, den Herrn zu verfehlen. Paulus,
der restlos ergriffen ist von der Wirklichkeit Jesu Christi, zeigt uns, daf}
alles christliche Leben — somit auch der ,Weltauftrag®, der an uns ergeht,
und der Dienst an der Welt — nur zu verwirklichen ist in engster Bindung
an Jesus und seine rettende und befreiende Tat. Das ist fiir ihn das
»Grundgesetz® christlicher Existenz, das all unser weiteres Tun als Chri-
sten bestimmen muf}, wenn dieser Name kein leeres Wort sein soll.

Entscheidend fir unsere Frage ist nun, wie die Bindung an den Herrn,
auf die Paulus uns hinweist, naherhin aussieht. Christus hat durch seine
Selbsthingabe an den Willen des Vaters eine Bewegung in Gang gebracht,
in der sich fir alle Menschen eine, die neue Moglichkeit der Lebensver-
wirklichung nach dem Willen Gottes erdéffnet. Die Hingabe, die Sein
Leben und Sterben bedeutete, ist eine bleibende Wirklichkeit fiir die Welt
geworden, die den Aufbruch der Welt zu ihrem letzten Ziel, das Gott
selber ist, moglich machen und vollenden will. So kénnen wir mit Recht
mit H. U. v. Balthasar sagen, daf§ der Tod Christi das ,objektive Apriori“
der christlichen Existenz ist. Die Taufe des Menschen in den Tod Jesu
hinein ist der Beginn und die grundsatzliche Ermdglichung christlichen
Lebens.

Was geschieht nun in der Feier der Eucharistie, die ja Mitte und Héhe-
punkt des christlichen Gottesdienstes darstellt? Ein Element der Euchari-
stiefeier ist das Horen auf das Wort Gottes, das dem Menschen gute Nach-
richt bringt und ihm einen neuen Horizont seiner Existenz eroffnet. Wer
in jener Offenheit, die Gottes Botschaft ermoglicht, auf dieses Wort hort,
und es nicht doch wieder in sein stindiges Selbstverstandnis einordnet, wird
von ihm in Frage gestellt, aber zugleich von der siind-verhaiteten Antwort
befreit. Denn das Wort des sich dem Menschen mitteilenden Gottes besagt
in seinem Kern immer und iiberall Jesus, der sich total fir uns hingegeben
hat. Es wird vor allem dort zu unerhorter Wirklichkeit, wo der Herr selbst
sich zur Speise gibt. Durch die Ubermacht seiner einmaligen Liebe wird
der Schwerpunkt unserer Existenz ganz in ihn hineinverlagert. Y. Con-
gar nimmt die augustinische Lehre auf, dafl die natdirliche Speise vom Leib
des Menschen ,assimiliert” werde, dafl es aber die Eigenart des euchari-
stischen Brotes sei, den Empfanger sich zu assimilieren und zu sich, dem
anwesenden Herrn, hinzuziehen®. Der Herr gibt sich in die Hande der
Stinder. Das ist das unableitbar Erste. Aber indem er sich uns gibt, hat er

5 Esquisses du Mystére de I'Eglise, Paris 21953, S. 110.



Karl-Heinz Crumbach 244

uns schon radikal in seinen Anspruch genommen. So wird das Geschehen
der Liturgie in Wort und Sakrament zur befreienden Tat Gottes an uns
und macht uns zu Christen. Horen wir wiederum Paulus: ,Sooft ihr dieses
Brot efit und den Becher trinkt, verkiindet ihr den Tod des Herrn, bis er
kommt“ (1 Kor 11, 26). Dieses ,Verkiinden“ ist kein Sagen mit bloflen
Worten, sondern mit unserer ganzen Existenz. Damit wird deutlich, daf}
die Er6ffnung und Erweckung des christlichen Lebens nicht nur fiir uns
geschieht, sondern auch fir die Welt. Das Ereignis, das wir in der Litur-
gie feiern, die Wirklichkeit, die uns zuteil wird, ist auf das ,Leben fur die
Welt® hingeordnet. Wir werden uns selbst genommen und in die Dyna-
mik einer unerhérten Hoffnung hineingestellt - fiir uns und fiir die ganze
Welt, ,bis er kommt* und wir ganz bei Thm sind. So wie wir aus unserer
selbstbezogen-selbstmachtigen Vergangenheit herausgerissen werden in
die Bewegung auf Gott hin, so will Christus auch, dafl wir uns selbst iiber-
schreiten auf die Welt hin und uns im Dienst an sie verbrauchen. Die Ein-
heit von beidem — mit Ihm vereint zu werden und zum Dienst an der Welt
befihigt zu werden — ist in Wahrheit seine neue ,Gerechtigkeit*, die er
uns gewihrt und zuweist als das rechte Verhiltnis zu Ihm. Diese ,Gerech-
tigkeit® ist aber kein Vertrag, der ein fiir allemal die gegenseitigen
»Rechtsverhiltnisse® umschreibt, sondern der unbequeme aufriittelnde
Geist Gottes, der uns nicht ruhen laflt, sondern uns in angespannter Wach-
samkeit hilt fir immer wieder neue Moglichkeiten, welche die stets neue
und nie erahnte Hoffnung uns gewahrt. Diese ,Gerechtigkeit® ist treibende
Kraft und Ziel unseres Christseins, die uns iiber uns selbst hinausweisen
in Richtung auf Thn, den Herrn und Vollender der Welt.

Das christliche Leben ist von vornherein gekennzeichnet durch die un-
aufhebbare Dialektik zwischen der ,ausdriicklichen“ Begegnung mit dem
Herrn in Wort und Sakrament und dem Dienst an den Mitmenschen und
der Welt. Man darf diese Spannung weder aufldsen in sakramentalisti-
sche und kultische Selbstgentigsamkeit noch in eine Form von Weltfrom-
migkeit, die sich autonom verstehen will. Das besagt allerdings auch, daf}
beide Pole beides schon in der Wurzel enthalten miissen: Die Liturgie muf§
in threm Grunde schon geprigt sein von der Beziehung zum Weltgottes-
dienst, und die , Weltfrommigkeit* mufl schon in ihrer Wurzel ,geistliches
Leben sein. Damit ist eine Aussage erreicht, die dem Verstindnis der
frihen Christenheit genau entspricht: Sakramentales Leben wurde ur-
spriinglich als das ganze Leben des Christen verstanden®.

Eine Weltfrommigkeit, die sich daher dispensiert glaubt von der immer
neuen Begegnung mit dem Herrn, auch in der Liturgie, wire in Gefahr,

8 Vgl. J.Sudbrack, Vom Geheimnis dhristlicher Spiritualitit, in: GuL 39 (1966) 22-44,
bes. S. 37.



Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschaft Jesu 245

das Verhiltnis zu Christus auf eine glatte, ein fiir allemal bestimmte For-
mel zu bringen, die es nicht gibt. Das Verhiltnis zu Ihm bestimmen nicht
wir, sondern kommt von Thm her, immer neu sich gewadhrend, auf uns zu.
Das Geheimnis des christlichen Lebens ist im Grunde das Geheimnis Jesu
Christi selbst: Er ist der eine Herr, der uns mit sich vereint, indem er uns
in sein eigenes Dasein-fiir-die-Welt stellt, und der uns in die Welt sendet,
indem er uns mit sich vereint. Ja, man kann vielleicht sagen, dafl diese Po-
laritit des Christseins die Dynamik des Gesprachs mit dem Herrn selbst
ist. Innerhalb dieser lebendigen Begegnung ist die Weltfrommigkeit nur
ein Entwurf, der nur dann legitim ist, wenn er nicht eine selbst- und eigen-
machtige Gestaltung des Verhaltnisses zu Thm sein will und den Mut hat
(der ihn allein christlich macht), sich immer wieder selbst aufzugeben, hin-
ein in das Geheimnis der Begegnung mit Seinem Wort und Leib. Viel-
leicht ahnen wir, wenn wir dies iiberdenken, ein wenig mehr, inwiefern
das eucharistische Opfer fir uns alle ,Quelle“ und ,Hohepunkt“ des
christlichen Lebens sein konnte. Hier werden wir wieder real offen fiir
Gott und die Menschen, wird uns immer neu die Zukunft gewéhrt, die
letztlich Er selbst ist. Er bricht die festgefahrenen Fronten und verhérte-
ten Haltungen immer wieder auf, wenn wir uns nur unter die Kritik Seines
Wortes stellen und Thn als freimachendes und erméichtigendes Wort zur
Speise nehmen. Hier wird der ,Gottesdienst* der Eucharistie zum ,, Welt-
dienst”, und der ,Weltdienst* des Lebens zum ,Gottesdienst®.

Vom ,,Geist des Ursprungs« der Gesellschaft Jesu'

Nachkonziliare Uberlegungen zur Erneuerung des Ordenslebens

Johannes Ginter Gerhartz, Frankfurt/Main

sDer Geist der katholischen Kirche ist in dieser Weltstunde weithin da-
durch gekennzeichnet, dafl er radikal sein will, das heifit wurzelhaft, zu
den Urspriingen hin denkend; dafl er deshalb alle mehr oder minder
selbstverstindlich dahinlebenden Verwirklichungen auf ihren Ursprungs-
gehalt, ihre evangelische Echtheit hin befragt und durchleuchtet. Die Fra-
gen gehen aufs Ganze“2. Diese Bewegung hat auch die religiésen Gemein-

1 Vortrag, gehalten auf dem Provinz-Symposion der Oberdeutschen Provinz der Gesell-
schaft Jesu am 18. Juni 1968.

2 Hans Urs von Balthasar, in: Wagnis der Nadifolge, hrsg. von Stephan Richter OFM,
Paderborn 1964, S. 9.





