
Gottesdienst als Befähigung zum Weltdienst 
Weltdienst als Auftrag des Gottesdienstes 
Karl-Heinz Crumbach, Innsbruck 

Wir leben in einer Welt von Formeln, von schlagwortartig in die Diskus- 
sion geworfenen Imperativen und von geschickt formulierten Denkmodel- 
len. Wer es versteht, in einem griffigen Satz eine These in die Welt zu 
setzen, hat damit eigentlich schon die erste Runde im Kampf um seine 
These gewonnen. Eine solche These ist auch in dem immer wieder gehör- 
ten Wort vom •Weltdienst" des Christen gegeben. Die tiefe, vielleicht 
lange Zeit zu wenig gesehene Wahrheit des hier sich äußernden christ- 
lichen Auftrags ist sicherlich ein Stigma der modernen Spiritualität1. Ist 
aber damit die ganze christliche Spiritualität umschrieben? Das Schlag- 
wort hat die innere Tendenz, es uns nahezulegen! 

Halten wir dagegen einen Satz aus der Kirchenkonstitution des Zwei- 
ten Vatikanums, in dem das eucharistische Opfer •Quelle und Höhepunkt 
des ganzen christlichen Lebens"2 genannt wird. Tut sich hier nicht eine 
völlig andere Welt auf? Ist da nicht von •Gottesdienst" statt von •Welt- 
dienst" die Rede? Wo liegt also der •Höhepunkt" des christlichen Lebens: 
im •Gottesdienst" oder im •Dienst an der Welt und am Nächsten"? Diese 
Frage bewegt heute viele. Theoretisch, theologisch läßt sich darauf wohl 
antworten, lassen sich beide miteinander zur Einheit bringen. Aber im 
Tun fallen sie, gerade heute, oft auseinander; jeder macht die Erfahrung 
der eigenen Hilflosigkeit, wenn er die organische Einheit von •Gottes- 
dienst" und •Weltdienst" zu vollziehen sucht. 

Unsere kurze Besinnung kann natürlich keine Patentlösung bieten. •Lö- 
sungen" in diesen Lebensfragen sind immer die Frucht eines ganzen Le- 
bens und nicht nur theoretischer Einsichten. Aber vielleicht kann eine 
Besinnung doch dazu verhelfen, das Reifen der Frucht zu erleichtern und 
die innere Einheit unseres christlichen Lebens erneut zu Bewußtsein zu 
bringen. 

Wir wollen von einer Grunderfahrung ausgehen, die der Christ macht, 
wenn er (selbstkritisch) versucht, seine Arbeit in der Welt als den Voll- 
zug seines Christseins, das heißt als liebenden Dienst zu verwirklichen. Es 
ist die Erfahrung unserer Selbstbezogenheit, daß wir uns immer wieder in 

Man braucht nur die Texte des II. Vatikanum daraufhin durchzusehen. 
Art. 11. 



Karl-Heinz Crumbadi 242 

uns selbst verschließen, eine Erfahrung, die unseren •Gottesdienst" in der 
Welt (vgl. Rom 12, 1) verhindert, umbiegt und zu einem Dienst an uns 
selbst werden läßt. Dies übersehen oder verschweigen hieße einem allzu 
billigen und platten Optimismus der •Weltfrömmigkeit" zum Opfer fal- 
len. All unsere Rede vom christlichen Dienst in der Welt wäre dann nur 
eine Ausflucht; die unerläßliche Frage, wie es denn um unser christliches 
Leben bestellt sei, würde durch eine willkommene und angenehme Ideo- 
logie beruhigt und schließlich eingeschläfert. In Wirklichkeit brauchen 
wir nicht lange zu suchen, um unsere spröden und verhärteten Gewohn- 
heiten, Haltungen und Vorurteile, um die Eigensucht und Trägheit unse- 
res Lebens zu sehen. Müssen wir nicht traurig und beschämt sagen, daß es 
mit unserem •Dienst" nicht allzu weit her ist, daß wir unsere selbstsüchtige 
Enge deutlicher erfahren als das Wachsen unserer Liebe? 

Woher das kommt, hat der Apostel Paulus in tiefer Weise, als Frucht 
eigener Erfahrung und im Licht der Begegnung mit dem gekreuzigten 
Herrn, gedeutet. Wohl erfährt der Mensch den Willensanspruch Gottes 
in seinem Herzen. Dieses •Gesetz"3, wie Paulus es nennt, ist ursprünglich 
die gute und liebende Weisung Gottes, die der Schöpfer dem Menschen 
zum Leben gab. Aber Gottes Willensanspruch trifft konkret, in der tat- 
sächlichen heilsgeschichtlichen Situation, immer schon auf jemand, der 
durch die selbst- und eigenmächtige Bezogenheit auf sich - Paulus nennt 
es •Sünde" - beherrscht wird. Dadurch aber löst das Gesetz den Menschen 
nicht wirklich von sich ab und weist ihn nicht in den Willen Gottes hinein, 
sondern bindet ihn nur noch mehr an seine Ichbezogenheit. Das Gesetz 
Gottes wird •Gesetz" des Menschen, Instrument seiner Selbst- und Eigen- 
mächtigkeit, durch das er sich verfestigt als •Selbst-leistender und Selbst- 
gerechter"4. 

In Jesus Christus gelangt nun die ursprüngliche Intention des Gesetzes, 
gute Weisung Gottes zu sein, wieder in ihr altes Recht, aber auch zu ihrer 
Vollendung. Jesus erfüllt durch sein Leben und Sterben den ganzen Wil- 
len Gottes mit den Menschen. Jetzt erst wird dieser Wille für den Men- 
schen wieder neu hörbar als eine Möglichkeit, der der Mensch sich ver- 
schlossen hatte und die er von sich aus nicht mehr eröffnen konnte. 

Diese Gedanken, die Paulus angesichts der Gesetzesproblematik des 
Alten Bundes entwickelt und mit denen er seine Gemeinde warnt, nicht 
mehr •aus dem Gesetz" zu leben, gelten auch uns. Denn was Paulus •Ge- 
setzesgerechtigkeit" nennt, ist eine bleibende Bedrohung jedes Christen. 
Wenn wir uns bemühen, den Willen Gottes in der Welt zu erfüllen, so 

3 Im folgenden halten wir uns an H. Schlier, Der Brief an die Galater. Göttingen 121962, 
S. 176-188. 
4 Ebd. S. 184. 



Gottesdienst - Weltdienst 243 

sind wir auch nach unserer Erlösung durch Jesus Christus immer in Ge- 
fahr, zurückzufallen in selbstmächtige Bindung an uns. In dieser Erfah- 
rung sind wir mit Paulus solidarisch. Er sah deutlich wie kein anderer, wie 
der Christ bedroht ist von der Möglichkeit, den Herrn zu verfehlen. Paulus, 
der restlos ergriffen ist von der Wirklichkeit Jesu Christi, zeigt uns, daß 
alles christliche Leben - somit auch der •Weltauftrag", der an uns ergeht, 
und der Dienst an der Welt - nur zu verwirklichen ist in engster Bindung 
an Jesus und seine rettende und befreiende Tat. Das ist für ihn das 
•Grundgesetz" christlicher Existenz, das all unser weiteres Tun als Chri- 
sten bestimmen muß, wenn dieser Name kein leeres Wort sein soll. 

Entscheidend für unsere Frage ist nun, wie die Bindung an den Herrn, 
auf die Paulus uns hinweist, näherhin aussieht. Christus hat durch seine 
Selbsthingabe an den Willen des Vaters eine Bewegung in Gang gebracht, 
in der sich für alle Menschen eine, die neue Möglichkeit der Lebensver- 
wirklichung nach dem Willen Gottes eröffnet. Die Hingabe, die Sein 
Leben und Sterben bedeutete, ist eine bleibende Wirklichkeit für die Welt 
geworden, die den Aufbruch der Welt zu ihrem letzten Ziel, das Gott 
selber ist, möglich machen und vollenden will. So können wir mit Recht 
mit H. U. v. Balthasar sagen, daß der Tod Christi das •objektive Apriori" 
der christlichen Existenz ist. Die Taufe des Menschen in den Tod Jesu 
hinein ist der Beginn und die grundsätzliche Ermöglichung christlichen 
Lebens. 

Was geschieht nun in der Feier der Eucharistie, die ja Mitte und Höhe- 
punkt des christlichen Gottesdienstes darstellt? Ein Element der Euchari- 
stiefeier ist das Hören auf das Wort Gottes, das dem Menschen gute Nach- 
richt bringt und ihm einen neuen Horizont seiner Existenz eröffnet. Wer 
in jener Offenheit, die Gottes Botschaft ermöglicht, auf dieses Wort hört, 
und es nicht doch wieder in sein sündiges Selbstverständnis einordnet, wird 
von ihm in Frage gestellt, aber zugleich von der sünd-verhafteten Antwort 
befreit. Denn das Wort des sich dem Menschen mitteilenden Gottes besagt 
in seinem Kern immer und überall Jesus, der sich total für uns hingegeben 
hat. Es wird vor allem dort zu unerhörter Wirklichkeit, wo der Herr selbst 
sich zur Speise gibt. Durch die Übermacht seiner einmaligen Liebe wird 
der Schwerpunkt unserer Existenz ganz in ihn hineinverlagert. Y. Con- 
gar nimmt die augustinische Lehre auf, daß die natürliche Speise vom Leib 
des Menschen •assimiliert" werde, daß es aber die Eigenart des euchari- 
slischen Brotes sei, den Empfänger sich zu assimilieren und zu sich, dem 
anwesenden Herrn, hinzuziehen5. Der Herr gibt sich in die Hände der 
Sünder. Das ist das unableitbar Erste. Aber indem er sich uns gibt, hat er 

Esguisses du Mystere de l'Eglise, Paris 21953, S. 110. 



Karl-Heinz Crumbach 244 

uns schon radikal in seinen Anspruch genommen. So wird das Geschehen 
der Liturgie in Wort und Sakrament zur befreienden Tat Gottes an uns 
und macht uns zu Christen. Hören wir wiederum Paulus: •Sooft ihr dieses 
Brot eßt und den Becher trinkt, verkündet ihr den Tod des Herrn, bis er 
kommt" (1 Kor 11,26). Dieses •Verkünden" ist kein Sagen mit bloßen 
Worten, sondern mit unserer ganzen Existenz. Damit wird deutlich, daß 
die Eröffnung und Erweckung des christlichen Lebens nicht nur für uns 
geschieht, sondern auch für die Welt. Das Ereignis, das wir in der Litur- 
gie feiern, die Wirklichkeit, die uns zuteil wird, ist auf das •Leben für die 
Welt" hingeordnet. Wir werden uns selbst genommen und in die Dyna- 
mik einer unerhörten Hoffnung hineingestellt - für uns und für die ganze 
Welt, •bis er kommt" und wir ganz bei Ihm sind. So wie wir aus unserer 
selbstbezogen-selbstmächtigen Vergangenheit herausgerissen werden in 
die Bewegung auf Gott hin, so will Christus auch, daß wir uns selbst über- 
schreiten auf die Welt hin und uns im Dienst an sie verbrauchen. Die Ein- 
heit von beidem - mit Ihm vereint zu werden und zum Dienst an der Welt 
befähigt zu werden - ist in Wahrheit seine neue •Gerechtigkeit", die er 
uns gewährt und zuweist als das rechte Verhältnis zu Ihm. Diese •Gerech- 
tigkeit" ist aber kein Vertrag, der ein für allemal die gegenseitigen 
•Rechtsverhältnisse" umschreibt, sondern der unbequeme aufrüttelnde 
Geist Gottes, der uns nicht ruhen läßt, sondern uns in angespannter Wach- 
samkeit hält für immer wieder neue Möglichkeiten, welche die stets neue 
und nie erahnte Hoffnung uns gewährt. Diese •Gerechtigkeit" ist treibende 
Kraft und Ziel unseres Christseins, die uns über uns selbst hinausweisen 
in Richtung auf Ihn, den Herrn und Vollender der Welt. 

Das christliche Leben ist von vornherein gekennzeichnet durch die un- 
aufhebbare Dialektik zwischen der •ausdrücklichen" Begegnung mit dem 
Herrn in Wort und Sakrament und dem Dienst an den Mitmenschen und 
der Welt. Man darf diese Spannung weder auflösen in sakramentalisti- 
sche und kultische Selbstgenügsamkeit noch in eine Form von Weltfröm- 
migkeit, die sich autonom verstehen will. Das besagt allerdings auch, daß 
beide Pole beides schon in der Wurzel enthalten müssen: Die Liturgie muß 
in ihrem Grunde schon geprägt sein von der Beziehung zum Weltgottes- 
dienst, und die •Weltfrömmigkeit" muß schon in ihrer Wurzel •geistliches 
Leben" sein. Damit ist eine Aussage erreicht, die dem Verständnis der 
frühen Christenheit genau entspricht: Sakramentales Leben wurde ur- 
sprünglich als das ganze Leben des Christen verstanden6. 

Eine Weltfrömmigkeit, die sich daher dispensiert glaubt von der immer 
neuen Begegnung mit dem Herrn, auch in der Liturgie, wäre in Gefahr, 

6 Vgl. J. Sudbrack, Vom Geheimnis christlicher Spiritualität, in: GuL 39 (1966) 22-44, 
bes. S. 37. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellsckafl Jesu 245 

das Verhältnis zu Christus auf eine glatte, ein für allemal bestimmte For- 
mel zu bringen, die es nicht gibt. Das Verhältnis zu Ihm bestimmen nicht 
wir, sondern kommt von Ihm her, immer neu sich gewährend, auf uns zu. 
Das Geheimnis des christlichen Lebens ist im Grunde das Geheimnis Jesu 
Christi selbst: Er ist der eine Herr, der uns mit sich vereint, indem er uns 
in sein eigenes Dasein-für-die-Welt stellt, und der uns in die Welt sendet, 
indem er uns mit sich vereint. Ja, man kann vielleicht sagen, daß diese Po- 
larität des Christseins die Dynamik des Gesprächs mit dem Herrn selbst 
ist. Innerhalb dieser lebendigen Begegnung ist die Weltfrömmigkeit nur 
ein Entwurf, der nur dann legitim ist, wenn er nicht eine selbst- und eigen- 
mächtige Gestaltung des Verhältnisses zu Ihm sein will und den Mut hat 
(der ihn allein christlich macht), sich immer wieder selbst aufzugeben, hin- 
ein in das Geheimnis der Begegnung mit Seinem Wort und Leib. Viel- 
leicht ahnen wir, wenn wir dies überdenken, ein wenig mehr, inwiefern 
das eucharistische Opfer für uns alle •Quelle" und •Höhepunkt" des 
christlichen Lebens sein könnte. Hier werden wir wieder real offen für 
Gott und die Menschen, wird uns immer neu die Zukunft gewährt, die 
letztlich Er selbst ist. Er bricht die festgefahrenen Fronten und verhärte- 
ten Haltungen immer wieder auf, wenn wir uns nur unter die Kritik Seines 
Wortes stellen und Ihn als freimachendes und ermächtigendes Wort zur 
Speise nehmen. Hier wird der •Gottesdienst" der Eucharistie zum •Welt- 
dienst", und der •Weltdienst" des Lebens zum •Gottesdienst". 

Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu1 

Nachkonziliare Überlegungen zur Erneuerung des Ordenslebens 

Johannes Günter Gerhartz, Frankfurt/Main 

•Der Geist der katholischen Kirche ist in dieser Weltstunde weithin da- 
durch gekennzeichnet, daß er radikal sein will, das heißt wurzelhaft, zu 
den Ursprüngen hin denkend; daß er deshalb alle mehr oder minder 
selbstverständlich dahinlebenden Verwirklichungen auf ihren Ursprungs- 
gehalt, ihre evangelische Echtheit hin befragt und durchleuchtet. Die Fra- 
gen gehen aufs Ganze"2. Diese Bewegung hat auch die religiösen Gemein- 

1 Vortrag, gehalten auf dem Provinz-Symposion der Oberdeutschen Provinz der Gesell- 
schaft Jesu am 18. Juni 1968. 
2 Hans Urs von Balthasar, in: Wagnis der Nadifolge, hrsg. von Stephan Richter OFM, 
Paderborn 1964, S. 9. 




