
Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellsckafl Jesu 245 

das Verhältnis zu Christus auf eine glatte, ein für allemal bestimmte For- 
mel zu bringen, die es nicht gibt. Das Verhältnis zu Ihm bestimmen nicht 
wir, sondern kommt von Ihm her, immer neu sich gewährend, auf uns zu. 
Das Geheimnis des christlichen Lebens ist im Grunde das Geheimnis Jesu 
Christi selbst: Er ist der eine Herr, der uns mit sich vereint, indem er uns 
in sein eigenes Dasein-für-die-Welt stellt, und der uns in die Welt sendet, 
indem er uns mit sich vereint. Ja, man kann vielleicht sagen, daß diese Po- 
larität des Christseins die Dynamik des Gesprächs mit dem Herrn selbst 
ist. Innerhalb dieser lebendigen Begegnung ist die Weltfrömmigkeit nur 
ein Entwurf, der nur dann legitim ist, wenn er nicht eine selbst- und eigen- 
mächtige Gestaltung des Verhältnisses zu Ihm sein will und den Mut hat 
(der ihn allein christlich macht), sich immer wieder selbst aufzugeben, hin- 
ein in das Geheimnis der Begegnung mit Seinem Wort und Leib. Viel- 
leicht ahnen wir, wenn wir dies überdenken, ein wenig mehr, inwiefern 
das eucharistische Opfer für uns alle •Quelle" und •Höhepunkt" des 
christlichen Lebens sein könnte. Hier werden wir wieder real offen für 
Gott und die Menschen, wird uns immer neu die Zukunft gewährt, die 
letztlich Er selbst ist. Er bricht die festgefahrenen Fronten und verhärte- 
ten Haltungen immer wieder auf, wenn wir uns nur unter die Kritik Seines 
Wortes stellen und Ihn als freimachendes und ermächtigendes Wort zur 
Speise nehmen. Hier wird der •Gottesdienst" der Eucharistie zum •Welt- 
dienst", und der •Weltdienst" des Lebens zum •Gottesdienst". 

Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu1 

Nachkonziliare Überlegungen zur Erneuerung des Ordenslebens 

Johannes Günter Gerhartz, Frankfurt/Main 

•Der Geist der katholischen Kirche ist in dieser Weltstunde weithin da- 
durch gekennzeichnet, daß er radikal sein will, das heißt wurzelhaft, zu 
den Ursprüngen hin denkend; daß er deshalb alle mehr oder minder 
selbstverständlich dahinlebenden Verwirklichungen auf ihren Ursprungs- 
gehalt, ihre evangelische Echtheit hin befragt und durchleuchtet. Die Fra- 
gen gehen aufs Ganze"2. Diese Bewegung hat auch die religiösen Gemein- 

1 Vortrag, gehalten auf dem Provinz-Symposion der Oberdeutschen Provinz der Gesell- 
schaft Jesu am 18. Juni 1968. 
2 Hans Urs von Balthasar, in: Wagnis der Nadifolge, hrsg. von Stephan Richter OFM, 
Paderborn 1964, S. 9. 



Johannes Günter Gerhartz 246 

Schäften der Kirche, die Orden, ergriffen. Die Kirche fordert diese •Radi- 
kalität" geradezu von ihnen: •Zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens 
heißt: ständige Rückkehr zum Geist des Ursprungs der einzelnen Insti- 
tute"3. Rückkehr zu den Ursprüngen, zur wahren Tradition, durch alles 
bloß •Traditionelle" hindurch, als Prinzip wahrer Reform. 

Rückkehr zu den Ursprüngen aber auch als Prinzip wahrer Selbst- 
erkenntnis der Gemeinschaften. Was ist vom Geist und von der Institu- 
tion einer Gemeinschaft unaufgebbares Gut, ist so konstitutiv für sie, daß 
sie nicht mehr wäre, würde dieses wegfallen? Und was ist •nur" zeit- 
bedingte Konkretisierung, die unbeschadet des wesentlich Konstitutiven 
verändert werden könnte? Diese Frage im Rückgriff auf die eigenen Ur- 
sprünge zu beantworten, ist notwendig für jede echte Erneuerung einer 
Gemeinschaft, aber ebenso notwendig für die Neuerarbeitung des Selbst- 
verständnisses dieser Gemeinschaft, was sie ist und was sie soll; für die 
Neuerarbeitung des Bildes dieser Gemeinschaft und des einzelnen in ihr, 
für das sich der Einsatz eines Lebens lohnt und ohne das weder der ein- 
zelne noch die Gemeinschaft auf die Dauer leben können. 

Es soll im folgenden versucht werden, diese für das rechte Selbstver- 
ständnis und die wahre Reform so bedeutsame Rückkehr zum •Geist des 
Ursprungs" am Beispiel eines konkreten religiösen Institutes darzulegen. 
Wir wollen den •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu zur Erwä- 
gung vorlegen, genauer die ersten Jahre und Jahrzehnte der werdenden 
Gemeinschaft, die Gedanken- und Motivwelt des Ignatius von Loyola und 
seiner Freunde vor der Gründung des eigentlichen Ordens. Das kann 
natürlich bei einer so komplexen Frage, die methodisch verschiedene Wege 
ihrer Beantwortung zuläßt und fordert, nur ein erster und sehr kleiner 
Schritt zur vollen Erkenntnis des ursprünglichen Geistes sein, nur einen 
Teilaspekt des Ganzen bieten, zu dessen Ergänzung es anderer Sichten 
bedarf. Die besondere Sicht, unter der diese Darstellung den Beginn der 
Gesellschaft Jesu vor allem betrachtet, ist die Frage, welche Bedeutung 
der einzelne und welche Bedeutung die Gemeinschaft in dem Prozeß des 
Findens des Willens Gottes bei Ignatius und seinen ersten Gefährten 
hatte. 

•In allem Gottes Willen tun" 

Die geradlinige geistliche Entwicklung auf sein Lebensziel hin, die be- 
wußte Zielstrebigkeit auf den Orden, die so oft angenommen wurde, gibt 
es bei Ignatius von Loyola nicht. Wie bei so vielen Großen gab es bei Igna- 

' Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens •Perfectae Caritatis", Art. 2. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 247 

tius - und zwar auch nachdem er sich bewußt auf den Weg des Dienstes 
Gottes gemacht hatte - schwere Zusammenbrüche seiner Lebensvorstellun- 
gen, aus denen heraus sich dann allmählich sein endgültiger Weg abzeich- 
nete. Ignatius von Loyola hatte einen schwierigen und langwierigen Ent- 
wicklungsweg durchzustehen, bis er das wurde, was er werden sollte. Von 
1521 bis 1538, also 17 Jahre lang und damit die Hälfte seines Lebens nach 
seiner Kehr zu Gott, war er ein Suchender nach seiner Lebensform. 

Nach dem Sturz des weltlichen Inigo von Loyola in der •königlichen 
Stadt Pamplona"4 und dem Auferstehen des anderen Ignatius in dem 
väterlichen Schloß zu Loyola, zog er von dort fort, getrieben und getra- 
gen von einer Vielfalt von Motiven und Ideen. Sie alle aber verblaßten 
wieder. Manche schon sehr bald, manche erst nach Jahren zähen Festhal- 
tens an ihnen. Das Grundmotiv seines Wollens aber, das ihn von Anfang 
an auszeichnete, bleibt ihm, wird zu einer der bestimmenden Kräfte seines 
Lebens, des Lebens seiner späteren Freundesgemeinschaft und seines Or- 
dens: das Finden und Tun des Willens Gottes und sonst nichts. Das 
äußerte sich anfangs noch in der - wie er später einsehen mußte - oft etwas 
unerleuchteten Überzeugung, daß er in seinem Tun unter der Führung 
Gottes stand, an der er keinen Zweifel zu hegen wagte5. Später verfeinert 
und verobjektiviert sich dieses Finden des Willens Gottes mehr und mehr. 
Es wird ausdrücklicher. Es wird zur Sache der Gemeinschaft. Immer aber 
bleibt es die bestimmende Kraft seines und ihres Tuns. Bis dahin, daß sich 
an ihm ausdrücklich und reflex die Frage: Ordensgründung oder nicht, ent- 
scheidet: •Daß wir besser und vollkommener unser ursprüngliches Begeh- 
ren, in allem den göttlichen Willen zu tun, erfüllen können"6. Alles wei- 
tere, was er anfangs tat und dann verging, was er später tat und dann 
blieb, war Konkretisierung dieser Grundintention, die seinem Leben Füh- 
rung und Einheit gab. 

Niemand hat dieses Licht und dieses Dunkel, die Geradlinigkeit und die 
Irrwege, die durch das sich allmählich erst klärende Grundwollen in das 
Leben des Ignatius kamen, feinfühlender in Worte gefaßt als Nadal, 
Schüler und Vertrauter des Heiligen. Er sagt: •Mit einzigartiger Fügsam- 
keit der Seele folgte er dem Geist, der ihn führte, und lief ihm nicht vor- 
aus. So wurde er sacht zu einem Ziel geführt, das er selbst noch nicht kann- 

4 Monumenta Historica Societatis Jesu (MHSJ), Monumenta Ignatiana (MI), series IV: 
•Fontes narrativi de sancto Ignatio de Loyola et de Societatis Jesu initiis" (FN), vol. II, 
Rom 1951, S. 63. 
5 Der autobiographische Bericht des hl. Ignatius in FN I, S. 323-507 unter dem Titel 
•Acta Patris Ignatii", Nr. 27. Deutsche Übersetzung von Burkhart Schneider SJ, Bericht 
des Pilgers, Freiburg 1956. Wir bringen für gewöhnlich diese Übersetzung. 
6 MHSJ, MI, series III: •Constitutiones Societatis Jesu", tom. I, Rom 1934, S. 7: •ut 
melius et exactius prima nostra desideria, implendi per omnia divinam voluntatem, 
exsequi possimus"; ähnlich S. 2, 4, 8. 



Johannes Günter Gerhartz 248 

te. Noch dachte er nicht an die Gründung des Ordens und dennoch baute 
er Schritt für Schritt zu ihm die Straße und ging seinen Weg in weiser 
Torheit, in der Einfalt seines Herzens, das in Christus ruhte"7. 

Wie aber - so müssen wir fragen - sieht dieser Weg des Ignatius bis 
hin zum Orden inhaltlich aus? Welche Gedanken erfüllten ihn und später 
seine Gefährten? Welche Motive trieben ihn an? Was brachte sie dazu, 
einen Orden zu gründen und diesen Orden zu gründen? Woran entschied 
sich, daß der Wille Gottes, den allein zu erfüllen sie alle trachteten, sie 
nach Rom und zur Gründung des Ordens führte8? 

Die Sehnsucht nach Jerusalem 

So alt wie seine Bekehrung zu Gott ist der Wille und Vorsatz des Igna- 
tius, nach Jerusalem zu gehen. Jerusalem und immer wieder Jerusalem, 
dahin gehen alle seine Gedanken und Pläne, schon in Loyola. •Barfuß 
nach Jerusalem zu gehen . . ., das erfüllt ihn mit Trost"9. Und dieser Trost 
macht ihn davon überzeugt, daß es so Gottes Wille für ihn ist. Alle ande- 
ren Pläne schiebt er deswegen beiseite10. Bekehrt und geheilt, bricht er von 
Loyola auf, um diesen Plan auszuführen, um nach Jerusalem zu gehen". 
Jerusalem und die Stätten des Herrn sind das einzige Ziel des Pilgers. 
Wenn Rom und der Papst, die später so bestimmend für ihn werden soll- 
ten, in dieser Zeit in seinen Gedanken auftauchen, dann nicht als etwas in 
sich Erstrebenswertes12, sondern als notwendige Durchgangsstation, da 
jeder Jerusalem-Pilger eine Erlaubnis und den Segen des Papstes in Rom 
brauchte13. 

Wir können diese Ausrichtung des Willens auf Jerusalem im Werde- 
gang des Ordensstifters gar nicht stark genug beachten, wenn wir die kom- 
menden 15 Jahre seines Lebens und seines Tuns überhaupt verstehen wol- 

7 •... deducebatur quo nesciebat suaviter... et iter faciebat quasi sapienter imprudens 
in: MHSJ, Epistulae et Monumenta P. Hieronymi Nadal (MN), torn. V, Rom 1962, 
S. 625 f.; auch in FN II, 252. 
8 Zur besseren Obersicht könnte man die 17 Jahre des Suchens und Werdens des Ignatius 
(1521-1538) etwas schematisch so charakterisieren: 1521-1534, von Loyola bis Montmartre, 
das Ideal ist Jerusalem und Ignatius ist allein; 1534-1538, von Montmartre bis Rom, das 
Ideal schwankt zwischen Jerusalem und Rom, Ignatius ist in der Gemeinschaft der Freun- 
de; ab 1538, die Entscheidung ist gefallen: •Rom ist euer Jerusalem", der Orden der 
Gesellschaft Jesu. 
9 Pilgerbericht Nr. 8. 
10 Pilgerbericht Nr. 12. 
11 Pilgerbericht Nr. 9, 12. 
12 Pilgerbericht Nr. 39 f.; über Rom selbst berichtet er nur eine Warnung, •daß man in 
Rom kaum Fortschritte im geistlichen Leben machen könne" (Nr. 36). 
13 Das wurde damals sehr strikt gehandhabt; vgl. Georg Schurhammer SJ, Franz Xaver. 
Sein Leben und seine Zeit, 1. Bd., Freiburg 1955, S. 199, 474, 696. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 249 

len. Auch wenn sich dieser Plan letztlich nicht verwirklichte, so ist er gerade 
deswegen von prägender Bedeutung für ihn und seine Gemeinschaft ge- 
worden. Und das vornehmlich aus zwei Gründen. Einmal weil es sehr 
schwerwiegende Überlegungen gewesen sein müssen, die einen Mann wie 
Ignatius, der sich 30 Jahre lang •weder durch Wasser noch durch Wind, 
noch durch andere Widrigkeiten"14 davon abbringen ließ, pünktlich den 
Willen Gottes zu tun, von der Ausführung dieses Jerusalemplanes ab- 
brachten. Mag er auch in anderen Dingen sehr flexibel sein15, •in dem ver- 
trauensvoll hoffenden Bestehen auf der Ausführung einer göttlichen An- 
regung, dessen, wovon ich überzeugt bin, daß es der göttliche Wille ist, 
erfülle ich, scheint mir, meine Pflicht um so besser", sagt Ignatius selbst 
155216. Das müssen wir im Auge behalten, wollen wir Ignatius verstehen, 
besonders den Ignatius der Jahre des Wechsels von Jerusalem nach Rom. 
Der Prozeß des Umdenkens war für ihn höchst tiefgreifend und lang- 
wierig; abgeschlossen wurde er erst 1537 vor den Toren Roms in der oder 
in den Erleuchtungen, die wir die La-Storta-Vision nennen17. Zum ande- 
ren ist der schließlich gescheiterte Jerusalemplan aber auch deswegen von 
entscheidender Bedeutung für Ignatius und seine Gemeinschaft geworden, 
weil er die Situation mitbestimmt hat, aus der heraus die Wahl der Ge- 
meinschaft für Rom und den Papst erwuchs, für die besondere Kirchlichkeit 
des Ignatius und seines Ordens. 

Wie kam Ignatius überhaupt auf die palästinensische Orientierung 
seines Denkens? Man hat dafür auf die Kreuzzugsfrömmigkeit hinge- 
wiesen und auf die Betrachtung vom Reiche Christi und gab so dieser Pil- 
gerfahrt von ihrem Beginn an den Charakter des Apostolates. Doch hat 
man dabei wohl übersehen, daß dieser Plan in Loyola entstand und nicht 
in Manresa und daß zu dieser Zeit der Wille, •den Seelen zu helfen", in 
Ignatius noch gar nicht lebendig war, sondern ihn damals noch zwei andere 
Beweggründe hauptsächlich beherrschten: einmal die Andacht zurMensch- 

" FN II, 414. 
15 So Lainez in FN I, 140. 
18 MHSJ, MI, series I: •Epistulae et Instructiones" (MEp), tom. VII, Rom 1908, S. 465; 
bzgl. Jerusalem s. Pilgerbericht Nr. 45 f. 
17 Siehe hierzu vor allem die vier Aufsätze von Hugo Rahner SJ über •Die Vision des 
hl. Ignatius in der Kapelle von La Storta", in: ZAM 10, 1935; und Robert Rouquette SJ, 
Essai critique sur les sources relatant la vision de saint Ignace ä La Storta, in: RAM 33, 
1957, 34 ff., 150 ff. Und es war wie das letzte Aufleuchten seiner jahrelang gehegten Vor- 
liebe für das Heilige Land und wie das Abschiednehmen von seinen Sehnsüchten nach den 
heiligen Stätten seines Herrn, daß er eineinhalb Jahre nach seiner Weihe, als alle Chan- 
cen, nach Jerusalem zu kommen, endgültig vorüber waren, seine erste Messe in der Weih- 
nachtsnacht feierte und an der Krippenreliquie in Santa Maria Maggiore, dem Bethlehem 
des Stellvertreters Christi auf Erden; vgl. dazu Pedro de Leturia SJ, La primera misa de 
San Ignacio de Loyola y sus relaciones con la fundacion de la Compania, in: Estudios 
Ignacianos, Rom 1957, S. 223-235; Schurhammer, aaO., S. 351, 422 f. 



Johannes Günter Gerhartz 250 

heit des göttlichen Herrn, welche die Lektüre der •Vita Christi" des Ludolf 
von Sachsen in ihm geweckt hatte, zum anderen das Beispiel der Heiligen, 
das ihm seit der Lesung der Heiligenlegende (•Flos Sanctorum") des Jaco- 
bus de Voragine vor Augen stand, und das Verlangen, es den Heiligen 
nachzutun im Vollbringen vieler und harter Entsagungen. 

Wie ein Leitmotiv faßt das folgende Wort des autobiographischen Pil- 
gerberichtes das erste Jahr seines neuen Lebens zusammen, die Zeit in 
Loyola und die ersten vier Monate in Manresa, die •ruhige Zeit von Man- 
resa"18: •Er war gänzlich von dem Gedanken in Beschlag genommen, 
nach Jerusalem zu gehen, barfuß und nichts zu essen als Kräuter und all 
die üblichen Kasteiungen zu tun, die, wie er sah, die Heiligen getan"19. 

Manresa und •den Seelen helfen" 

Doch dann kam das eigentliche Manresa. Und diese eben noch so bestim- 
menden Motive der Nachahmung der Heiligen und des Verrichtens äuße- 
rer Strengheiten zerstoben. Ignatius löste sich von der Führung durch die 
Menschen. Er betrat nunmehr seinen eigenen Weg. Es kam für ihn die 
furchtbare Zeit der •inneren Buße" und die Zeit höchster Erleuchtungen. 
Man weiß, was sie für ihn im Geistlichen bedeuten. 

Für die Darstellung unseres Themas aber ist dies wichtig: Ignatius tut 
in Manresa einen weiteren, für das Werden des Ordens entscheidenden 
Schritt. Neben dem Finden des Willens Gottes kommt ihm hier die zweite 
Erkenntnis, der zweite Beweggrund, der fortan sein Leben und das Leben 
seiner Gemeinschaft bestimmen wird: die Wende zum Apostolat, die fort- 
an ihren Ausdruck findet in dem Willen, •den Seelen zu helfen". Christus 
hat sein Leben für die Menschen hingegeben. Und noch heute waren sie in 
Kampf und Gefahr. Noch heute ruft der Herr Helfer um sich, die bereit 
sind und behend20, den •Seelen zu helfen, die er mit seinem kostbaren Blut 
erlöst hat", wie Ignatius von nun an oft sagen wird. 

Welchen Einfluß hatte dieser Wandel in Ignatius auf sein Jerusalem- 
ideal? Es bleibt als solches bestehen. Er wollte ins Heilige Land. Nur wan- 
delt sich durch die neuen Erkenntnisse die zeitliche Bußfahrt nach Jerusa- 
lem jetzt ganz entschieden zu einer •Arbeit an den Seelen" dort. •Es war 
sein ganz fester Entschluß, für immer in Jerusalem zu bleiben", sagt er 
selbst21, •und sich dort auch noch der Seelenhilfe zu widmen. Und er war 
der Meinung, er dürfe sich um nichts in der Welt davon abbringen lassen". 

18 Pilgerbericht Nr. 19-21. 
19 Pilgerbericht Nr. 8. 
20 Exerzitien Nr. 91. 
21 Pilgerbericht Nr. 45 f. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaß Jesu 251 

So nebensächlich für unser Thema diese Feststellung klingt, so bedeut- 
sam ist sie in Wirklichkeit. Sie besagt nicht mehr und nicht weniger, als daß 
es nicht Manresa und seine Gnaden waren, die ihm seine ihm später so 
eigene Kirchlichkeit schenkten, wie gewöhnlich angenommen wird, die ihn 
bewußt zu dem •Mann der Kirche" machte, der er später war, die ihm also 
Papstwille und damit Ordensgehorsam zu dem von ihm später so sehr be- 
tonten Kriterium und zur Quelle des Findens des Willens Gottes machten. 
Solange Ignatius allein war, nicht die Gemeinschaft der Gefährten hatte, 
suchte er nicht den Menschenwillen und also den Gehorsam als Mittel der 
Einweisung in den Willen Gottes. Solange er allein war, tat er das und 
tat es sehr konsequent, was er selbst in Unterscheidung der Geister und 
Anwendung der Regeln der Wahl als den Willen Gottes für sich erkannt 
und in Erleuchtung und Trost als den Willen Gottes in seinem Innersten 
erfahren hatte22. Jetzt und noch Jahre danach in Barcelona, Alcalä und Sa- 
lamanca bespricht er - ganz im Gegensatz zu seiner späteren Gehorsams- 
auffassung - seine Seelenhilfe mit den kirchlichen Obern nicht. 

Wohlgemerkt, es geht hier nicht um die - wenn ich so sagen darf - all- 
gemeine Kirchlichkeit des Ignatius in Manresa, die sich äußert in der 
willig annehmenden Haltung gegenüber den kirchlichen Lehren, Gebräu- 
chen usw., wie er sie in seinen kirchlichen Regeln beschrieben und gefordert 
hat. Niemand stellt diese allgemein christliche Kirchlichkeit bei Ignatius 
während seines Aufenthaltes in Manresa in Abrede. Es handelt sich hier 
um die spezifisch ignatianische Kirchlichkeit, um die Romanitä, die ihn und 
seinen Orden später so kennzeichnen sollte, also um seine •den ganzen 
Menschen umgreifende persönliche Kirchlichkeit, die die Wirklichkeit 
Kirche in bewußter und betonter Beziehung zum Papsttum sieht"23. Die 
Frage, wieweit diese ignatianische Kirchlichkeit unmittelbar Geschenk der 
Gnaden von Manresa ist und wieweit nicht, ist natürlich von großer Be- 
deutung für die Spiritualität des Ignatius und seines Ordens, für deren 
Stellung und Sinngebung in der Gesellschaft Jesu. 

Von dieser Kirchlichkeit (als bewußter geistiger Haltung) ist aber in 
dieser Zeit bei Ignatius noch nichts zu spüren. Der Heilige spricht mit kei- 
nem Wort davon, obwohl er doch gerade für die Zeit von Manresa beson- 
ders ausführlich die Führung, die er durch Gott erfährt, und seine Seelen- 
regungen aufzeichnet. Dasselbe gilt für die anderen Quellen. Als Ignatius 
Manresa verließ, war er in einer bewußten Haltung noch nicht der •Mann 
der Kirche" und der Dienstmann des Papstes, sondern der Seelsorger, der 

22 Ebd. 
23 B. Schneider SJ, Die Kirchlichkeit des hl. Ignatius von Loyola, in: Sentire Ecclesiam, 
Festschrift für Hugo Rahner, hrsg. von J. Danielou und H. Vorgrimler, Freiburg 1961, 
S. 269. 



Johannes Günter Gerhartz 252 

Mann der Seelsorge geworden. Aber gerade in dieser neuen Nachfolge 
Christi, in dem je hilfreicheren Dienst am Menschen, liegt auch - wie wir 
sehen werden - das letzte Fundament seiner Hinwendung zur Kirche und 
ihrem Dienst, liegt die tiefste Wurzel seiner besonderen Kirchlichkeit. 
Doch das erst über den interessanten Umweg der Erfahrung mit der klei- 
nen Gemeinschaft seiner Freunde. Nach Manresa ist er zunächst nur von 
der Seelenhilfe in Jerusalem bestimmt. •Er war der Meinung, er dürfe 
sich um nichts in der Welt davon abbringen lassen", wie er selbst bekennt24. 
In diesen Worten läßt sich noch nichts von einem Gehorsam gegen Men- 
schenwillen als dem Kriterium des Gotteswillens erspüren. Ignatius hatte 
in Trost und Erleuchtung erfahren, daß Gottes Wille seinen Seelendienst in 
Jerusalem wollte. Das genügte ihm. Das Wachsein des Jerusalemideals ist 
gleichsam das Symbol dafür, daß seine spezifische Kirchlichkeit, die sich 
dem Willen der Obern unterwirft, um so den Willen Gottes für sich zu er- 
fahren, noch nicht gewachsen ist. 

Nur so läßt sich auch die furchtbare Enttäuschung begreifen, die Ignatius 
befällt, als seine Jerusalempläne sich zerschlagen. Kaum drei Wochen war 
er dort, als die Obern ihm befahlen, heimzukehren. Ihre Autorität wollte 
ihn dazu unter Sünde verpflichten. Das war der einzige Grund, der Igna- 
tius damals dazu bringen konnte, sein Vorhaben aufzugeben25. Das war 
für ihn ein völliger Neuanfang, das Zusammenbrechen all dessen, was er 
bisher als sicher und als seinen Dienst nach dem Willen Gottes erfahren 
hatte. •Seitdem der Pilger erkannt hatte", so berichtet er, •daß es der 
Wille Gottes war, daß er nicht in Jerusalem bleibe, überlegte er beständig 
bei sich, was er nun tun solle"26. Und dieses Fragen hält die kommenden 
Jahre an. Immer wieder kommt Ignatius auf diese Frage nach seiner Le- 
bensweise in den wenigen Blättern zu sprechen, die diese Jahre beschrei- 
ben27. 

Rein äußerlich gesehen waren es nicht die Erhebungen von Manresa, 
sondern der Zusammenbruch von Jerusalem, der Ignatius auf den Weg 
nach Rom, zu seiner ihm eigenen Kirchlichkeit und zu seinem Orden führte. 
Denn dieser Zusammenbruch seiner Lieblings- und Lebenspläne machte 

24 Und Ignatius sagt das gegen eine Weisung der kirchlichen Autorität (Pilgerbericht 
Nr. 45 f.). 
25 •Und er gab unter Wahrung des Taktes zu verstehen, er werde seinen Plan wegen 
keinerlei Rücksichten aufgeben (dejarlo por ninguna cosa; im Urtext wiederholt er ein 
zweites Mal: que 61 no dejaria su propösito por ningün temor), auch wenn es dem Provin- 
zial nicht gut erscheine, falls dieser ihn nicht unter Sünde dazu verpflichte" (Pilgerbericht 
Nr. 46 f.). 
26 Pilgerbericht Nr. 50. 
27 Pilgerbericht Nr. 50, 63, 70, 71, 85. •Impense secum cogitabat, quid esset sibi agendum", 
sagt Nadas (FN II, 68); und Polanco: •Diu ille multumque cogitaverat, quam vitae ratio- 
nem in posterum sequi deberet" (FN II, 541). 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 253 

aus dem Pilger den Studenten, brachte ihn von der Devotion an den hei- 
ligen Stätten zum Latein nach Barcelona, machte aus dem Einzelgänger 
den Mann, der Gefährten um sich sammelte und seine Gemeinschaft grün- 
dete zum Dienst an den Seelen. 

Die Entscheidung zur Gemeinschaft 

Die drei spanischen Studienjahre, die nun folgten, erscheinen uns auf den 
ersten Blick als wenig glücklich für Ignatius und als wenig ergiebig für 
sein Werk. Die Ungewißheit und Unsicherheit bedrückte ihn; alles, was er 
tat, in Studien und Seelsorgsarbeit, ging ihm wieder verloren, mußte er 
von neuem beginnen. Und doch brachten sie ihn entscheidend voran. Ne- 
ben der Entscheidung, •eine Weile zu studieren, um den Seelen helfen zu 
können"28, die uns nicht näher beschäftigen muß, traf er jetzt eine zweite 
Entscheidung, die Bleibendes schaffen und für seinen Orden grundlegend 
werden sollte: die Entscheidung zur Gemeinschaft. Bezeichnender aber ist 
der Grund, warum er sich dazu entschied. Ignatius berichtet, er habe •das 
starke Verlangen gehabt, sich den Seelen nützlich zu machen und daß er 
dazu ... einige Gefährten um sich sammeln müsse, die denselben Geist 
hätten wie er"29. 

Hieran wird wieder einmal die Umstellung seiner geistlichen Einstel- 
lung deutlich. Bisher war Ignatius allein. Für seine Pilgerfahrt schloß er 
jede Begleitung aus. Das geschah aus aszetischen Gründen. Auf Gott allein 
wollte er sein Vertrauen setzen, nicht auf Geld und Gefährten. Seine Aus- 
rüstung war nach seinem eigenen Wort einzig •Liebe und Glaube und 
Hoffnung"30. Jetzt aber suchte er Gefährten für die Seelenhilfe. Diese 
Entscheidung fiel aller Wahrscheinlichkeit nach schon in Barcelona 1524 
bis 1526, wo die ersten drei Gefährten zu ihm fanden, und hing zusammen 
mit seiner Entscheidung, nicht in einen Orden einzutreten. Diese Entschei- 
dung war im Grunde auch eine Entscheidung für das Eliteprinzip. Die 
Seelsorgserfahrung mit seinen Geistlichen Übungen hatte ihn gelehrt, daß 
er sie nur mit kluger Unterscheidung den Menschen vorlegen durfte, daß 
nicht alle für seine hohen Ideale bereit waren. So kam er mehr und mehr 
dazu, vornehmlich den •Seelen zu helfen . .., die die gleichen Ideale" hat- 
ten wie er31. Er wandte sich in seinem apostolischen Bemühen von der 

28 Pilgerbericht Nr. 50. 
29 Pilgerbericht Nr. 71; •ajuntar algunos del mismo proposito", sagt der Urtext (FN I, 
462 f.), das ist im deutschen Text mit •für den gleichen Plan noch einige Gefährten ge- 
winnen" nicht richtig wiedergegeben; vgl. dazu Nadal FN II, 77. 
30 Pilgerbericht Nr. 35; vgl. MN V, 615 und Anm. 70. 
31 Aber auch aus dem Willen, die Seelsorgearbeiten zu beschränken, um besser studieren 
zu können. 



Johannes Günter Gerhartz 254 

Sorge um die vielen, die seinen Anforderungen doch nicht gewachsen 
waren, zur Hilfe und Führung derer, die •sich mehr ergreifen lassen und 
auszeichnen wollen im ungeteilten Dienst ihres Herrn"12. Diese Entschei- 
dung brachte ihn schließlich nach Paris, und zwar mit dem ausdrücklichen 
Willen, dort Gefährten zu gewinnen*3, nach Paris, wo die beste Jugend 
sich einfand34. Und in Paris fand er die Gefährten, die blieben und die 
bleiben wollten. Bei allen Beratungen, bei allen noch so tiefgreifenden 
Meinungsverschiedenheiten der Gruppe über das, was der Wille Gottes 
für sie sei, in einem sind sie sich fortan alle einig, daß Gott ihren Dienst 
gemeinsam will35. Das war auch - wie die endgültigen Überlegungen der 
ersten Gefährten (•Deliberatio primorum Patrum") deutlich zeigten - 
einer der wesentlichen Beweggründe, den Orden zu gründen, die •Dei 
unio" in •unum corpus (juridicum)" einzuführen, damit ihre Gemeinschaft 
nicht zerstört werde36. Ignatius war von Anfang an der Führer der kleinen 
Gruppe37. 

Das Finden des Willens Gottes in Gemeinschaft 

Doch gerade durch den Zusammenschluß zu ihrer Gemeinschaft hat sich 
für den Prozeß der Findung des Willens Gottes Wesentliches für Ignatius 
geändert. Er war nicht mehr allein. Er konnte nicht mehr so einfachhin das 
als den Willen Gottes für sich ansehen, das tun, was er in rationaler Über- 
legung und innerer, durch Trost und Mißtrost erleuchteter Erfahrung als 
den Willen Gottes erkannte. Jetzt hatte er Gefährten bei sich; und mag 
er auch ihr Führer sein, sie hatten ihren Einfluß. Sie waren gleichen Geistes 
wie er, hatten die gleichen Ideale. Danach hatte er sie ja ausgewählt und 
geschult. Auch sie waren auf das Suchen und Erfüllen des Willens Gottes 
eingeschworen und auf die Hingabe im größeren Dienst an den Seelen. 
Manche von ihnen waren menschlich gesehen begabter, weitsichtiger als er. 
Doch entscheidend ist das nicht. Entscheidend ist, daß sie alle unter seiner 
Leitung gelernt hatten und darin vorangeschritten waren, in geistlicher 
Überlegung und Erfahrung den Willen Gottes für sich zu finden und ihn 
in selbstloser Bereitschaft zu erfüllen. Was also sollte geschehen, wenn in 

32 Exerzitien Nr. 97. 
33 Pilgerbericht Nr. 71; Nadal FN II, 77. 
34 Leonard von Matt und Hugo Rahner, Ignatius von Loyola, Zürich 1955, S. 195; Igna- 
tius selbst 1529 in MEp I, 148-151. 
35 •Nulla facta disiunctione", FN III, 22; MI Const. I, 3. 
38 •Ut tutius conservetur societas", MI Const. I, 7. 
37 Zuerst •ut pater qui omnes in spiritu genuerat, et cuius prudentiae et charitati omnes 
plurimum deferebant, non quasi ullam legitimam haberet potestatem" (Polanco, Chroni- 
con I, 90), also in der Form, die wir heute •demokratische Führung" nennen; später als 
gewählter Oberer des Ordens. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 255 

der Gruppe Erkenntnis gegen Erkenntnis, geistliche Erfahrung gegen 
geistliche Erfahrung stand? Und genau das trat ein. Und zwar nicht in 
irgendeiner unwesentlichen Frage, sondern in der für sie alle fundamen- 
talsten Frage, nämlich - wie Polanco sich vollkommen ausdrückt - •wo 
und wie sie Gott am besten dadurch dienen konnten, daß sie dem Nächsten 
am meisten nützten"38. Von den Diskussionen der Pariser Studenten vor 
der Ablegung des Montmartre-Gelübdes 1534 gilt genau das gleiche wie 
für die römischen Zusammenkünfte der Magistri vor der Ablegung der 
Ordensgelübde: •Wir beschlossen, miteinander über unsere Berufung zu 
beraten. Es war unser aller einmütige und gemeinsame Absicht und unser 
Wille, Gottes Wohlgefallen und vollkommenen Willen zu suchen gemäß 
dem Ziel unserer Berufung; in der Frage aber, welche Mittel förderlicher 
und fruchtbarer seien, bestand eine gewisse Verschiedenheit der Meinun- 
gen"39. Nach welchen Kriterien also sollten die Gefährten in solcher Zwie- 
spältigkeit Gottes Willen finden? Es gab verschiedene Möglichkeiten. 
Welche wählte die Gemeinschaft um Ignatius? 

Die Pariser Beratungen der Gefährten darüber, wie ihr Leben und ihr 
Dienst in Zukunft sich gestalten müßte, um dem Willen Gottes für sie zu 
entsprechen, dauerten lange. Es wäre nun höchst wichtig und interessant, 
Näheres über den Inhalt und Verlauf dieser Beratungen zu wissen. Außer 
Simon Rodrigues jedoch, der uns nur in einigen Andeutungen über den 
Verlauf dieser Wochen berichtet40, geht keiner der frühen Vertrauten des 
Heiligen auf diese Beratungen ein. Wir kennen nur das Ergebnis, das so- 
genannte Montmartre-Gelübde und auch dies nicht einmal im genauen 
Wortlaut. Was kommt bei diesem Ergebnis zum Vorschein? Was ist hier 
an Neuem für die Gesellschaft Jesu, ihren Geist und ihr Wesen zu greifen? 

Die Wendung zum Papstgehorsam 

In dem Montmartre-Gelübde, das zum ersten Male den Geist der Com- 
pania formuliert, verpflichten sich die Gefährten zu einem Vierfachen: sie 
wollen sich Gott in beständiger Armut und Jungfräulichkeit weihen; sie 
wollen dem Heil der Seelen dienen; sie wollen nach Jerusalem ziehen; und 
sie wollen, sollte sich dieser Jerusalemplan zerschlagen, zum Papst nach 
Rom. 

Auf die ersten drei, die absoluten Verpflichtungen, brauchen wir hier 
nicht einzugehen. Das Gelübde gewann gerade durch seine zuletzt erwo- 
gene Möglichkeit, durch die bedingte •Papstklausel", seine Bedeutung für 

38 FN II, 567: •ubi ad Dei gloriam proximis prodesse magis possent". 
39 MI, Const. I, Monumenta praevia I, 1 (S. 2); für 1534: FN III, 22. 
40 FN III, 20 ff. 



Johannes Günter Gerhartz 256 

die Geschichte. Es war eine dreifache Bedingung: wenn sie nicht innerhalb 
eines Jahres nach Jerusalem kommen konnten; oder wenn sie dort nicht 
bleiben konnten; oder wenn sie dort nicht bleiben wollten, weil sie nicht 
erreichen konnten, was sie erreichen wollten, nämlich den Ungläubigen zu 
helfen, •dann erst gelobten sie, sich dem Papst, dem Stellvertreter Christi, 
anzubieten, daß er sie dorthin sandte, wo sie zu Gottes Ruhm dem Näch- 
sten am meisten nützen könnten"41. Das ist die sogenannte Papstklausel 
des Montmartre-Gelübdes, die Idee des Papstgehorsams, die zum ersten 
Male hier auftaucht und die zu •unserem Grundgesetz und bestimmenden 
Fundament" wurde, wie Ignatius sich ausdrückt42. 

Aus dem Komplex von Fragen, die sich hierzu stellen lassen, greifen wir 
zwei heraus, deren Beantwortung zum Verständnis der Idee, die dahinter 
steht, notwendig ist: 1. die Situation, aus der heraus die Gefährten zu 
dieser Klausel kamen; 2. die Motive, die sie gerade zum Papst und zum 
Papstgehorsam führten. 

1. Die Situation, in der sie waren: Das Gelübde selbst zeigt zuerst ein- 
mal, wie stark noch immer der Jerusalemgedanke Ignatius und die ganze 
Gruppe bewegte. Der Papst war nur letzter Ausweg; erst wenn sich ihre 
Jerusalempläne nicht verwirklichen ließen, wollten sie zum Papst. Sie 
wollen nach Jerusalem (•votum emiserunt.. . Hierosolymam proficis- 
cendi"); und wenn möglich für immer (•si manere in Terra Sancta non 
potuissent"). Doch gerade dieses Gelübde und seine so komplizierte For- 
mulierung zeigen klar, daß sich gerade auch im Jerusalemgedanken ein 
Wandel vollzogen hatte. Jerusalem ist auch für die Gruppe Ideal und 
Wunsch, aber nicht letztes und fraglos zu verwirklichendes Ziel, wie früher 
bei Ignatius, als er noch allein war. Über Jerusalem steht noch ein ande- 
res Ziel, ein höheres Ideal, das auch noch über den Aufenthalt an den hei- 
ligen Stätten entscheiden wird. Es ist der Dienst und Ruhm Christi, der 
sich konkret bemißt nach der je größeren Hilfe und Frucht der Seelen, die 
sie durch ihre Arbeit erreichen konnten. Das ist ihr letzter, alles andere 
umfassender Wille. Die Formulierung des Gelübdes zeigt deutlich, daß 
sie oder wenigstens einige von ihnen nicht sicher waren, dieses ihr Haupt- 
ziel ausgerechnet in Jerusalem am besten zu erreichen43. Die einen wollten 
für immer in Jerusalem bleiben, und zwar auch darum, um unter den Un- 
gläubigen, also eigentlich missionarisch, tätig sein zu können. Andere aber 
dachten nur an einen zeitlichen Aufenthalt im Heiligen Land; sie wollten 

41 FN II, 567. 
42 MI, Const. I, 162. 
43 •Aut re ibi (d. h. in Jerusalem) Domino commendata invenissent se non consequi posse 
quod cupiebant de iuvandis infidelibus et vita pro Christi honore impendenda" (FN II, 
567). 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 257 

sich in ihrem Apostolat nicht von vornherein auf Jerusalem und die Un- 
gläubigen einschränken lassen44. 

Das war die Situation der Gefährten in Montmartre 1534, die Not der 
Unsicherheit und der Wahl. Und in dieser Situation wandten sie sich hin 
zum Papst, zu dem, an den als seinen Stellvertreter der Herr selbst sie hier 
auf Erden verwiesen hatte. Von ihm erwarteten sie Lösung und Hilfe: 
•Sie gelobten, sich dem Papst, Christi Stellvertreter, anzubieten, daß er sie 
dorthin sandte .. ., wo sie zur Ehre Gottes dem Nächsten am meisten nüt- 
zen könnten". 

Das also war ihr Grundmotiv. In der Bedrängnis der Lebenswahl such- 
ten sie vom Stellvertreter Christi Weisung und Hilfe und nicht umge- 
kehrt! Sie zogen nicht aus - wie es so oft dargestellt wird - als ein Trupp, 
gleichsam mit einer Ideologie als ihrem Panier und einem gegenreforma- 
torischen Plan als Marschkompaß, um dem Papst Verteidigung und Hilfe 
anzubieten in gefährlicher Stunde. Mehr als ein Ideal, dem man dient und 
sich opfert, war der Papst in Rom für die Gefährten in Paris ein sicherer 
Weg, ein ihnen vom Herrn selbst angewiesenes Mittel, um zu erfah- 
ren, wo und wie ihm, dem Herrn selbst, gedient werden sollte von Igna- 
tius und •seinen lieben Freunden in Unserem Herrn". 

Diese Einsicht in den Ursprung der besonderen Papstbindung, des Papst- 
gehorsams der Gesellschaft Jesu ist von entscheidender Bedeutung für das 
rechte Verständnis der besonderen Kirchlichkeit des Ignatius und der Sei- 
nen. Es sei auf einiges hingewiesen: 

(a) Ignatianische Romanitä ist nicht direkt Papsthilfe. Sie entstand nicht 
aus einer schütz- und verteidigungsbedürftigen Schwäche des Papstes. 
Ignatius hat die Gesellschaft Jesu nicht zur Hilfe des Papstes gegen seine 
Feinde gegründet45. Im Gegenteil, der Papst besitzt für ihn eine unver- 
gleichliche Kraft. Er ist Quelle des Christusdienstes, Quelle der Verbin- 
dung mit dem Herrn in der Einweisung in dessen jeweiligen Willen zum 
Dienst. Der Apostolische Stuhl ist Quelle allen Apostolates. 

(b) Ignatianische Kirchlichkeit ist darum nicht so etwas wie •Papismus" 
oder •Vatikanismus" oder wie immer man das Bekannte bezeichnen will. 
Ignatius und seine ersten Gefährten wollten nicht so etwas sein wie eine 
geistliche oder geistige •Schweizer Garde" des Papsttums in Kirche und 

44 Zur ersteren Gruppe gehört klar Ignatius selbst (Pilgerbericht Nr. 85), Lainez (FN I, 
110, 112), Franz Xaver (Schurhammer, S. 200, Anm. 2). Die andere Tendenz vertritt Peter 
Faber (FN I, 36 f.) und wohl auch Simon Rodrigues (FN III, 20). 
4ä Überhaupt bleibt die Frage offen, ob Ignatius selbst es war, der den Papstgedanken in 
das Gelübde von Montmartre brachte; es gibt manche Gründe, die dafür sprechen, daß es 
nicht Ignatius war, sondern Peter Faber. 



Johannes Günter Gerhartz 258 

Welt. Die Gesellschaft Jesu wurde nicht zur größeren Ehre des Papsttums 
gegründet46. 

(c) Ignatianische Kirchlichkeit ist nicht besonderer Gehorsam der Ein- 
sicht zum Glauben, sondern sie ist besonderer Gehorsam des Willens zum 
apostolischen Tun47. 

(d) Die so begründete ignatianische Kirchlichkeit setzt das traditionelle 
theologische Verständnis von Gehorsam voraus: der Menschenwille als 
Repräsentant des Gotteswillens: •Wer euch hört, der hört mich ..." (Lk 
10, 16). Das wurde wichtig auch für den späteren Oberngehorsam. Aber 
dabei ist doch folgendes zu beachten: Die Tradition hatte bedenkenlos 
dieses biblische Wort auch zur Begründung des Ordensgehorsams in An- 
spruch genommen, es galt für jeden Obern und für jeden Gehorsam. Igna- 
tius hat in seinem Papstgehorsam dieses Wort wenigstens wieder auf seine 
ursprünglichen Adressaten, den Papst und die Bischöfe, bezogen und den 
Gehorsam damit deutlicher in die Kirche gestellt. 

Der Papst, Stimme des Willens Christi 

2. In der Papstklausel des Montmartre-Gelübdes hatten die Gefährten das 
gefunden, was sie brauchten, um auch im Auseinandergehen der Meinun- 
gen und Erfahrungen einer Gruppe ein klares Prinzip zur Findung des 
Willens Gottes zu haben, den Papstgehorsam, allgemeiner ausgedrückt, 
den Oberngehorsam. Warum aber kamen sie gerade auf den Papst? War- 
um taten sie nicht das - wenigstens für uns heute - Nächstliegende und 
sahen in dem Bemühen der Gemeinschaft um Erkenntnis dessen, was zu 
tun sei, auch einen echten Weg zur Erfüllung des Willens Gottes? Warum 
blieben sie nicht einfach dabei, was sie selbst jetzt schon in den Beratungen 
zu Paris praktizierten, was sie später noch jahrelang in Norditalien48 und 
in den höchst wichtigen Beratungen zu Rom praktizieren werden und was 
sie sich für den Eventualfall in Jerusalem zu tun vorgenommen hatten, 
nämlich in der und durch die Gruppe selbst, notfalls durch Mehrheits- 
beschlüsse, festzustellen, was zu tun sei? Wir wissen es nicht. Wir können 
hier nur Vermutungen haben. Einige Hinweise können uns vielleicht 

46 Wie etwa die •Figli della Divina Provvidenza", die 1892 von Don Orione gegründet 
wurden, sich als •guardia giurata" des Papstes verstehen; vgl. dazu J. G. Gerhartz SJ, 
•Insupcr promitto ...". Die feierlichen Sondergelübde katholischer Orden, Rom 1966, 
S. 273-279. 
47 So verstand (oder mißverstand) z.B. die •Gesellschaft vom Glauben Jesu" des Niko- 
laus Paccanari, eine Nachfolgeorganisation der Gesellschaft Jesu nach ihrer Aufhebung, 
den besonderen Papstgehorsam als besonderen Glaubensgehorsam; vgl. Gerhartz, S. 262 
bis 269. 
48 FN I, 189; II, 573. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaß Jesu 259 

die Motive geben, die die Gefährten bewogen, sich gerade in den Gehor- 
sam des Papstes zu begeben. Es seien hier kurz drei erwähnt: 

(a) Das am stärksten betonte Motiv ist theologischer Natur. Im Papst, 
dem Stellvertreter Christi auf Erden, wird der Herr selbst zu ihnen spre- 
chen. Polanco sagt: •Denn davon waren sie überzeugt, daß durch die Ver- 
mittlung seines Stellvertreters Christus sie gnädig einweisen würde auf 
den Weg seines größeren Dienstes"49. Und Faber bemerkt, als Paul III. 
ihr Angebot 1539 angenommen hatte, daß nun tatsächlich Christus durch 
die Stimme seines Stellvertreters - •quae est manifestissima vocatio" - sie 
in seinen Dienst aufgenommen habe50. 

(b) Der zweite Grund liegt auf der natürlich-pragmatischen Ebene. Der 
Papst, der seine Vertreter überall hat, weiß besser, wo in der Kirche Hilfe 
am nötigsten erscheint, was der Kirche am meisten dient61. 

(c) Der Gedanke an die Universalität der päpstlichen Autorität be- 
stimmt das dritte Motiv. Der Papst ist die einzige allgemeine Autorität, 
die einzige also, die ein nicht vorschnell und von vornherein eingeengtes 
Arbeitsfeld gewährleisten kann. Und sie wollen ja Christus dienen •zur 
Auferbauung aller", und zwar nach dem Urteil des Papstes, •insofern ei- 
der Herr der ganzen Ernte Christi ist"52. 

Zum Abschluß wollen wir Ignatius selbst sprechen lassen. Er faßt in 
diesem Wort all das zusammen, was die Gefährten in Paris und auf dem 
Montmartre bewegte: ihr festes Wollen, den Willen Gottes zu treffen, zu 
seinem je größeren Dienst und zum größeren Nutzen der Seelen; ihre Ge- 
meinschaftlichkeit und die Situation des Zweifels, die sie sich an den 
Papst wenden ließ. Es ist ein Passus der ursprünglichen spanischen Kon- 
stitutionen von 1544: •Wir kamen aus verschiedenen Reichen und Provin- 
zen und wußten nicht, wohin uns wenden und ob unter Gläubige oder Un- 
gläubige; wir wollten auf dem Weg des Herrn nicht irregehen, waren 
aber nicht sicher, wo wir Gott, Unserem Herrn, mehr dienen und ihn mehr 
loben könnten mit Hilfe seiner Gnade; aus all diesen Gründen legten wir 
das Gelübde ab, der Papst solle es sein, der uns aufteile und sende zur 
größeren Ehre Gottes, Unseres Herrn, und gemäß unserem Verspre- 
chen und unserer Absicht, die Welt zu durchziehen. Und wenn wir in der 
einen oder anderen Stadt nicht den geistlichen Nutzen fänden, den wir 
so wünschten, so wollten wir weiterziehen in eine andere und wieder 

49 FN I, 264; auch FN II, 310. 
50 FN I, 42. Dieser Gedanke erscheint auch in der •Formula Instituti" von 1550, wenn 
gesagt wird •ad certiorem Sancti Spiritus directionem" hätte sich die Gesellschaft dem 
Papst zu Gehorsam verpflichtet. 
51 •Quae expediant universo christianesimo" (FN I, 42); auch FN I, 190, MEp I, 132, MI 
Const. I, 562 f. 
52 •Quatenus ipse est dominus universae messis Christi" (FN I, 42). 



Johannes Günter Gerhartz 260 

in eine andere und so Städte und Orte durchziehen zum größeren Ruhm 
Gottes, Unseres Herrn, und zum größeren geistlichen Nutzen der Seelen"53. 

Die Bestätigung durch Gott 

Das ist die Entwicklungsgeschichte dieser kleinen Gemeinschaft und ihres 
wesentlichen Geistes. Was jetzt noch folgt bis zur Gründung des Ordens, 
ist nur noch Erfüllen dessen, was die Sieben auf dem Montmartre zu tun 
erkannt und sich vorgenommen hatten. Zuerst einmal studierten sie ihre 
Theologie zu Ende. Ab Januar 1537 halten sich die mittlerweile zehn 
•Freunde im Herrn" in Norditalien zur Überfahrt nach Jerusalem bereit. 
Doch es mußte ihnen geradezu wie eine Bestätigung ihrer Hingabe an die 
Weisungsbefugnis des Papstes erscheinen, daß Paul III. ihnen, als sie ihn 
um Segen und Erlaubnis für ihre Fahrt baten, diese zwar gab, aber so- 
gleich hinzufügte, •ich glaube kaum, daß Ihr nach Jerusalem kommen wer- 
det"64. Der Staatsmann und Politiker wußte, was er sagte. Christen und 
Türken rüsteten zum Krieg. 

Für Ignatius persönlich waren diese Monate und Jahre einerseits geist- 
lich gesehen eine sehr reiche Zeit, andererseits war er immer noch im Zwei- 
fel. Ignatius war nicht der Mann, der in so wichtiger Sache sich mit einer 
rationalen, nach der dritten Weise der Wahl wohlbegründeten Entschei- 
dung zufrieden gab. Er suchte stets auch die innere Bestätigung in der 
geistlichen Erfahrung. In der Einsamkeit von Vicenza fand er jetzt sein 
zweites Manresa. •In all dieser Zeit hatte er große übernatürliche Heim- 
suchungen, genau so wie er sie in Manresa gehabt hatte", sagt Lainez55. Er 
betete immer wieder darum, daß er in den Dienst Christi aufgenommen 
werde, daß Unsere Liebe Frau ihn ihrem Sohn zugesellen möge. So hatte 
er auch in Manresa gebetet. Und er war sich damals in inneren Tröstun- 
gen über alle Zweifel klar gewesen, daß er in den Dienst Jesu Christi auf- 
genommen war und daß er diesen Dienst in Jerusalem zu leisten hätte56. 
Seit jenen Stunden waren für sein inneres Fühlen Jerusalem und sein Ste- 
hen im besonderen Dienst Christi auf das innigste miteinander verbunden. 
Man denke nur daran, wie er bei seiner ersten Jerusalemfahrt über alle 
Zweifel sicher war, daß Gott ihm ein Schiff verschaffen würde57, und ver- 
gleiche damit seine jetzige Unsicherheit. In den Briefen aus den Jahren 
1536/37 schreibt er mehrmals, daß er nicht mehr sicher sei über das, was 

53 MI, Const. I, 160; auch II, 210, 562. Dieser Text findet sich in etwas veränderter Form 
im 1. Kapitel des 7. Teils der geltenden Konstitutionen der Gesellschaft Jesu, Nr. 605. 
54 •Credo tarnen Hierosolymam vos minime venturos" (FN III, 80). 
55 FN I, 140. 
66 Pilgerbericht Nr. 42, 46. 
57 Pilgerbericht Nr. 42. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 261 

Gott mit ihm vorhabe: •Ich weiß nicht, was Gott für die Zukunft für mich 
verfügt hat"58. Diese Unsicherheit über die Verwirklichung ihres Jerusa- 
lemplanes war für Ignatius' innere Erfahrung wie eine Unsicherheit dar- 
über, ob Gott ihn und die Seinen zu besonderem Dienst und besonderer 
Gefolgschaft Christi aufgenommen habe. Darum die beständige Bitte die- 
ser Zeit, Christus zugesellt zu werden. 

Gott antwortete ihm durch zwei Ereignisse. Einmal dadurch, daß eine 
Überfahrt ins Heilige Land in jenem Jahr nicht möglich war. Das war 
38 Jahre lang nicht vorgekommen und war auch in all den folgenden Jah- 
ren nicht der Fall. Gemäß ihrem Gelübde machten sich also die Freunde 
auf den Weg zum Papst nach Rom. Und auf diesem Weg antwortete Gott 
zum anderen durch die große Gnade von La Storta, jenem Kirchlein vor 
den Toren Roms, durch die er den •vernünftigen" Ersatz von Montmartre 
trostreich bestätigend aufnahm und ihn zum Hauptsatz des künftigen 
Lebens des Heiligen und seiner Gefährten machte. In dieser Gnade - so 
sagt Ignatius selbst - •fühlte er eine solche Umwandlung seiner Seele, daß 
er nicht im geringsten mehr daran zweifeln konnte, Gott der Vater habe 
ihn seinem Sohn zugesellt"59. Das geschah - zeichenhaft genug - vor den 
Toren Roms. Ignatius war ans Ende seiner geistlichen Pilgerfahrt gelangt. 
Paul III. nahm zur großen Freude der Schar ihr Angebot an, und das wie- 
derum war der letzte und eigentliche Anstoß dafür, den Orden zu grün- 
den. Das hieß aber konkret für sie, den Gehorsam gegenüber einem von 
ihnen zu beschließen. Sie taten es mit dem ausdrücklichen Hinweis auf die 
Dienstfunktion dieses Obernamtes in der Gesellschaft und für die Gesell- 
schaft: •Damit die Gemeinschaft (die sie ja als den Willen Gottes für sich 
erkannt hatten) besser bewahrt werde"80. Den apostolischen Gehorsam, 
d. h. den Gehorsam zur apostolischen Sendung, zur •missio" in der Termi- 
nologie der Gesellschaft, hatten sie ja schon dem Papst gelobt61. 

Der fast achtzigjährige Bobadilla hat sich am 55. Jahrestag des Gelüb- 
des von Montmartre an das Wollen von damals und seine spätere Ent- 
wicklung erinnert und beides in diesem knappen Wort an seinen Ordens- 

58 MEpI, 96,119. 
59 Pilgerbericht Nr. 96. 
60 •Ut tutius conservetur societas", MI Const I, 7. 
81 Auf das Verhältnis des dritten Gelübdes (des Gehorsams) zum vierten Gelübde (des 
besonderen Papstgehorsams) in der Gesellschaft Jesu kann hier nicht eingegangen wer- 
den. Vgl. dazu, wie zum Gesamt des Dargelegten, Gerhartz, aaO., S. 211 ff. Hingewiesen 
sei auch auf die grundlegenden Arbeiten über die Gesellschaft Jesu und ihre Anfänge von 
Pedro de Leturia SJ (heute zusammengefaßt in •Estudios Ignacianos", 2 Bände, Rom 
1957) und auf Hugo Rahner SJ, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner 
Frömmigkeit, 2. Aufl., Graz-Wien 1949. 



Johannes Günter Gerhartz 262 

general ausgedrückt: •Ich denke zurück . . ., wie an diesem Festtag der 
glorreichen Madonna wir ersten Väter unserer Gesellschaft auf dem Berg 
der Märtyrer bei Paris das Gelübde ablegten, nach Jerusalem zu pilgern, 
und wie die göttliche Vorsehung, dieser tiefe Abgrund, dieses Gelübde 
umwandelte in ein besseres und weit fruchtbareres, in die Pilgerschaft im 
Ordensstand . . . Jesus Christus sei gepriesen. Amen!"62. 

Zusammenfassung 

Geleitet durch das Wort des Ordensdekretes, •die zeitgemäße Erneuerung 
heißt ständige Rückkehr . . . zum Geist des Ursprungs der einzelnen Insti- 
tute", haben wir uns auf den Weg gemacht, diesem •Geist des Ursprungs" 
der Gesellschaft Jesu einmal erneut nachzuspüren. Das konnte wirklich nur 
ein Wegstück sein. Das Bild, das gezeichnet wurde, ist unvollendet. Wir 
haben nur die Geistes- und Motivwelt des Ignatius und später seiner klei- 
nen Gemeinschaft vor der Gründung des Ordens und der Verfassung 
institutioneller Formen mit ihrem Eigengewicht und mit den Verdeut- 
lichungen, die sie bringen, aufzuzeichnen versucht. Ebenso wichtig wäre 
es, nun die Konstitution und die Konstitutionen des Ordens in ihrem Wer- 
den und in ihrer Endgestalt auf diesen •Geist des Ursprungs" hin zu un- 
tersuchen. Das Institutionelle wirkt wieder zurück auf den Geist selbst. 
Das alles wurde hier beiseite gelassen, nur der erste Anfang des Ordens, 
gleichsam die Zeit des reinen Geistes, bevor er in den institutionellen For- 
men eingefangen wurde, dargestellt. Das Ergebnis sei noch wenigstens in 
einigen Punkten herausgestellt und ein wenig kommentiert. 

1. Wie könnte man die unaufgebbare Grundintention der Gesellschaft 
Jesu, wie sie hier sichtbar wurde, formulieren? Sehr vorläufig kann viel- 
leicht gesagt werden: Die Gesellschaft Jesu weiß sich berufen zum jeweils 
größeren Dienst Gottes durch die Arbeit an der Verwirklichung des jeweils 
größeren Nutzens der Menschen und das als Gemeinschaft und in der Kirche, 
in Armut und Jungfräulichkeit. Dieser je größere Dienst heißt nun aber 
konkret das ständige Suchen und Erfüllen des hier und jetzt den einzelnen 
und die Gemeinschaft als ganze zu je bestimmtem Dienst aufrufenden 
Willen Gottes. Dieses stets erneute und genauere Finden des Willens Got- 
tes zu stets fruchtbarerem, d. h. aber auch zu stets angepaßterem Dienst am 
Menschen, das ist gleichsam der •rote Faden" der Gesellschaft Jesu. Das 
ist auch die inhaltliche Füllung der so oft oberflächlich zitierten Formel 
•Zur größeren Ehre Gottes". Dieses Lebensprinzip der Gesellschaft Jesu 
sollte nun auch das grundlegende Gestaltungsprinzip ihrer Verfassung 

"3 Brief vom 11. August 1589 an Claudius Aquaviva; in: MHSJ, Bobadillae Monumenta, 
Rom 1913, S. 602. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu 263 

und ihrer Institutionen sein. Wie der einzelne Jesuit um dieses Zieles wil- 
len in einer grundsätzlichen Haltung der Gelassenheit und Verfügbarkeit 
leben muß - •daß all meine Absichten und Handlungen . .. rein auf den 
Dienst und das Lob seiner göttlichen Majestät geordnet seien"63 -, so muß 
die Institution gestaltet sein in Offenheit und Wendigkeit für die jeweils 
dringlichere und bessere Möglichkeit der Verwirklichung dieses Zieles. 
Alles weitere hat u. E. wesentlich Dienstfunktion für dieses Ziel. 

2. Aus der geistlichen Lehre ihres Gründers und aus der hier dargeleg- 
ten Entstehungsgeschichte des Ordens hat sich in der Gesellschaft Jesu eine 
bestimmte Methodik des Findens des Willens Gottes herausgebildet, die 
vor allen anderen Faktoren akzeptiert und geübt wurde. Zwei Prinzipien, 
zwei Quellen der Erkenntnis gibt es: den einzelnen und seinen Obern (je- 
weils mit ihren Beratern). Der Entscheidungsprozeß hat wie eine Ellipse 
zwei Brennpunkte. Sie sind der einzelne und seine geistliche Erkenntnis 
(aus vernünftiger Überlegung und trostreicher Erfahrung)64 sowie der 
Obere und seine Funktion der Einweisung in den Willen Gottes. Aus dem 
Zusammenwirken und Widerstreit beider erwächst die Entscheidung, die 
sogenannte Erkenntnis des Willens Gottes. Aber die weitere Möglichkeit, 
nämlich die Gemeinschaft selbst als Ort und Organ der Erkenntnis des 
Willens Gottes, wurde im tatsächlichen Lebensvollzug der Gesellschaft 
und in ihrer Institution kaum gesehen und praktiziert. Das mag aus ge- 
schichtlichen Gründen so geworden sein. Nur auf der höchsten Ebene gab 
es so etwas der Idee nach, die Generalkongregation. Doch sie war ihrer 
Häufigkeit nach zu selten, ihren Mitgliedern nach schließlich zu zahlreich, 
ihrer rechtlichen Konzeption und ihrer Wirklichkeit nach zu wenig reprä- 
sentativ, um als Ausfluß und Betätigung des Willens aller die fehlende 
Funktion in der Gesellschaft Jesu übernehmen zu können65. Wenn aber die 
Gemeinschaft als solche wirklich ein mögliches oder gar notwendiges Mit- 
tel zum Finden des Willens Gottes ist oder heute geworden ist, dann ist 
nicht einzusehen, warum die Gesellschaft Jesu dieses Mittel nicht einsetzen 
dürfte oder sogar müßte. Ignatius und die Seinen nahmen die Mittel, die 
sich ihrer Einsicht und Erfahrung damals als die besten anboten, um sie zu 
ihrem höchsten Ziel zu führen, •nämlich Gottes Wohlgefallen und voll- 
kommenen Willen zu suchen". 

3. Um möglichen Mißverständnissen vorzubeugen, muß noch ein Wort 
zu der traditionellen Formel vom •Suchen und Finden des Willens Got- 

63 Exerzitien Nr. 46. 
64 Institutionalisiert findet sich das im Orden in dem Recht, ja gegebenenfalls in der 
Pflicht des einzelnen gegenüber dem Entscheid des Obern Vorstellungen und Einspruch 
zu erheben. 
65 Die Provinzkongregation und die verschiedenen Konsuite konnten bislang weder dem 
Recht noch ihrer Wirklichkeit nach als Organe mit dieser Funktion angesehen werden. 



Johannes Günter Gerhartz 264 

tes", die hier immer gebraucht wurde, gesagt werden. Man muß sich in 
diesem Punkt vor einer doppelten Übertreibung hüten. Man darf dieses 
•Finden des Willens Gottes" nicht ideologisieren. Überspitzt formuliert, 
gibt es diesen Willen Gottes überhaupt nicht. Der Obere z. B. befiehlt nicht 
den Willen Gottes, sondern was der Obere befiehlt, das ist der Wille Got- 
tes66. Das jeweils sachgerecht Beste zu finden und zu tun suchen und das zu 
seinem Willen machen, das ist der Wille Gottes. Man darf aber anderer- 
seits auch wieder nicht dieses •Finden des Willens Gottes" total funktio- 
nalisieren. Es gibt die inneren Impulse. Es gibt die Anregungen des Gei- 
stes. Es gibt die, bei aller Wahrung der Sachgerechtigkeit, von der Sache 
allein her nicht schon ganz entschiedenen und nicht voll begründbaren 
Entscheidungen. In den Entscheidungen des täglichen Lebens mag auch im 
Religiösen der Wille zur Sache voll ausreichen. In dem Bereich religiöser 
Grundentscheidungen und Grundhaltungen des Lebens aber genügt das 
zumeist nicht. Ob ich aus Liebe zu Christus wirkliche Armut wähle oder 
nicht, ob ich den Zölibat erwähle oder nicht, ob ich der Berufung in einen 
Orden folge und ihr treu bleibe, ob ich schließlich etwas im Sinne des igna- 
tianischen dritten Grades der Demut erstrebe oder annehme, das ist zu- 
meist von der Sache her nicht schon voll entschieden, das läßt sich oft rein 
von der Sache her so oder so machen. Hier kommt die Person Jesu Christi 
ins Spiel, das Vertrauen zu ihm, das Ergriffensein von ihm. Im tiefsten ist 
der religiöse Gehorsam personen-, nicht sachbezogen, ist er Suchen und 
Finden des Willens Gottes. Im tiefsten tritt uns im Gehorsamsruf die Per- 
son Jesu Christi entgegen, die wir heute erleben in dem Wirken seines 
Geistes, der wahrhaft in uns lebt und ruft. Wir würden eine ganze geist- 
liche Dimension unseres Lebens verlieren, würden wir dieses außer acht 
lassen. Und weil es bei Ignatius und den Seinen in ihren Fragen um diese 
Tiefen und Grundhaltungen ging, darum wurde in diesen Darlegungen 
der von ihnen benutzte Ausdruck •Finden des Willens Gottes" beibehal- 
ten. 

4. Aus all dem folgt: Die Gesellschaft Jesu braucht geistliche Menschen, 
wenn ihr System funktionieren soll, nicht nur Fachleute auf den verschie- 
denen Gebieten. 

5. Die Gesellschaft Jesu braucht •kirchliche Menschen", Menschen, die 
die ignatianische Einsicht und Überzeugung haben, daß •unsere Heilige 
Mutter, die Hierarchische Kirche, die Braut Christi ist und daß zwischen 
Christus, dem Bräutigam, und der Kirche, seiner Braut, der gleiche Geist 

M Vgl. dazu die Ausführungen über den religiösen Gehorsam von F. Hürth SJ in seinem 
Kommentar zu der Ansprache Pius' XII. an die Höheren Ordensobern und Ordensoberin- 
nen vom 9. Dezember 1957, in: Periodica 49 (1960) bes. S. 46-51. 



Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellsdiaft. Jesu 265 

waltet, der uns zum Heil unserer Seelen lenkt und leitet"67. Seelenhilfe hat 
in der Kirche zu geschehen, denn wahre Seelenhilfe kann nur im Geiste 
Christi geleistet werden, der der Geist der Kirche ist. •Kirchlichkeit" und 
•kirchliches Fühlen" ist bei Ignatius weit mehr als bloße Rechtgläubigkeit 
und äußere Einordnung in die amtliche Kirche. Sie sind auch mehr als nur 
ein äußeres Kriterium für die Geistgewirktheit innerer Impulse. Kirchlich- 
keit ist vielmehr ein inneres Moment an der geistgewirkten Anregung 
selbst. Schon der Ausdruck •Sentire", •Fühlen", deutet darauf hin; hier 
geht es nicht bloß um Korrektheit, sondern um das innere •Gespür", um 
den kirchlichen Instinkt, den inneren geistlichen Einklang mit dem Leben 
der Kirche und mit der kirchlichen Hierarchie. Ignatius schreibt an Schwe- 
ster Teresa Rejadella: •Dieses von Gott gewirkte innere Gefühl drängt uns, 
uns gleichförmig zu machen mit den Geboten, den Vorschriften der Kirche 
und zu Gehorsam gegen unsere Obern"68. 

6. Die Gesellschaft Jesu ist wesentlich zum Dienst am Menschen gegrün- 
det. Den •Seelen zu helfen" ist ihr absolut unaufgebbares Grundgesetz. Es 
ist vornehmlich der geistlich-priesterliche Dienst am Menschen, den sie zu 
leisten hat. Aber es ist der eine und volle Mensch, dem sie dienen muß, 
wenn sie ihm wirklich helfen will. So zählt schon die •Formula Instituti" 
neben den geistlichen Dienstleistungen auch eine Reihe sozial-körperlicher 
•ministeria" auf, mit denen der Orden den Menschen zu Hilfe kommen 
soll. Und sie fährt dann mit der sehr weiten Formulierung fort: •Und all 
die weiteren Werke der Liebe, wie es zur Ehre Gottes und zum allgemei- 
nen Wohl nützlich erscheint"69. Das ist entsprechend auf die heutige Situa- 
tion anzuwenden. 

Die Gesellschaft Jesu ist zum Dienst am Menschen in der Kirche gegrün- 
det. Nicht ihre eigene Existenz, sondern Hilfeleistung zur Förderung der 
menschlichen Existenz, das ist ihre Aufgabe. Und in diesem Dienst am 
Menschen - das ist ihre Chance und einzige Berechtigung - wird sie auch 
weiterleben. 

67 Die kirchlichen Regeln des Ignatius, Regel 1 und 13. 
68 Brief aus Venedig vom 18. Juni 1536. Wörtlich die Stelle: •El sentido suyo que toma- 
mos, necesario es conformamos con los mandamientos, preceptos de la Iglesia y obedien- 
cia de nuestros mayores"; MEp 1,105. Deutsch bei Hugo Rahner SJ, Ignatius von Loyola. 
Briefwechsel mit Frauen, Freiburg 1956, S. 382-387. Vgl. zu diesem Abschnitt Klaus 
Schatz SJ, Kirchliche Gesinnung und heutiges Kirchenbewußtsein, in: Der Große Entschluß, 
12 (1965/66) 403. 
89 Formula Instituti von 1550, Nr. 1: •ac reliqua caritatis opera, prout ad Dei gloriam et 
commune bonum expedire visum erit." 




