Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschaft Jesu 245

das Verhiltnis zu Christus auf eine glatte, ein fiir allemal bestimmte For-
mel zu bringen, die es nicht gibt. Das Verhiltnis zu Ihm bestimmen nicht
wir, sondern kommt von Thm her, immer neu sich gewadhrend, auf uns zu.
Das Geheimnis des christlichen Lebens ist im Grunde das Geheimnis Jesu
Christi selbst: Er ist der eine Herr, der uns mit sich vereint, indem er uns
in sein eigenes Dasein-fiir-die-Welt stellt, und der uns in die Welt sendet,
indem er uns mit sich vereint. Ja, man kann vielleicht sagen, dafl diese Po-
laritit des Christseins die Dynamik des Gesprachs mit dem Herrn selbst
ist. Innerhalb dieser lebendigen Begegnung ist die Weltfrommigkeit nur
ein Entwurf, der nur dann legitim ist, wenn er nicht eine selbst- und eigen-
machtige Gestaltung des Verhaltnisses zu Thm sein will und den Mut hat
(der ihn allein christlich macht), sich immer wieder selbst aufzugeben, hin-
ein in das Geheimnis der Begegnung mit Seinem Wort und Leib. Viel-
leicht ahnen wir, wenn wir dies iiberdenken, ein wenig mehr, inwiefern
das eucharistische Opfer fir uns alle ,Quelle“ und ,Hohepunkt“ des
christlichen Lebens sein konnte. Hier werden wir wieder real offen fiir
Gott und die Menschen, wird uns immer neu die Zukunft gewéhrt, die
letztlich Er selbst ist. Er bricht die festgefahrenen Fronten und verhérte-
ten Haltungen immer wieder auf, wenn wir uns nur unter die Kritik Seines
Wortes stellen und Thn als freimachendes und erméichtigendes Wort zur
Speise nehmen. Hier wird der ,Gottesdienst* der Eucharistie zum ,, Welt-
dienst”, und der ,Weltdienst* des Lebens zum ,Gottesdienst®.

Vom ,,Geist des Ursprungs« der Gesellschaft Jesu'

Nachkonziliare Uberlegungen zur Erneuerung des Ordenslebens

Johannes Ginter Gerhartz, Frankfurt/Main

sDer Geist der katholischen Kirche ist in dieser Weltstunde weithin da-
durch gekennzeichnet, dafl er radikal sein will, das heifit wurzelhaft, zu
den Urspriingen hin denkend; dafl er deshalb alle mehr oder minder
selbstverstindlich dahinlebenden Verwirklichungen auf ihren Ursprungs-
gehalt, ihre evangelische Echtheit hin befragt und durchleuchtet. Die Fra-
gen gehen aufs Ganze“2. Diese Bewegung hat auch die religiésen Gemein-

1 Vortrag, gehalten auf dem Provinz-Symposion der Oberdeutschen Provinz der Gesell-
schaft Jesu am 18. Juni 1968.

2 Hans Urs von Balthasar, in: Wagnis der Nadifolge, hrsg. von Stephan Richter OFM,
Paderborn 1964, S. 9.



Johannes Giinter Gerhartz 246

schaften der Kirche, die Orden, ergriffen. Die Kirche fordert diese ,Radi-
kalitat® geradezu von ihnen: ,Zeitgemafle Erneuerung des Ordenslebens
heiflt: stindige Riickkehr zum Geist des Ursprungs der einzelnen Insti-
tute“®. Riickkehr zu den Urspriingen, zur wahren Tradition, durch alles
blof} , Traditionelle® hindurch, als Prinzip wahrer Reform.

Riickkehr zu den Urspriingen aber auch als Prinzip wahrer Selbst-
erkenntnis der Gemeinschaften. Was ist vom Geist und von der Institu-
tion einer Gemeinschaft unaufgebbares Gut, ist so konstitutiv fiir sie, dafl
sie nicht mehr wire, wiirde dieses wegfallen? Und was ist ,nur® zeit-
bedingte Konkretisierung, die unbeschadet des wesentlich Konstitutiven
verandert werden konnte? Diese Frage im Riickgriff auf die eigenen Ur-
spriinge zu beantworten, ist notwendig fiir jede echte Erneuerung einer
Gemeinschaft, aber ebenso notwendig fir die Neuerarbeitung des Selbst-
verstandnisses dieser Gemeinschaft, was sie ist und was sie soll; fir die
Neuerarbeitung des Bildes dieser Gemeinschaft und des einzelnen in ihr,
fiir das sich der Einsatz eines Lebens lohnt und ohne das weder der ein-
zelne noch die Gemeinschaft auf die Dauer leben kénnen.

Es soll im folgenden versucht werden, diese fiir das rechte Selbstver-
stindnis und die wahre Reform so bedeutsame Riickkehr zum ,Geist des
Ursprungs“ am Beispiel eines konkreten religidsen Institutes darzulegen.
Wir wollen den ,Geist des Ursprungs“ der Gesellschaft Jesu zur Erwé-
gung vorlegen, genauer die ersten Jahre und Jahrzehnte der werdenden
Gemeinschaft, die Gedanken- und Motivwelt des Ignatius von Loyola und
seiner Freunde vor der Griindung des eigentlichen Ordens. Das kann
natiirlich bei einer so komplexen Frage, die methodisch verschiedene Wege
ihrer Beantwortung zulift und fordert, nur ein erster und sehr kleiner
Schritt zur vollen Erkenntnis des urspriinglichen Geistes sein, nur einen
Teilaspekt des Ganzen bieten, zu dessen Erginzung es anderer Sichten
bedarf. Die besondere Sicht, unter der diese Darstellung den Beginn der
Gesellschaft Jesu vor allem betrachtet, ist die Frage, welche Bedeutung
der einzelne und welche Bedeutung die Gemeinschaft in dem Prozef des
Findens des Willens Gottes bei Ignatius und seinen ersten Gefdhrten
hatte.

»In allem Gottes Willen tun®

Die geradlinige geistliche Entwicklung auf sein Lebensziel hin, die be-
wuflte Zielstrebigkeit auf den Orden, die so oft angenommen wurde, gibt
es bei Ignatius von Loyola nicht. Wie bei so vielen Groflen gab es bei Igna-

3 Dekret {iber die zeitgemidfie Erneuerung des Ordenslebens ,Perfectae Caritatis, Art. 2.



Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschafl Jesu 247

tius — und zwar auch nachdem er sich bewufit auf den Weg des Dienstes
Gottes gemacht hatte — schwere Zusammenbriiche seiner Lebensvorstellun-
gen, aus denen heraus sich dann allméhlich sein endgiiltiger Weg abzeich-
nete. Ignatius von Loyola hatte einen schwierigen und langwierigen Ent-
wicklungsweg durchzustehen, bis er das wurde, was er werden sollte. Von
1521 bis 1538, also 17 Jahre lang und damit die Hélfte seines Lebens nach
seiner Kehr zu Gott, war er ein Suchender nach seiner Lebensform.

Nach dem Sturz des weltlichen Inigo von Loyola in der ,kéniglichen
Stadt Pamplona“t und dem Auferstehen des anderen Ignatius in dem
viterlichen Schlofl zu Loyola, zog er von dort fort, getrieben und getra-
gen von einer Vielfalt von Motiven und Ideen. Sie alle aber verblafiten
wieder. Manche schon sehr bald, manche erst nach Jahren zdhen Festhal-
tens an ihnen. Das Grundmotiv seines Wollens aber, das ihn von Anfang
an auszeichnete, bleibt ihm, wird zu einer der bestimmenden Krifte seines
Lebens, des Lebens seiner spiteren Freundesgemeinschaft und seines Or-
dens: das Finden und Tun des Willens Gottes und sonst nichts. Das
Guferte sich anfangs noch in der — wie er spéter einsechen mufite — oft etwas
unerleuchteten Uberzeugung, daf er in seinem Tun unter der Fithrung
Gottes stand, an der er keinen Zweifel zu hegen wagte®. Spater verfeinert
und verobjektiviert sich dieses Finden des Willens Gottes mehr und mehr.
Es wird ausdriicklicher. Es wird zur Sache der Gemeinschaft. Immer aber
bleibt es die bestimmende Kraft seines und ihres Tuns. Bis dahin, daf sich
an ihm ausdriicklich und reflex die Frage: Ordensgriindung oder nicht, ent-
scheidet: ,Dafl wir besser und vollkommener unser urspringliches Begeh-
ren, in allem den géttlichen Willen zu tun, erfiillen konnen®s. Alles wei-
tere, was er anfangs tat und dann verging, was er spiter tat und dann
blieb, war Konkretisierung dieser Grundintention, die seinem Leben Fith-
rung und Einheit gab.

Niemand hat dieses Licht und dieses Dunkel, die Geradlinigkeit und die
Irrwege, die durch das sich allmahlich erst klirende Grundwollen in das
Leben des Ignatius kamen, feinfithlender in Worte gefafit als Nadal,
Schiiler und Vertrauter des Heiligen. Er sagt: ,Mit einzigartiger Fiigsam-
keit der Seele folgte er dem Geist, der ihn fithrte, und lief ihm nicht vor-
aus. So wurde er sacht zu einem Ziel gefiihrt, das er selbst noch nicht kann-

1 Monumenta Historica Societatis Jesu (MHS]J), Monumenta Ignatiana (MI), series IV:
,Fontes narrativi de sancto Ignatio de Loyola et de Societatis Jesu initiis* (FN), vol. II,
Rom 1951, S. 63.

5 Der autobiographische Bericht des hl. Ignatius in FN I, S.323-507 unter dem Titel
,Acta Patris Ignatii“, Nr. 27. Deutsche Ubersetzung von Burkhart Schneider SJ, Bericht
des Pilgers, Freiburg 1956, Wir bringen fiir gewohnlich diese Ubersetzung.

8 MHS]J, MI, series 1II: ,Constitutiones Societatis Jesu“, tom.I, Rom 1934, 8.7: ,ut
melius et exactius prima nostra desideria, implendi per omnia divinam voluntatem,
exsequi possimus®; dhnlich S. 2, 4, 8.



Johannes Giinter Gerhartz 248

te. Noch dachte er nicht an die Griindung des Ordens und dennoch baute
er Schritt fiir Schritt zu ihm die Strafle und ging seinen Weg in weiser
Torheit, in der Einfalt seines Herzens, das in Christus ruhte“’.

Wie aber — so miissen wir fragen — sieht dieser Weg des Ignatius bis
hin zum Orden inhaltlich aus? Welche Gedanken erfiillten ihn und spiter
seine Gefdhrten? Welche Motive trieben ihn an? Was brachte sie dazu,
einen Orden zu griinden und diesen Orden zu griinden? Woran entschied
sich, daf} der Wille Gottes, den allein zu erfiillen sie alle trachteten, sie
nach Rom und zur Griindung des Ordens fiihrte?

Die Sehnsucht nach Jerusalem

So alt wie seine Bekehrung zu Gott ist der Wille und Vorsatz des Igna-
tius, nach Jerusalem zu gehen. Jerusalem und immer wieder Jerusalem,
dahin gehen alle seine Gedanken und Pline, schon in Loyola. ,Barfufl
nach Jerusalem zu gehen . . ., das erfiillt ihn mit Trost“?. Und dieser Trost
macht ihn davon iiberzeugt, dafl es so Gottes Wille fiir ihn ist. Alle ande-
ren Pline schiebt er deswegen beiseite'?, Bekehrt und geheilt, bricht er von
Loyola auf, um diesen Plan auszufiihren, um nach Jerusalem zu gehen'.
Jerusalem und die Stitten des Herrn sind das einzige Ziel des Pilgers.
Wenn Rom und der Papst, die spater so bestimmend fiir ihn werden soll-
ten, in dieser Zeit in seinen Gedanken auftauchen, dann nicht als etwas in
sich Erstrebenswertes', sondern als notwendige Durchgangsstation, da
jeder Jerusalem-Pilger eine Erlaubnis und den Segen des Papstes in Rom
brauchtes.

Wir kénnen diese Ausrichtung des Willens auf Jerusalem im Werde-
gang des Ordensstifters gar nicht stark genug beachten, wenn wir die kom-
menden 15 Jahre seines Lebens und seines Tuns iiberhaupt verstehen wol-

7 »...deducebatur quo nesciebat suaviter... et iter faciebat quasi sapienter imprudens. . .,
in: MHS]J, Epistnlae et Monumenta P. Hieronymi Nadal (MN), tom. V, Rom 1962,
S. 625 f.; auch in FN II, 252.

8 Zur besseren Ubersicht kénnte man die 17 Jahre des Suchens und Werdens des Ignatius
(1521-1538) etwas schematisch so charakterisieren: 1521-1534, von Loyola bis Montmartre,
das Ideal ist Jerusalem und Ignatius ist allein; 1534-1538, von Montmartre bis Rom, das
Ideal schwankt zwischen Jerusalem und Rom, Ignatius ist in der Gemeinschaft der Freun-
de; ab 1538, die Entscheidung ist gefallen: ,Rom ist cuer Jerusalem“, der Orden der
Gesellschaft Jesu.

® Pilgerbericht Nr. 8.

10 Pilgerbericht Nr. 12,

11 Pilgerbericht Nr. 9, 12.

12 Pilgerbericht Nr.39 {.; iiber Rom selbst berichtet er nur eine Warnung, ,dafl man in
Rom kaum Fortschritte im geistlichen Leben machen kénne* (Nr. 36).

13 Das wurde damals sehr strikt gehandhabt; vgl. Georg Schurhammer SJ), Franz Xaver.
Sein Leben und seine Zeit, 1. Bd., Freiburg 1955, S. 199, 474, 696.



Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschafl Jesu 249

len. Auch wenn sich dieser Plan letztlich nicht verwirklichte, so ist er gerade
deswegen von priagender Bedeutung fiir ihn und seine Gemeinschaft ge-
worden. Und das vornehmlich aus zwei Griinden. Einmal weil es sehr
schwerwiegende Uberlegungen gewesen sein miissen, die einen Mann wie
Ignatius, der sich 30 Jahre lang ,weder durch Wasser noch durch Wind,
noch durch andere Widrigkeiten“!¢ davon abbringen lief}, piinktlich den
Willen Gottes zu tun, von der Ausfithrung dieses Jerusalemplanes ab-
brachten. Mag er auch in anderen Dingen sehr flexibel sein's, ,in dem ver-
trauensvoll hoffenden Bestehen auf der Ausfihrung einer gottlichen An-
regung, dessen, wovon ich tiberzeugt bin, dafl es der gottliche Wille ist,
erfiille ich, scheint mir, meine Pflicht um so besser“, sagt Ignatius selbst
1552, Das miissen wir im Auge behalten, wollen wir Ignatius verstehen,
besonders den Ignatius der Jahre des Wechsels von Jerusalem nach Rom.
Der Proze des Umdenkens war fiir ihn hochst tiefgreifend und lang-
wierig; abgeschlossen wurde er erst 1537 vor den Toren Roms in der oder
in den Erleuchtungen, die wir die La-Storta-Vision nennen'”. Zum ande-
ren ist der schlieBlich gescheiterte Jerusalemplan aber auch deswegen von
entscheidender Bedeutung fiir Ignatius und seine Gemeinschaft geworden,
weil er die Situation mitbestimmt hat, aus der heraus die Wahl der Ge-
meinschaft fiir Rom und den Papst erwuchs, fiir die besondere Kirchlichkeit
des Ignatius und seines Ordens.

Wie kam Ignatius iberhaupt auf die palédstinensische Orientierung
seines Denkens? Man hat dafir auf die Kreuzzugsfrommigkeit hinge-
wiesen und auf die Betrachtung vom Reiche Christi und gab so dieser Pil-
gerfahrt von ihrem Beginn an den Charakter des Apostolates. Doch hat
man dabei wohl ibersehen, dafl dieser Plan in Loyola entstand und nicht
in Manresa und dafl zu dieser Zeit der Wille, ,,den Seelen zu helfen, in
Ignatius noch gar nicht lebendig war, sondern ihn damals noch zwei andere
Beweggriinde hauptsichlich beherrschten: einmal die Andacht zur Mensch-

1“4 FN 11, 414.

15 So Lainez in FN I, 140.

8 MHS], MI, series I: ,Epistulae et Instructiones“ (MEp), tom. V1I, Rom 1908, S. 465;
bzgl. Jerusalem s. Pilgerbericht Nr. 45 f.

17 Siehe hierzu vor allem die vier Aufsiitze von Hugo Rahner SJ iiber ,Die Vision des
hl. Ignatius in der Kapelle von La Storta“, in: ZAM 10, 1935; und Robert Rouquette SJ,
Essai critique sur les sources relatant la vision de saint Ignace ¢ La Storta, in: RAM 33,
1957, 34 ff., 150 ff. Und es war wie das letzte Aufleuchten seiner jahrelang gehegten Vor-
liebe fiir das Heilige Land und wie das Abschiednehmen von seinen Sehnstichten nach den
heiligen Stitten seines Herrn, daf er eineinhalb Jahre nach seiner Weihe, als alle Chan-
cen, nach Jerusalem zu kommen, endgiiltig voriiber waren, scine erste Messe in der Weih-
nachtsnacht feierte und an der Krippenreliquie in Santa Maria Maggiore, dem Bethlehem
des Stellvertreters Christi auf Erden; vgl. dazu Pedro de Leturia SJ, La primera misa de
San Ignacio de Loyola y sus relaciones con la fundacién de la Compafia, in: Estudios
Ignacianos, Rom 1957, S. 228-285; Schurhammer, aaO., S. 851, 422 {.



Johannes Giinter Gerhartz 250

heit des gottlichen Herrn, welche die Lektire der ,, Vita Christi” des Ludolf
von Sachsen in ihm geweckt hatte, zum anderen das Beispiel der Heiligen,
das ihm seit der Lesung der Heiligenlegende (,,Flos Sanctorum®) des Jaco-
bus de Voragine vor Augen stand, und das Verlangen, es den Heiligen
nachzutun im Vollbringen vieler und harter Entsagungen.

Wie ein Leitmotiv fafit das folgende Wort des autobiographischen Pil-
gerberichtes das erste Jahr seines neuen Lebens zusammen, die Zeit in
Loyola und die ersten vier Monate in Manresa, die ,ruhige Zeit von Man-
resa“!®:  Er war ginzlich von dem Gedanken in Beschlag genommen,
nach Jerusalem zu gehen, barfufl und nichts zu essen als Krdauter und all
die iiblichen Kasteiungen zu tun, die, wie er sah, die Heiligen getan®?.

Manresa und ,den Seelen helfen®

Doch dann kam das eigentliche Manresa. Und diese eben noch so bestim-
menden Motive der Nachahmung der Heiligen und des Verrichtens dufle-
rer Strengheiten zerstoben. Ignatius 16ste sich von der Fihrung durch die
Menschen. Er betrat nunmehr seinen eigenen Weg. Es kam fir ihn die
furchtbare Zeit der ,inneren Bufle“ und die Zeit héchster Erleuchtungen.
Man weif}, was sie fiir ihn im Geistlichen bedeuten.

Fir die Darstellung unseres Themas aber ist dies wichtig: Ignatius tut
in Manresa einen weiteren, fur das Werden des Ordens entscheidenden
Schritt. Neben dem Finden des Willens Gottes kommt ihm hier die zweite
Erkenntnis, der zweite Beweggrund, der fortan sein Leben und das Leben
seiner Gemeinschaft bestimmen wird: die Wende zum Apostolat, die fort-
an ihren Ausdruck findet in dem Willen, ,den Seelen zu helfen®. Christus
hat sein Leben fiir die Menschen hingegeben. Und noch heute waren sie in
Kampf und Gefahr. Noch heute ruft der Herr Helfer um sich, die bereit
sind und behend??, den , Seelen zu helfen, die er mit seinem kostbaren Blut
erlost hat®, wie Ignatius von nun an oft sagen wird.

Welchen EinfluB hatte dieser Wandel in Ignatius auf sein Jerusalem-
ideal? Es bleibt als solches bestehen. Er wollte ins Heilige Land. Nur wan-
delt sich durch die neuen Erkenntnisse die zeitliche Bufsfahrt nach Jerusa-
lem jetzt ganz entschieden zu einer , Arbeit an den Seelen” dort. ,Es war
sein ganz fester Entschlufl, fiir immer in Jerusalem zu bleiben®, sagt er
selbst?!, ,und sich dort auch noch der Seelenhilfe zu widmen. Und er war
der Meinung, er diirfe sich um nichts in der Welt davon abbringen lassen®.

18 Pilgerbericht Nr. 19-21.
19 Pilgerbericht Nr. 8.

20 Exerzitien Nr. 91.

21 Pilgerbericht Nr. 45 {.



Vom ,,Geist des Ursprungs” der Gesellschafl Jesu 251

So nebensichlich fiirr unser Thema diese Feststellung klingt, so bedeut-
sam ist sie in Wirklichkeit. Sie besagt nicht mehr und nicht weniger, alsdaf}
es nicht Manresa und seine Gnaden waren, die ihm seine ihm spéater so
eigene Kirchlichkeit schenkten, wie gewdhnlich angenommen wird, die ihn
bewuflt zu dem ,Mann der Kirche” machte, der er spater war, die ihm also
Papstwille und damit Ordensgehorsam zu dem von ihm spéter so sehr be-
tonten Kriterium und zur Quelle des Findens des Willens Gottes machten.
Solange Ignatius allein war, nicht die Gemeinschaft der Gefdhrten hatte,
suchte er nicht den Menschenwillen und also den Gehorsam als Mittel der
Einweisung in den Willen Gottes. Solange er allein war, tat er das und
tat es sehr konsequent, was er selbst in Unterscheidung der Geister und
Anwendung der Regeln der Wahl als den Willen Gottes fiir sich erkannt
und in Erleuchtung und Trost als den Willen Gottes in seinem Innersten
erfahren hatte®. Jetzt und noch Jahre danach in Barcelona, Alcala und Sa-
lamanca bespricht er — ganz im Gegensatz zu seiner spéteren Gehorsams-
auffassung — seine Seelenhilfe mit den kirchlichen Obern nicht.

Wohlgemerkt, es geht hier nicht um die — wenn ich so sagen darf — all-
gemeine Kirchlichkeit des Ignatius in Manresa, die sich duflert in der
willig annehmenden Haltung gegeniiber den kirchlichen Lehren, Gebrau-
chen usw., wie er sie in seinen kirchlichen Regeln beschrieben und gefordert
hat. Niemand stellt diese allgemein christliche Kirchlichkeit bei Ignatius
wihrend seines Aufenthaltes in Manresa in Abrede. Es handelt sich hier
um die spezifisch ignatianische Kirchlichkeit, um die Romanita, die ihn und
seinen Orden spiter so kennzeichnen sollte, also um seine ,den ganzen
Menschen umgreifende personliche Kirchlichkeit, die die Wirklichkeit
Kirche in bewufiter und betonter Beziehung zum Papsttum sieht“. Die
Frage, wieweit diese ignatianische Kirchlichkeit unmittelbar Geschenk der
Gnaden von Manresa ist und wieweit nicht, ist natiirlich von grofler Be-
deutung fiir die Spiritualitdt des Ignatius und seines Ordens, fiir deren
Stellung und Sinngebung in der Gesellschaft Jesu.

Von dieser Kirchlichkeit (als bewufiter geistiger Haltung) ist aber in
dieser Zeit bei Ignatius noch nichts zu spiiren. Der Heilige spricht mit kei-
nem Wort davon, obwohl er doch gerade fiir die Zeit von Manresa beson-
ders ausfiihrlich die Fithrung, die er durch Gott erfahrt, und seine Seelen-
regungen aufzeichnet. Dasselbe gilt fir die anderen Quellen. Als Ignatius
Manresa verliefl, war er in einer bewuften Haltung noch nicht der ,Mann
der Kirche“ und der Dienstmann des Papstes, sondern der Seelsorger, der

2 Ebd.
23 B. Schneider SJ, Die Kirchlichkeit des hl. Ignatius von Loyola, in: Sentire Ecclesiam,
Festschrift fiir Hugo Rahner, hrsg. von J. Danielou und H. Vorgrimler, Freiburg 1961,
S. 269.



Johannes Giinter Gerhartz 252

Mann der Seelsorge geworden. Aber gerade in dieser neuen Nachfolge
Christi, in dem je hilfreicheren Dienst am Menschen, liegt auch — wie wir
sehen werden — das letzte Fundament seiner Hinwendung zur Kirche und
ihrem Dienst, liegt die tiefste Wurzel seiner besonderen Kirchlichkeit.
Doch das erst iiber den interessanten Umweg der Erfahrung mit der klei-
nen Gemeinschaft seiner Freunde. Nach Manresa ist er zunichst nur von
der Seelenhilfe in Jerusalem bestimmt. ,Er war der Meinung, er diirfe
sich um nichts in der Welt davon abbringen lassen®, wie er selbst bekennt?4.
In diesen Worten 148t sich noch nichts von einem Gehorsam gegen Men-
schenwillen als dem Kriterium des Gotteswillens erspiiren. Ignatius hatte
in Trost und Erleuchtung erfahren, dafl Gottes Wille seinen Seelendienst in
Jerusalem wollte. Das geniigte ihm. Das Wachsein des Jerusalemideals ist
gleichsam das Symbol dafiir, daf} seine spezifische Kirchlichkeit, die sich
dem Willen der Obern unterwirft, um so den Willen Gottes fiir sich zu er-
fahren, noch nicht gewachsen ist.

Nur so 1488t sich auch die furchtbare Enttiuschung begreifen, die Ignatius
befillt, als seine Jerusalempline sich zerschlagen. Kaum drei Wochen war
er dort, als die Obern ihm befahlen, heimzukehren. Thre Autoritit wollte
ihn dazu unter Siinde verpflichten. Das war der einzige Grund, der Igna-
tius damals dazu bringen konnte, sein Vorhaben aufzugeben?. Das war
fiir ihn ein volliger Neuanfang, das Zusammenbrechen all dessen, was er
bisher als sicher und als seinen Dienst nach dem Willen Gottes erfahren
hatte. ,Seitdem der Pilger erkannt hatte®, so berichtet er, ,daf} es der
Wille Gottes war, dafl er nicht in Jerusalem bleibe, iiberlegte er bestindig
bei sich, was er nun tun solle“?. Und dieses Fragen hilt die kommenden
Jahre an. Immer wieder kommt Ignatius auf diese Frage nach seiner Le-
bensweise in den wenigen Blittern zu sprechen, die diese Jahre beschrei-
ben*.

Rein duflerlich gesehen waren es nicht die Erhebungen von Manresa,
sondern der Zusammenbruch von Jerusalem, der Ignatius auf den Weg
nach Rom, zu seiner ihm eigenen Kirchlichkeit und zu seinem Orden fiihrte.
Denn dieser Zusammenbruch seiner Lieblings- und Lebenspline machte

2 Und Ignatius sagt das gegen eine Weisung der kirchlichen Antoritit (Pilgerbericht
Nr. 45 £.).

% ,Und er gab unter Wahrung des Taktes zn verstehen, er werde seinen Plan wegen
keinerlei Riicksichten aufgeben (dejarlo por ninguna cosa; im Urtext wiederholt er ein
zweites Mal: que él no dejarfa su propésito por ningfin temor), auch wenn es dem Provin-
zial nicht gut erscheine, falls dieser ihn nicht unter Siinde dazu verpflichte* (Pilgerbericht
Nr. 46 {.).

26 Pilgerbericht Nr. 50.

# Pilgerbericht Nr. 50, 63, 70, 71, 85. ,Impense secum cogitabat, quid esset sibi agendum®,
sagt Nadas (FN II, 68); und Polanco: ,Diu ille multumque cogitaverat, quam vitae ratio-
nem in posterum sequi deberet® (FN II, 541).



Vom ,Geist des Ursprungs” der Gesellschafl Jesu 253

aus dem Pilger den Studenten, brachte ihn von der Devotion an den hei-
ligen Stitten zum Latein nach Barcelona, machte aus dem Einzelgdnger
den Mann, der Gefdhrten um sich sammelte und seine Gemeinschaft griin-
dete zum Dienst an den Seelen.

Die Entscheidung zur Gemeinschaft

Die drei spanischen Studienjahre, die nun folgten, erscheinen uns auf den
ersten Blick als wenig glicklich fiir Ignatius und als wenig ergiebig fir
sein Werk. Die Ungewiflheit und Unsicherheit bedriickte ibn; alles, was er
tat, in Studien und Seelsorgsarbeit, ging ihm wieder verloren, mufite er
von neuem beginnen. Und doch brachten sie ihn entscheidend voran. Ne-
ben der Entscheidung, ,eine Weile zu studieren, um den Seelen helfen zu
konnen“*, die uns nicht ndher beschiftigen muf, traf er jetzt eine zweite
Entscheidung, die Bleibendes schaffen und fiir seinen Orden grundlegend
werden sollte: die Entscheidung zur Gemeinschaft. Bezeichnender aber ist
der Grund, warum er sich dazu entschied. Ignatius berichtet, er habe ,das
starke Verlangen gehabt, sich den Seelen niitzlich zu machen und dafi er
dazu... einige Gefdhrten um sich sammeln miisse, die denselben Geist
hitten wie er“?.

Hieran wird wieder einmal die Umstellung seiner geistlichen Einstel-
lung deutlich. Bisher war Ignatius allein. Fiir seine Pilgerfahrt schlof§ er
jede Begleitung aus. Das geschah aus aszetischen Griinden. Auf Gott allein
wollte er sein Vertrauen setzen, nicht auf Geld und Gefahrten. Seine Aus-
ristung war nach seinem eigenen Wort einzig ,Liebe und Glaube und
Hoffnung“%®. Jetzt aber suchte er Gefdhrten fiir die Seelenhilfe. Diese
Entscheidung fiel aller Wahrscheinlichkeit nach schon in Barcelona 1524
bis 1526, wo die ersten drei Gefdhrten zu ihm fanden, und hing zusammen
mit seiner Entscheidung, nicht in einen Orden einzutreten. Diese Entschei-
dung war im Grunde auch eine Entscheidung fiir das Eliteprinzip. Die
Seelsorgserfahrung mit seinen Geistlichen Ubungen hatte thn gelehrt, dafl
er sie nur mit kluger Unterscheidung den Menschen vorlegen durfte, dafl
nicht alle fiir seine hohen Ideale bereit waren. So kam er mehr und mehr
dazu, vornebmlich den ,Seelen zu helfen . . ., die die gleichen Ideale® hat-
ten wie er®l. Er wandte sich in seinem apostolischen Bemiithen von der

8 Pilgerbericht Nr. 50.

2 Pilgerbericht Nr. 71; ,ajuntar algunos del mismo propésito®, sagt der Urtext (FN I,
462 f.), das ist im deutschen Text mit ,fir den gleichen Plan noch einige Gefdhrten ge-
winnen® nicht richtig wiedergegeben; vgl. dazu Nadal FN 11, 77.

30 Pilgerbericht Nr. 35; vgl. MN V, 615 und Anm. 70.

31 Aber auch aus dem Willen, die Seelsorgearbeiten zu beschrinken, um besser studieren
zu konnen.



Johannes Giinter Gerhartz 254

Sorge um die vielen, die seinen Anforderungen doch nicht gewachsen
waren, zur Hilfe und Fihrung derer, die , sich mehr ergreifen lassen und
auszeichnen wollen im ungeteilten Dienst ihres Herrn“®2. Diese Entschei-
dung brachte ihn schlieflich nach Paris, und zwar mit dem ausdriicklichen
Willen, dort Geféhrten zu gewinnen®, nach Paris, wo die beste Jugend
sich einfand*. Und in Paris fand er die Gefihrten, die blieben und die
bleiben wollten. Bei allen Beratungen, bei allen noch so tiefgreifenden
Meinungsverschiedenheiten der Gruppe iiber das, was der Wille Gottes
fir sie sei, in einem sind sie sich fortan alle einig, daf Gott ihren Dienst
gemeinsam will®. Das war auch — wie die endgiiltigen Uberlegungen der
ersten Gefdhrten (,Deliberatio primorum Patrum®) deutlich zeigten —
einer der wesentlichen Beweggriinde, den Orden zu griinden, die ,Dei
unio® in ,unum corpus (juridicum)® einzufithren, damit ihre Gemeinschaft
nicht zerstort werde®. Ignatius war von Anfang an der Fithrer der kleinen
Gruppe®.

Das Finden des Willens Gottes in Gemeinschaft

Doch gerade durch den Zusammenschlufl zu ihrer Gemeinschaft hat sich
fir den Prozef} der Findung des Willens Gottes Wesentliches fiir Ignatius
gedandert. Er war nicht mehr allein. Er konnte nicht mehr so einfachhin das
als den Willen Gottes fiir sich ansehen, das tun, was er in rationaler Uber-
legung und innerer, durch Trost und Mifitrost erleuchteter Erfahrung als
den Willen Gottes erkannte. Jetzt hatte er Gefahrten bei sich; und mag
er auch ibr Fihrer sein, sie hatten ihren Einfluf. Sie waren gleichen Geistes
wie er, hatten die gleichen Ideale. Danach hatte er sie ja ausgewihlt und
geschult. Auch sie waren auf das Suchen und Erfillen des Willens Gottes
eingeschworen und auf die Hingabe im grofleren Dienst an den Seelen.
Manche von ihnen waren menschlich gesehen begabter, weitsichtiger als er.
Doch entscheidend ist das nicht. Entscheidend ist, daf sie alle unter seiner
Leitung gelernt hatten und darin vorangeschritten waren, in geistlicher
Uberlegung und Erfahrung den Willen Gottes fiir sich zu finden und ihn
in selbstloser Bereitschaft zu erfillen. Was also sollte geschehen, wenn in

32 Exerzitien Nr. 97.

3 Pilgerbericht Nr. 71; Nadal EN 11, 77.

# Leonard von Matt und Hugo Rahner, Ignatius von Loyola, Ziirich 1955, S. 195; Igna-
tius selbst 1529 in MEp 1, 148-151.

35 Nulla facta disiunctione“, FN III, 22; MI Const. I, 3.

36 Ut tutius conservetur societas“, MI Const. I, 7.

3 Zuerst ,ut pater qui omnes in spiritu genuerat, et cuius prudentiae et charitati omnes
plurimum deferebant, non quasi ullam legitimam haberet potestatem“ (Polanco, Chroni-
con I, 90), also in der Form, die wir heute ,,demokratische Fithrung“ nennen; spéter als
gewihlter Oberer des Ordens.



Vom ,Geist des Ursprungs“ der Gesellschafl Jesu 255

der Gruppe Erkenntnis gegen Erkenntnis, geistliche Erfahrung gegen
geistliche Erfahrung stand? Und genau das trat ein. Und zwar nicht in
irgendeiner unwesentlichen Frage, sondern in der fiir sie alle fundamen-
talsten Frage, nimlich — wie Polanco sich vollkommen ausdriickt — ,wo
und wie sie Gott am besten dadurch dienen konnten, daBl sie dem Nachsten
am meisten niitzten“3®, Von den Diskussionen der Pariser Studenten vor
der Ablegung des Montmartre-Gelitbdes 1534 gilt genau das gleiche wie
fiir die romischen Zusammenkiinfte der Magistri vor der Ablegung der
Ordensgelitbde: , Wir beschlossen, miteinander iiber unsere Berufung zu
beraten. Es war unser aller einmiitige und gemeinsame Absicht und unser
Wille, Gottes Wohlgefallen und vollkommenen Willen zu suchen gemaf}
dem Ziel unserer Berufung; in der Frage aber, welche Mittel forderlicher
und fruchtbarer seien, bestand eine gewisse Verschiedenheit der Meinun-
gen“®, Nach welchen Kriterien also sollten die Gefdhrten in solcher Zwie-
spaltigkeit Gottes Willen finden? Es gab verschiedene Mdglichkeiten.
Welche wihlte die Gemeinschaft um Ignatius?

Die Pariser Beratungen der Gefahrten dariber, wie ihr Leben und ihr
Dienst in Zukunft sich gestalten miifite, um dem Willen Gottes fiir sie zu
entsprechen, dauerten lange. Es wire nun hochst wichtig und interessant,
Niheres iiber den Inhalt und Verlauf dieser Beratungen zu wissen. Aufler
Simon Rodrigues jedoch, der uns nur in einigen Andeutungen iiber den
Verlauf dieser Wochen berichtet®, geht keiner der frithen Vertrauten des
Heiligen auf diese Beratungen ein. Wir kennen nur das Ergebnis, das so-
genannte Montmartre-Geliibde und auch dies nicht einmal im genauen
Wortlaut. Was kommt bei diesem Ergebnis zum Vorschein? Was ist hier
an Neuem fiir die Gesellschaft Jesu, ihren Geist und ihr Wesen zu greifen?

Die Wendung zum Papstgehorsam

In dem Montmartre-Geliibde, das zum ersten Male den Geist der Com-
pafiia formuliert, verpflichten sich die Gefédhrten zu einem Vierfachen: sie
wollen sich Gott in bestandiger Armut und Jungfraulichkeit weiben; sie
wollen dem Heil der Seelen dienen; sie wollen nach Jerusalem ziehen; und
sie wollen, sollte sich dieser Jerusalemplan zerschlagen, zum Papst nach
Rom.

Auf die ersten drei, die absoluten Verpflichtungen, brauchen wir hier
nicht einzugehen. Das Gelibde gewann gerade durch seine zuletzt erwo-
gene Moglichkeit, durch die bedingte ,Papstklausel®, seine Bedeutung fiir

38 FN I1, 567: ,ubi ad Dei gloriam proximis prodesse magis possent®,
3 MI, Const. I, Monumenta praevia I, 1 (S. 2); fir 1534: FN 111, 22.
4 FN III, 20 #.



Johannes Giinter Gerhartz 256

die Geschichte. Es war eine dreifache Bedingung: wenn sie nicht innerhalb
eines Jahres nach Jerusalem kommen konnten; oder wenn sie dort nicht
bleiben konnten; oder wenn sie dort nicht bleiben wollten, weil sie nicht
erreichen konnten, was sie erreichen wollten, ndmlich den Ungldubigen zu
helfen, ,dann erst gelobten sie, sich dem Papst, dem Stellvertreter Christi,
anzubieten, daf} er sie dorthin sandte, wo sie zu Gottes Ruhm dem Nich-
sten am meisten nitzen konnten“#!. Das ist die sogenannte Papstklausel
des Montmartre-Geliibdes, die Idee des Papstgehorsams, die zum ersten
Male hier auftaucht und die zu ,unserem Grundgesetz und bestimmenden
Fundament® wurde, wie Ignatius sich ausdruckt®.

Aus dem Komplex von Fragen, die sich hierzu stellen lassen, greifen wir
zwei heraus, deren Beantwortung zum Verstindnis der Idee, die dahinter
steht, notwendig ist: 1. die Situation, aus der heraus die Gefahrten zu
dieser Klausel kamen; 2. die Motive, die sie gerade zum Papst und zum
Papstgehorsam fiihrten.

1. Die Situation, in der sie waren: Das Gelibde selbst zeigt zuerst ein-
mal, wie stark noch immer der Jerusalemgedanke Ignatius und die ganze
Gruppe bewegte. Der Papst war nur letzter Ausweg; erst wenn sich ihre
Jerusalemplidne nicht verwirklichen liefen, wollten sie zum Papst. Sie
wollen nach Jerusalem (,votum emiserunt... Hierosolymam proficis-
cendi®); und wenn moglich fir immer (,si manere in Terra Sancta non
potuissent®). Doch gerade dieses Gelitbde und seine so komplizierte For-
mulierung zeigen klar, daf} sich gerade auch im Jerusalemgedanken ein
Wandel vollzogen hatte. Jerusalem ist auch fir die Gruppe Ideal und
Wounsch, aber nicht letztes und fraglos zu verwirklichendes Ziel, wie frither
bei Ignatius, als er noch allein war. Uber Jerusalem steht noch ein ande-
res Ziel, ein hoheres Ideal, das auch noch tiber den Aufenthalt an den hei-
ligen Stéitten entscheiden wird. Es ist der Dienst und Ruhm Christi, der
sich konkret bemifit nach der je grofleren Hilfe und Frucht der Seelen, die
sie durch ihre Arbeit erreichen konnten. Das ist ihr letzter, alles andere
umfassender Wille. Die Formulierung des Geliibdes zeigt deutlich, dafl
sie oder wenigstens einige von ihnen nicht sicher waren, dieses ihr Haupt-
ziel ausgerechnet in Jerusalem am besten zu erreichen?. Die einen wollten
fir immer in Jerusalem bleiben, und zwar auch darum, um unter den Un-
glaubigen, also eigentlich missionarisch, titig sein zu konnen. Andere aber
dachten nur an einen zeitlichen Aufenthalt im Heiligen Land; sie wollten

4 FNII, 567.

42 MI, Const. I, 162.

4 _Aut re ibi (d. h. in Jerusalem) Domino commendata invenissent se non consequi posse
quod cupiebant de iuvandis infidelibus et vita pro Christi honore impendenda“ (FN II,
567).



Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschaft Jesu 257

sich in ihrem Apostolat nicht von vornherein auf Jerusalem und die Un-
gldubigen einschrinken lassen®,

Das war die Situation der Gefihrten in Montmartre 1534, die Not der
Unsicherheit und der Wahl. Und in dieser Situation wandten sie sich hin
zum Papst, zu dem, an den als seinen Stellvertreter der Herr selbst sie hier
auf Erden verwiesen hatte. Von ihm erwarteten sie Losung und Hilfe:
»Sie gelobten, sich dem Papst, Christi Stellvertreter, anzubieten, dafl er sie
dorthin sandte . . ., wo sie zur Ehre Gottes dem Nichsten am meisten niit-
zen konnten*.

Das also war ihr Grundmotiv. In der Bedrangnis der Lebenswahl such-
ten sie vom Stellvertreter Christi Weisung und Hilfe und nicht umge-
kehrt! Sie zogen nicht aus — wie es so oft dargestellt wird — als ein Trupp,
gleichsam mit einer Ideologie als ihrem Panier und einem gegenreforma-
torischen Plan als Marschkompafl, um dem Papst Verteidigung und Hilfe
anzubieten in gefdhrlicher Stunde. Mehr als ein Ideal, dem man dient und
sich opfert, war der Papst in Rom fiir die Gefahrten in Paris ein sicherer
Weg, ein ihnen vom Herrn selbst angewiesenes Mittel, um zu erfah-
ren, wo und wie ihm, dem Herrn selbst, gedient werden sollte von Igna-
tius und ,seinen lieben Freunden in Unserem Herrn®.

Diese Einsicht in den Ursprung der besonderen Papstbindung, des Papst-
gehorsams der Gesellschaft Jesu ist von entscheidender Bedeutung fiir das
rechte Verstandnis der besonderen Kirchlichkeit des Ignatius und der Sei-
nen. Es sei auf einiges hingewiesen:

(a) Ignatianische Romanita ist nicht direkt Papsthilfe. Sie entstand nicht
aus einer schutz- und verteidigungsbediirftigen Schwiche des Papstes.
Ignatius hat die Gesellschaft Jesu nicht zur Hilfe des Papstes gegen seine
Feinde gegrundet®. Im Gegenteil, der Papst besitzt fiir ihn eine unver-
gleichliche Kraft. Er ist Quelle des Christusdienstes, Quelle der Verbin-
dung mit dem Herrn in der Einweisung in dessen jeweiligen Willen zum
Dienst. Der Apostolische Stuhl ist Quelle allen Apostolates.

(b) Ignatianische Kirchlichkeit ist darum nicht so etwas wie ,Papismus®
oder ,Vatikanismus“ oder wie immer man das Bekannte bezeichnen will.
Ignatius und seine ersten Gefdhrten wollten nicht so etwas sein wie eine
geistliche oder geistige ,Schweizer Garde“ des Papsttums in Kirche und

4 Zur ersteren Gruppe gehdrt klar Ignatius selbst (Pilgerbericht Nr. 85), Lainez (FN 1,
110, 112), Franz Xaver (Schurhammer, S. 200, Anm. 2). Die andere Tendenz vertritt Peter
Faber (FN 1, 36 {.) und wohl auch Simon Rodrignes (FN 111, 20).

# Uberhaupt bleibt die Frage offen, ob Ignatius selbst es war, der den Papstgedanken in
das Geliibde von Montmartre brachte; es gibt manche Griinde, die dafiir sprechen, daf es
nicht Ignatius war, sondern Peter Faber.



Johannes Giinter Gerhartz 258

Welt. Die Gesellschaft Jesu wurde nicht zur grofieren Ehre des Papsttums
gegrundet®.

(c) Ignatianische Kirchlichkeit ist nicht besonderer Gehorsam der Ein-
sicht zum Glauben, sondern sie ist besonderer Gehorsam des Willens zum
apostolischen Tun?.

(d) Die so begriindete ignatianische Kirchlichkeit setzt das traditionelle
theologische Verstindnis von Gehorsam voraus: der Menschenwille als
Reprasentant des Gotteswillens: ,Wer euch hért, der hért mich. . .« (Lk
10, 16). Das wurde wichtig auch fiir den spateren Oberngehorsam. Aber
dabei ist doch folgendes zu beachten: Die Tradition hatte bedenkenlos
dieses biblische Wort auch zur Begriindung des Ordensgehorsams in An-
spruch genommen, es galt fiir jeden Obern und far jeden Gehorsam. Igna-
tius hat in seinem Papstgehorsam dieses Wort wenigstens wieder auf seine
urspriinglichen Adressaten, den Papst und die Bischéfe, bezogen und den
Gehorsam damit deutlicher in die Kirche gestellt.

Der Papst, Stimme des Willens Christi

2. In der Papstklausel des Montmartre-Gelibdes hatten die Gefahrten das
gefunden, was sie brauchten, um auch im Auseinandergehen der Meinun-
gen und Erfahrungen einer Gruppe ein klares Prinzip zur Findung des
Willens Gottes zu haben, den Papstgehorsam, allgemeiner ausgedriickt,
den Oberngehorsam. Warum aber kamen sie gerade auf den Papst? War-
um taten sic nicht das — wenigstens fiir uns heute — Néachstliegende und
sahen in dem Bemithen der Gemeinschaft um Erkenntnis dessen, was zu
tun sei, auch einen echten Weg zur Erfullung des Willens Gottes? Warum
blieben sie nicht einfach dabei, was sie selbst jetzt schon in den Beratungen
zu Paris praktizierten, was sie spéter noch jahrelang in Norditalien®® und
in den héochst wichtigen Beratungen zu Rom praktizieren werden und was
sie sich fir den Eventualfall in Jerusalem zu tun vorgenommen hatten,
namlich in der und durch die Gruppe selbst, notfalls durch Mehrheits-
beschliisse, festzustellen, was zu tun sei? Wir wissen es nicht. Wir konnen
hier nur Vermutungen haben. Einige Hinweise konnen uns vielleicht

# Wie etwa dic ,Figli della Divina Provvidenza®, die 1892 von Don Orione gegriindet
wurden, sich als ,guardia giurata® des Papstes verstehen; vgl. dazu J. G. Gerhartz SJ,
SInsuper promitto .. .“. Die feierlichen Sondergeliibde katholischer Orden, Rom 1966,
S. 273-279.

47 So verstand (oder mifiverstand) z. B. die ,Gesellschaft vom Glauben Jesu“ des Niko-
laus Paccanari, eine Nachfolgeorganisation der Gesellschaft Jesu nach ihrer Aufhebung,
den besonderen Papstgehorsam als besonderen Glaubensgehorsam; vgl. Gerhartz, S. 262
bis 269.

48 FN 1, 189; 11, 573.



Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschaft Jesu 259

die Motive geben, die die Gefdhrten bewogen, sich gerade in den Gehor-
sam des Papstes zu begeben. Es seien hier kurz drei erwihnt:

(a) Das am stirksten betonte Motiv ist theologischer Natur. Im Papst,
dem Stellvertreter Christi auf Erden, wird der Herr selbst zu ihnen spre-
chen. Polanco sagt: ,Denn davon waren sie iberzeugt, dafl durch die Ver-
mittlung seines Stellvertreters Christus sie gnidig einweisen wiirde auf
den Weg seines grofleren Dienstes“*. Und Faber bemerkt, als Paul III.
ihr Angebot 1539 angenommen hatte, dafl nun tatsdchlich Christus durch
die Stimme seines Stellvertreters — ,quae est manifestissima vocatio® — sie
in seinen Dienst aufgenommen habe?®.

(b) Der zweite Grund liegt auf der natiirlich-pragmatischen Ebene. Der
Papst, der seine Vertreter iiberall hat, weifl besser, wo in der Kirche Hilfe
am noétigsten erscheint, was der Kirche am meisten dient?.

(c) Der Gedanke an die Universalitit der papstlichen Autoritit be-
stimmt das dritte Motiv. Der Papst ist die einzige allgemeine Autoritat,
die einzige also, die ein nicht vorschnell und von vornherein eingeengtes
Arbeitsfeld gewahrleisten kann. Und sie wollen ja Christus dienen ,zur
Auferbauung aller®, und zwar nach dem Urteil des Papstes, ,insofern er
der Herr der ganzen Ernte Christi ist“52.

Zum Abschluff wollen wir Ignatius selbst sprechen lassen. Er fafit in
diesem Wort all das zusammen, was die Gefahrten in Paris und auf dem
Montmartre bewegte: ihr festes Wollen, den Willen Gottes zu treffen, zu
seinem je grofleren Dienst und zum grofleren Nutzen der Seelen; ihre Ge-
meinschaftlichkeit und die Situation des Zweifels, die sie sich an den
Papst wenden liefi. Es ist ein Passus der urspringlichen spanischen Kon-
stitutionen von 1544: , Wir kamen aus verschiedenen Reichen und Provin-
zen und wufiten nicht, wohin uns wenden und ob unter Gliubige oder Un-
gldubige; wir wollten auf dem Weg des Herrn nicht irregehen, waren
aber nicht sicher, wo wir Gott, Unserem Herrn, mehr dienen und ihn mehr
loben kéonnten mit Hilfe seiner Gnade; aus all diesen Griinden legten wir
das Geliibde ab, der Papst solle es sein, der uns aufteile und sende zur
grofleren Ehre Gottes, Unseres Herrn, und gemafl unserem Verspre-
chen und unserer Absicht, die Welt zu durchziehen. Und wenn wir in der
einen oder anderen Stadt nicht den geistlichen Nutzen finden, den wir
so winschten, so wollten wir weiterziechen in eine andere und wieder

4 FN I, 264; auch FN II, 310.

% FN I, 42. Dieser Gedanke erscheint auch in der ,Formula Instituti® von 1550, wenn
gesagt wird ,ad certiorem Sancti Spiritus directionem® hitte sich die Gesellschaft dem
Papst zu Gehorsam verpflichtet.

51 ,Quae expediant universo christianesimo® (FN I, 42); auch FN I, 190, MEp 1, 1382, MI
Const. I, 562 £.

% _Quatenus ipse est dominus universae messis Christi* (FN 1, 42).



Johannes Giinter Gerhartz 260

in eine andere und so Stddte und Orte durchziehen zum gréfieren Ruhm
Gottes, Unseres Herrn, und zum grofleren geistlichen Nutzen der Seelen 3.

Die Bestatigung durch Gott

Das ist die Entwicklungsgeschichte dieser kleinen Gemeinschaft und ihres
wesentlichen Geistes. Was jetzt noch folgt bis zur Griindung des Ordens,
ist nur noch Erfiillen dessen, was die Sieben auf dem Montmartre zu tun
erkannt und sich vorgenommen hatten. Zuerst einmal studierten sie ihre
Theologie zu Ende. Ab Januar 1537 halten sich die mittlerweile zehn
»I'reunde im Herrn® in Norditalien zur Uberfahrt nach Jerusalem bereit.
Doch es mufite ihnen geradezu wie eine Bestitigung ihrer Hingabe an die
Weisungsbefugnis des Papstes erscheinen, dafl Paul III. ihnen, als sie ihn
um Segen und Erlaubnis fiir ihre Fahrt baten, diese zwar gab, aber so-
gleich hinzufigte, ,ich glaube kaum, daf Thr nach Jerusalem kommen wer-
det“s*. Der Staatsmann und Politiker wuflte, was er sagte. Christen und
Tiirken riisteten zum Krieg.

Fiir Ignatius personlich waren diese Monate und Jahre einerseits geist-
lich gesehen eine sehr reiche Zeit, andererseits war er immer noch im Zwei-
fel. Ignatius war nicht der Mann, der in so wichtiger Sache sich mit einer
rationalen, nach der dritten Weise der Wahl wohlbegriindeten Entschei-
dung zufrieden gab. Er suchte stets auch die innere Bestitigung in der
geistlichen Erfahrung. In der Einsamkeit von Vicenza fand er jetzt sein
zweites Manresa. ,In all dieser Zeit hatte er grofie iibernatiirliche Heim-
suchungen, genau so wie er sie in Manresa gehabt hatte®, sagt Lainez®. Er
betete immer wieder darum, daf} er in den Dienst Christi aufgenommen
werde, dafl Unsere Liebe Frau ihn ithrem Sohn zugesellen mége. So hatte
er auch in Manresa gebetet. Und er war sich damals in inneren Tréstun-
gen liber alle Zweifel klar gewesen, dafl er in den Dienst Jesu Christi auf-
genommen war und daf} er diesen Dienst in Jerusalem zu leisten hitte®.
Seit jenen Stunden waren fir sein inneres Fithlen Jerusalem und sein Ste-
hen im besonderen Dienst Christi auf das innigste miteinander verbunden.
Man denke nur daran, wie er bei seiner ersten Jerusalemfahrt iiber alle
Zweifel sicher war, dall Gott ihm ein Schiff verschaffen wiirde™, und ver-
gleiche damit seine jetzige Unsicherheit. In den Briefen aus den Jahren
1536/37 schreibt er mehrmals, dafl er nicht mehr sicher sei iiber das, was

53 MI, Const. I, 160; auch II, 210, 562. Dieser Text findet sich in etwas verinderter Form
im 1. Kapitel des 7. Teils der geltenden Konstitutionen der Gesellschaft Jesu, Nr. 605.

8  Credo tamen Hierosolymam vos minime venturos“ (FN III, 80).

5 FN 1, 140.

5 Pilgerbericht Nr. 42, 46.

57 Pilgerbericht Nr. 42.



Vom ,Geist des Ursprungs der Gesellschaft Jesu 261

Gott mit ihm vorhabe: ,Ich weifl nicht, was Gott fiir die Zukunft fir mich
verfiigt hat“®8, Diese Unsicherheit iiber die Verwirklichung ihres Jerusa-
lemplanes war fiir Ignatius‘ innere Erfahrung wie eine Unsicherheit dar-
{iber, ob Gott ihn und die Seinen zu besonderem Dienst und besonderer
Gefolgschaft Christi aufgenommen habe. Darum die bestidndige Bitte die-
ser Zeit, Christus zugesellt zu werden.

Gott antwortete ihm durch zwei Ereignisse. Einmal dadurch, daf eine
Uberfahrt ins Heilige Land in jenem Jahr nicht moglich war. Das war
38 Jahre lang nicht vorgekommen und war auch in all den folgenden Jah-
ren nicht der Fall. Gemif} ihrem Gelilbde machten sich also die Freunde
auf den Weg zum Papst nach Rom. Und auf diesem Weg antwortete Gott
zum anderen durch die grofle Gnade von La Storta, jenem Kirchlein vor
den Toren Roms, durch die er den ,verniinftigen® Ersatz von Montmartre
trostreich bestitigend aufnahm und ihn zum Hauptsatz des kiinftigen
Lebens des Heiligen und seiner Gefdhrten machte. In dieser Gnade — so
sagt Ignatius selbst — ,fiihlte er eine solche Umwandlung seiner Seele, daf
er nicht im geringsten mehr daran zweifeln konnte, Gott der Vater habe
ihn seinem Sohn zugesellt“*®. Das geschah — zeichenhaft genug — vor den
Toren Roms. Ignatius war ans Ende seiner geistlichen Pilgerfahrt gelangt.
Paul I11. nahm zur grofien Freude der Schar ithr Angebot an, und das wie-
derum war der letzte und eigentliche Anstof dafiir, den Orden zu griin-
den. Das hief8 aber konkret fiir sie, den Gehorsam gegeniiber einem von
ihnen zu beschliefen. Sie taten es mit dem ausdriicklichen Hinweis auf die
Dienstfunktion dieses Obernamtes in der Gesellschaft und fiir die Gesell-
schaft: ,Damit die Gemeinschaft (die sie ja als den Willen Gottes fiir sich
erkannt hatten) besser bewahrt werde“®. Den apostolischen Gehorsam,
d. h. den Gehorsam zur apostolischen Sendung, zur ,missio” in der Termi-
nologie der Gesellschaft, hatten sie ja schon dem Papst gelobt®.

Der fast achtzigjihrige Bobadilla hat sich am 55. Jahrestag des Geliib-
des von Montmartre an das Wollen von damals und seine spétere Ent-
wicklung erinnert und beides in diesem knappen Wort an seinen Ordens-

8 MEp I, 96, 119.

5 Pilgerbericht Nr. 96.

80 [t tutius conservetur societas®, MI Const I, 7.

81 Auf das Verhiltnis des dritten Gelitbdes (des Gehorsams) zum vierten Gelitbde (des
besonderen Papstgehorsams) in der Gesellschaft Jesu kann hier nicht eingegangen wer-
den. Vgl. dazu, wie zum Gesamt des Dargelegten, Gerhartz, aa0., S. 211 ff. Hingewiesen
sei auch auf die grundlegenden Arbeiten itber die Gesellschaft Jesu und ihre Anfinge von
Pedro de Leturia S] (heute zusammengefafit in ,Estudios Ignacianos®, 2 Binde, Rom
1957) und anf Hugo Rahner SJ, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner
Frommigkeit, 2. Aufl., Graz—Wien 1949.



Johannes Giinter Gerhartz 262

general ausgedriickt: ,Ich denke zuriick ..., wie an diesem Festtag der
glorreichen Madonna wir ersten Viter unserer Gesellschaft auf dem Berg
der Martyrer bei Paris das Geliibde ablegten, nach Jerusalem zu pilgern,
und wie die géttliche Vorsehung, dieser tiefe Abgrund, dieses Geliibde
umwandelte in ein besseres und weit fruchtbareres, in die Pilgerschaft im
Ordensstand . .. Jesus Christus sei gepriesen. Amen!“s,

Zusammenfassung

Geleitet durch das Wort des Ordensdekretes, ,die zeitgemifle Erneuerung
heiflt stindige Riickkehr . .. zum Geist des Ursprungs der einzelnen Insti-
tute®, haben wir uns auf den Weg gemacht, diesem , Geist des Ursprungs®
der Gesellschaft Jesu einmal erneut nachzuspiiren. Das konnte wirklich nur
ein Wegstiick sein. Das Bild, das gezeichnet wurde, ist unvollendet. Wir
haben nur die Geistes- und Motivwelt des Ignatius und spater seiner klei-
nen Gemeinschaft vor der Griindung des Ordens und der Verfassung
institutioneller Formen mit ihrem Eigengewicht und mit den Verdeut-
lichungen, die sie bringen, aufzuzeichnen versucht. Ebenso wichtig ware
es, nun die Konstitution und die Konstitutionen des Ordens in ihrem Wer-
den und in ihrer Endgestalt auf diesen ,Geist des Ursprungs® hin zu un-
tersuchen. Das Institutionelle wirkt wieder zuriick auf den Geist selbst.
Das alles wurde hier beiscite gelassen, nur der erste Anfang des Ordens,
gleichsam die Zeit des reinen Geistes, bevor er in den institutionellen For-
men eingefangen wurde, dargestellt. Das Ergebnis sei noch wenigstens in
einigen Punkten herausgestellt und ein wenig kommentiert.

1. Wie konnte man die unaufgebbare Grundintention der Gesellschaft
Jesu, wie sie hier sichtbar wurde, formulieren? Sehr vorlaufig kann viel-
leicht gesagt werden: Die Gesellschaft Jesu weif} sich berufen zum jeweils
grofieren Dienst Gottes durch die Arbeit an der Verwirklichung des jeweils
grofieren Nutzens der Menschen und das als Gemeinschaft und in der Kirche,
in Armut und Jungfraulichkeit. Dieser je grofiere Dienst heifit nun aber
konkret das stindige Suchen und Erfiillen des hier und jetzt den einzelnen
und die Gemeinschaft als ganze zu je bestimmtem Dienst aufrufenden
Willen Gottes. Dieses stets erneute und genauere Finden des Willens Got-
tes zu stets fruchtbarerem, d. h. aber auch zu stets angepafiterem Dienst am
Menschen, das ist gleichsam der ,rote Faden® der Gesellschaft Jesu. Das
ist auch die inhaltliche Fillung der so oft oberflichlich zitierten Formel
»Zur grofieren Ehre Gottes“. Dieses Lebensprinzip der Gesellschaft Jesu
sollte nun auch das grundlegende Gestaltungsprinzip ihrer Verfassung

* Brief vom 11. August 1589 an Claudius Aquaviva; in: MHSJ, Bobadillae Monumenta,
Rom 1913, S. 602.



Vom ,Geist des Ursprungs® der Gesellschaft Jesu 263

und ihrer Institutionen sein. Wie der einzelne Jesuit um dieses Zieles wil-
len in einer grundsitzlichen Haltung der Gelassenheit und Verfiigbarkeit
leben mufl — ,dafl all meine Absichten und Handlungen . .. rein auf den
Dienst und das Lob seiner gottlichen Majestit geordnet seien®® —, so mufy
die Institution gestaltet sein in Offenheit und Wendigkeit fiir die jeweils
dringlichere und bessere Maglichkeit der Verwirklichung dieses Zieles.
Alles weitere hat u. E. wesentlich Dienstfunktion fir dieses Ziel.

2. Aus der geistlichen Lehre ihres Griinders und aus der hier dargeleg-
ten Entstehungsgeschichte des Ordens hat sich in der Gesellschaft Jesu eine
bestimmte Methodik des Findens des Willens Gottes herausgebildet, die
vor allen anderen Faktoren akzeptiert und geiibt wurde. Zwei Prinzipien,
zwei Quellen der Erkenntnis gibt es: den einzelnen und seinen Obern (je-
weils mit ihren Beratern). Der Entscheidungsprozefl hat wie eine Ellipse
zwei Brennpunkte. Sie sind der einzelne und seine geistliche Erkenntnis
(aus verniinftiger Uberlegung und trostreicher Erfahrung)® sowie der
Obere und seine Funktion der Einweisung in den Willen Gottes. Aus dem
Zusammenwirken und Widerstreit beider erwichst die Entscheidung, die
sogenannte Erkenntnis des Willens Gottes. Aber die weitere Moglichkeit,
namlich die Gemeinschaft selbst als Ort und Organ der Erkenntnis des
Willens Gottes, wurde im tatsichlichen Lebensvollzug der Gesellschaft
und in ihrer Institution kaum gesehen und praktiziert. Das mag aus ge-
schichtlichen Griinden so geworden sein. Nur auf der héchsten Ebene gab
es so etwas der Idee nach, die Generalkongregation. Doch sie war ihrer
Haufigkeit nach zu selten, ihren Mitgliedern nach schlieflich zu zahlreich,
ihrer rechtlichen Konzeption und ihrer Wirklichkeit nach zu wenig repra-
sentativ, um als Ausfluf und Betitigung des Willens aller die fehlende
Funktion in der Gesellschaft Jesu iibernehmen zu kdnnen®. Wenn aber die
Gemeinschaft als solche wirklich ein mogliches oder gar notwendiges Mit-
tel zum Finden des Willens Gottes ist oder heute geworden ist, dann ist
nicht einzusehen, warum die Gesellschaft Jesu dieses Mittel nicht einsetzen
diirfte oder sogar miifite. Ignatius und die Seinen nahmen die Mittel, die
sich ihrer Einsicht und Erfahrung damals als die besten anboten, um sie zu
ihrem hochsten Ziel zu fithren, ,nimlich Gottes Wohlgefallen und voll-
kommenen Willen zu suchen®.

3. Um méglichen Mifiverstindnissen vorzubeugen, mufl noch ein Wort
zu der traditionellen Formel vom ,Suchen und Finden des Willens Got-

6 Exerzitien Nr. 46.

8¢ Institutionalisiert findet sich das im Orden in dem Recht, ja gegebenenfalls in der
Pllicht des einzelnen gegeniiber dem Entscheid des Obern Vorstellungen und Einspruch
zu erheben.

8 Die Provinzkongregation und die verschiedenen Konsulte konnten bislang weder dem
Recht noch ihrer Wirklichkeit nach als Organe mit dieser Funktion angeschen werden.



Johannes Giinter Gerhartz 264

tes®, die hier immer gebraucht wurde, gesagt werden. Man muf sich in
diesem Punkt vor einer doppelten Ubertreibung hiiten. Man darf dieses
»Finden des Willens Gottes* nicht ideologisieren. Uberspitzt formuliert,
gibt es diesen Willen Gottes iiberhaupt nicht. Der Obere z. B. befiehlt nicht
den Willen Gottes, sondern was der Obere befiehlt, das ist der Wille Got-
tes®. Das jeweils sachgerecht Beste zu finden und zu tun suchen und das zu
seinem Willen machen, das ist der Wille Gottes. Man darf aber anderer-
seits auch wieder nicht dieses ,Finden des Willens Gottes* total funktio-
nalisieren. Es gibt die inneren Impulse. Es gibt die Anregungen des Gei-
stes. Es gibt die, bei aller Wahrung der Sachgerechtigkeit, von der Sache
allein her nicht schon ganz entschiedenen und nicht voll begrindbaren
Entscheidungen. In den Entscheidungen des téiglichen Lebens mag auch im
Religiésen der Wille zur Sache voll ausreichen. In dem Bereich religidser
Grundentscheidungen und Grundhaltungen des Lebens aber geniigt das
zumeist nicht. Ob ich aus Liebe zu Christus wirkliche Armut wihle oder
nicht, ob ich den Zolibat erwihle oder nicht, ob ich der Berufung in einen
Orden folge und ihr treu bleibe, ob ich schlieRlich etwas im Sinne des igna-
tianischen dritten Grades der Demut erstrebe oder annehme, das ist zu-
meist von der Sache her nicht schon voll entschieden, das 1ift sich oft rein
von der Sache her so oder so machen. Hier kommt die Person Jesu Christi
ins Spiel, das Vertrauen zu ihm, das Ergriffensein von ihm. Im tiefsten ist
der religidse Gehorsam personen-, nicht sachbezogen, ist er Suchen und
Finden des Willens Gottes. Im tiefsten tritt uns im Gehorsamsruf die Per-
son Jesu Christi entgegen, die wir heute erleben in dem Wirken seines
Geistes, der wahrhaft in uns lebt und ruft. Wir wiirden eine ganze geist~
liche Dimension unseres Lebens verlieren, wiirden wir dieses aufler acht
lassen. Und weil es bei Ignatius und den Seinen in ihren Fragen um diese
Tiefen und Grundhaltungen ging, darum wurde in diesen Darlegungen
der von ihnen benutzte Ausdruck ,Finden des Willens Gottes“ beibehal-
ten.

4. Aus all dem folgt: Die Gesellschaft Jesu braucht geistliche Menschen,
wenn ihr System funktionieren soll, nicht nur Fachleute auf den verschie-
denen Gebieten.

5. Die Gesellschaft Jesu braucht ,kirchliche Menschen“, Menschen, die
die ignatianische Einsicht und Uberzeugung haben, dafl ,unsere Heilige
Mutter, die Hierarchische Kirche, die Braut Christi ist und daf} zwischen
Christus, dem Brautigam, und der Kirche, seiner Braut, der gleiche Geist

* Vgl. dazu die Ausfithrungen iiber den religiésen Gehorsam von F. Hiirth S] in seinem
Kommentar zu der Ansprache Pius’ XII. an die Hoheren Ordensobern und Ordensoberin-
nen vom 9. Dezember 1957, in: Periodica 49 (1960) bes. S. 46-51.



Vom ,Geist des Ursprungs“ der Gesellschaft Jesu 265

waltet, der uns zum Heil unserer Seelen lenkt und leitet“s?. Seelenhilfe hat
in der Kirche zu geschehen, denn wahre Seelenhilfe kann nur im Geiste
Christi geleistet werden, der der Geist der Kirche ist. ,Kirchlichkeit* und
»kirchliches Fithlen® ist bei Ignatius weit mehr als blofie Rechtgliubigkeit
und duflere Einordnung in die amtliche Kirche. Sie sind auch mehr als nur
ein dufleres Kriterium fiir die Geistgewirktheit innerer Impulse. Kirchlich-
keit ist vielmehr ein inneres Moment an der geistgewirkten Anregung
selbst. Schon der Ausdruck ,Sentire“, ,Fithlen®, deutet darauf hin: hier
geht es nicht blofl um Korrektheit, sondern um das innere »,Gesplr®, um
den kirchlichen Instinkt, den inneren geistlichen Einklang mit dem Leben
der Kirche und mit der kirchlichen Hierarchie. Ignatius schreibt an Schwe-
ster Teresa Rejadella: ,Dieses von Gott gewirkte innere Gefiihl dréngt uns,
uns gleichférmig zu machen mit den Geboten, den Vorschriften der Kirche
und zu Gehorsam gegen unsere Obern“¢s.

6. Die Gesellschaft Jesu ist wesentlich zum Dienst am Menschen gegriin-
det. Den ,Seelen zu helfen” ist ihr absolut unaufgebbares Grundgesetz. Es
ist vornehmlich der geistlich-priesterliche Dienst am Menschen, den sie zu
leisten hat. Aber es ist der eine und volle Mensch, dem sie dienen mufi,
wenn sie ithm wirklich helfen will. So zihlt schon die ,,Formula Instituti®
neben den geistlichen Dienstleistungen auch eine Reihe sozial-kérperlicher
»ministeria“ auf, mit denen der Orden den Menschen zu Hilfe kommen
soll. Und sie fahrt dann mit der sehr weiten Formulierung fort: ,Und all
die weiteren Werke der Liebe, wie es zur Ehre Gottes und zum allgemei-
nen Wohl niitzlich erscheint“®. Das ist entsprechend auf die heutige Situa-
tion anzuwenden.

Die Gesellschaft Jesu ist zum Dienst am Menschen in der Kirche gegriin-
det. Nicht ihre eigene Existenz, sondern Hilfeleistung zur Férderung der
menschlichen Existenz, das ist ihre Aufgabe. Und in diesem Dienst am
Menschen — das ist ihre Chance und einzige Berechtigung — wird sie auch
weiterleben.

7 Die kirchlichen Regeln des Ignatius, Regel 1 und 15.

% Brief aus Venedig vom 18. Juni 1536. Wortlich die Stelle: ,El sentido suyo que toma-
mos, nccesario es conformamos con los mandamientos, preceptos de la Iglesia y obedien-
cia de nuestros mayores“; MEp I, 105. Deutsch bei Hugo Rahner SJ, Ignatius von Loyola.
Briefwechsel mit Frauen, Freiburg 1956, S.382-887. Vgl. zu diesem Abschnitt Klaus
Schatz S, Kirchliche Gesinnung und heutiges Kirchenbewuftsein, in: Der Grofie Entschlufi,
12 (1965/66) 403.

% Formula Instituti von 1550, Nr. 1: ,ac reliqua caritatis opera, prout ad Dei gloriam et
commune bonum expedire visum erit.“





