
Schweigen und Reden in den Exerzitien 
des heiligen Ignatius 
Herbert Wutz S J, München 

Die Verbindung von Exerzitien und Schweigen war bis vor nicht allzu- 
langer Zeit ein weitgehend frag- und kommentarlos hingenommenes Fak- 
tum. Kaum ein Exerzitienmeister machte den Versuch, auch nur die drei 
•Vorteile" darzulegen, die Ignatius selbst für die •Abgeschiedenheit" an- 
führt, in die sich der Exerzitand begeben soll1. Man könnte diese Frag- 
losigkeit darin begründet sehen, daß man eine bestimmte Erfahrung bei 
dem als selbstverständlich voraussetzte, der zu den Geistlichen Übungen 
kam, so daß darüber, wie zwischen Eingeweihten, kein Wort verloren zu 
werden brauchte. In der Tat ist die Notwendigkeit des Schweigens in den 
Exerzitien dem Einzelnen letztlich auch gar nicht anders einsichtig zu ma- 
chen als durch Rekurs auf eine geistliche Erfahrung. Die Art und Weise 
jedoch, in der die Exerzitienleiter auf dieses Schweigen als etwas Indis- 
pensables drängten, legt den Verdacht nahe, daß dessen leichthin voraus- 
gesetztes Verständnis durchaus nicht in allem das richtige war. Wie anders 
hätte sonst die •Praxis" so sehr den Eindruck eines •brutalen" Faktums 
machen können, einer rigoros und pedantisch gehandhabten, also der Kri- 
tik zu unterwerfenden Disziplin. 

Die Wahrheit ist, daß das genuine Schweigen der Exerzitien nicht ein 
einfaches Den-Mund-Halten ist, sondern ein sehr beredtes Verhalten. •Das 
Schweigen ist mehr als ein akustisches Problem", sagt Hans Jürgen Baden2. 
•Wo das Wort aufhört, fängt zwar das Schweigen an. Aber es fängt nicht 
an, weil das Wort aufhört"3. Wer dem Schweigen in den ignatianischen 
Exerzitien das Wort redet, muß - wie die Redewendung andeutet - zeigen 
können, was das Schweigen in den Exerzitien sagt. Mir scheint, daß die 
gegenwärtige Diskussion um das Schweigen in den Exerzitien nichts ande- 
res will, als den Sinn dieses Schweigens wieder entdecken. Selbst wenn der 
eine oder andere so redet, als möchte er dieses Schweigen •abschaffen", so 
möchte ich meinen, daß das, was er wirklich abschaffen will, ein sinnloses 
Schweigen ist, das Regiment also einer - wie oben angedeutet - unverstan- 
denen, pedantischen, indiskreten Disziplin. 

1 Ex. spir. 20, Deutsche Übersetzung von Hans Urs v. Balthasar, Einsiedeln 41962. 
2 Das Schweigen, Gütersloh 1952, 99. 
3 Max Picard, Die Welt des Schweigens, Zürich 1948,9. 



Schweige?! und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 267 

I. 

Man kann über das, was das Schweigen - und entsprechend das Reden - in 
den Exerzitien bedeutet, nicht sprechen, wenn man nicht zuvor über den 
Sinn der Exerzitien im Ganzen etwas sagt. Denn was man über Wesen 
und Funktion des Schweigens und Redens denkt, wird in jedem Fall be- 
stimmt sein von dem, was man von den ignatianischen Exerzitien über- 
haupt hält. Hier gibt es heute keinen Konsensus mehr und daher ist es not- 
wendig, daß man seine Exerzitienkonzeption in den Punkten artikuliert, 
die für unsere Frage relevant sind. Das scheint einsichtig, wird aber, wie 
mir scheint, in der Diskussion nicht immer genügend berücksichtigt. Man 
redet da oft aneinander vorbei, entweder weil man sich wirklich in den 
Voraussetzungen nicht einig ist, oder weil man sich während der Diskus- 
sion diese Voraussetzungen - gewisse Wesenszüge der Exerzitien - nicht 
gegenwärtig hält. 

Bezüglich dieser Diskussion noch eine zweite Vorbemerkung: Ich bin 
geneigt, anzunehmen, daß es so etwas gibt wie eine •ungeordnete An- 
hänglichkeit" an Name und Sache der •Exerzitien". Ist es Unsicherheit, 
gutgemeinte aber unsachliche Pietät oder Einfallslosigkeit, die dazu verlei- 
ten, alles mögliche in sich Gute und Sinnvolle und Notwendige, das wir 
seelsorglich tun und heute tun müssen, weil •die Liebe Christi uns drängt", 
mit dem Etikett •Exerzitien" wie mit einem altbewährten Gütezeichen zu 
versehen? Ich meine doch, es sollte uns heute nichts mehr nötigen, die 
ignatianischen Exerzitien für das Seelsorgsinstrument schlechthin zu hal- 
ten. Sie sind ein sehr spezielles und sehr spezialisiertes Instrument. Man 
darf sich durchaus fragen, ob das •Bedürfnis", dem sie entsprechen, heute, 
in der Zeit des •Todes Gottes", wirklich das dringlichste, ihre Methode in 
jedem Fall die angemessenste ist usf. Sehr wahrscheinlich müssen wir 
uns, um der neuen Seelsorgesituation so angemessen wie möglich zu be- 
gegnen, noch ganz andere Dinge einfallen lassen, neue, so noch nie dage- 
wesene! Ich meine, das sollte man sehen und wahr sein lassen. Und wir 
sollten dementsprechend uns nicht verleiten lassen, uns für alles und jedes 
Gute und Notwendige auf die Exerzitien zu berufen, als wären sie das 
Allheilmittel. Das ist Mythologie. Sie lebt oft auch noch bei denen, die ge- 
gen die Exerzitien polemisieren. Man sollte etwa, um nur ein Beispiel aus 
meiner Sicht zu geben, Jugendlichen unter 20 Jahren nicht partout •Exer- 
zitien" geben wollen, wenn aus Erfahrung und Wissenschaft ziemlich 
sicher ist, daß diesen jungen Menschen heute in der Regel eine •einsame" 
persönliche Auseinandersetzung mit Gott und sich selbst im betrachtenden 
Gebet nicht zugemutet werden kann. Aber was tut man sehr oft? Anstatt 
den Schluß zu ziehen, ignatianische Exerzitien kämen für die Jugend nicht 



Herbert Wutz 268 

in Frage, polemisiert man lieber gegen eine Exerzitienauffassung', die das 
betrachtende Gebet für wesentlich hält, nur um das Gute, das man selbst 
mit diesen jungen Menschen tut, auch noch •Exerzitien" nennen zu kön- 
nen. - Gewiß, wir müssen adaptieren! Aber das hat Grenzen. Grenzen, 
von denen ab man sich sagen muß: es ist besser, das, was ich in dieser oder 
jener Situation mit diesen oder jenen bestimmten Menschen tun muß - 
mag es auch von den Exerzitien inspiriert sein -, nicht mehr selbst Exer- 
zitien im ignatianischen Sinn zu nennen. Das würde nicht nur die Verstän- 
digung erleichtern, sondern auch der Klärung und der Entwicklung einer 
differenzierteren Praxis sehr nützen. 

II. 

Um meine im Folgenden vorzutragende Meinung über Schweigen und Re- 
den in den ignatianischen Exerzitien zu begründen, ist es, wie gesagt, 
nötig, einiges über die vorausgesetzte Exerzitienkonzeption zu sagen. Da- 
bei handelt es sich keineswegs um so etwas wie eine •erschöpfende" We- 
sensbestimmung dieser Exerzitien. Es brauchen lediglich die Wesenszüge 
dargestellt zu werden, die unter der Perspektive unseres Themas von Be- 
deutung sind. 

Karl Rahner schreibt in einem •Aufriß einer Wesensbestimmung der 
Exerzitien"4, die Exerzitien müßten deshalb •eine Zeit der Einsamkeit 
und des Gebetes" sein, weil sie die Zeit einer •personalen Gottesbegeg- 
nung" seien und •auf Entscheidung und Wahl" abzielten. Was zunächst 
die erste Hälfte dieser Begründung angeht, so soll durch sie (durch den 
•jesuitischen Intellektualismus und Juridismus gegen Ignatius in den 
letzten Jahrhunderten" begünstigte) Ansicht abgewehrt werden, Exerzi- 
tien seien •abstrakte Indoktrination eines theoretischen Lehrsystems samt 
dessen praktischen' Konsequenzen", sie seien eine •bloße theoretische 
Einweihung in das Wesen des Christentums", bei der sich der Exerzitand 
folglich bloß wie ein Zuhörer verhält, dem von einem •gelehrten" Exer- 
zitienmeister über das Christentum, seine Lehre und •Moral", Vorträge 
gehalten werden. Ich teile diese Ansicht über die Exerzitien vorbehaltlos. 
Sie setzt sich, wenn ich recht sehe, in der deutschen Diskussion immer mehr 
durch5. Ob unsere Praxis auch schon so aussieht, wie diese Überzeugung 
es forderte, ist freilich eine andere Frage. 

Exerzitien als Zeit •personaler Gottesbegegnung" ist nun aber doch 
noch eine sehr vage Umschreibung des Sachverhalts. Selbst die Bezeich- 

4 Vervielfältigtes Manuskript. 
5 Vgl. z.B. die Beiträge von F.Wulf und R. Silberer in: Lebendige Seelsorge 18 (1967) 
228-38. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 269 

nung als •Intensivzeit" des Gebets, •temps fort de priere"6, fordert noch 
eine weitergehende Konkretisierung. Henri Holstein SJ nennt die Exer- 
zitien einmal •un temps privilegie pour entendre la Parole de Dieu"7. 
Diese Charakterisierung führt uns so nahe wie möglich an den konkreten 
Vollzug der Geistlichen Übungen heran. Man geht ja nicht in Exerzitien, 
um irgendeinem Gott irgendwie betend zu begegnen. Man geht in Exer- 
zitien, um dem Gott der christlichen Offenbarung in seinem Offenbarungs- 
wort zu begegnen, das - wie ich hier abgekürzt sagen darf - Jesus Christus 
heißt. Natürlich ist dieses WORT der Selbstbezeugung des einzigen und 
wahren Gottes immer insgeheim am Werk, wenn ein Mensch Gott begeg- 
net, gleich wo und wann und wie. Und dieses WORT Gottes ist es auch, was 
jeder Mensch insgeheim sucht, wenn er sich auf die Suche nach Gott ge- 
macht hat. Das weiß der Christ. Aber er weiß auch, daß dieser Gott sein 
WORT nicht nur so, gleichsam anonym zum Menschen spricht, der Ihn 
ebenso anonym sucht, sondern daß das WORT dieses Gottes auch ge- 
schichtlich-kategorial ertönt und antreffbar ist und auch so den Menschen 
fortwährend anspricht in der Aktualität des Heiligen Geistes. Der Christ 
wird was er ist dadurch, daß er sich ständig einläßt auf dieses geschicht- 
liche •Reden" Gottes in Jesus Christus, das in den Heiligen Schriften be- 
zeugt, verwahrt und durch die Kirche Christi ständig verkündet wird. Er 
lebt aus dem Glauben an den Gott, dem er im Hören auf Sein WORT be- 
gegnet ist und ständig neu begegnen muß. Denn der Glaube kommt aus 
dem Hören auf Christus (Rom 10, 17). Und zwar gerade nicht aus einem 
Hören, das einmal hingehört hat und dann schon alles vernommen hätte, 
sondern aus einem Hören, das ständig hinhören muß auf die Bekundung 
Gottes in der Geschichte, damit der Glaube des Hörenden - wie er es soll, 
weil er lebendiges Leben ist • wachse •an Erkenntnis und allem Verste- 
hen" und so der Gläubige •durch Erfahrung" lerne, worauf es jeweils an- 
kommt im Vollzug und Fortgang seines Lebens, damit er •lauter und ma- 
kellos" sei •für den Tag Christi" (Phil 1, 9-11). Als eine Intensivzeit per- 
sonaler Gottesbegegnung, die in solchem Hören auf das WORT geschieht, 
hat Ignatius - belehrt durch eigene geistliche Erfahrung - seine Geist- 
lichen Übungen verstanden und sie entsprechend gestaltet. 

Ich meine, man kann sich diesem Urteil kaum entziehen, wenn man be- 
denkt, daß Ignatius, beginnend mit den Betrachtungen über das •Reich 
Christi", also bereits mit Anfang der Zweiten Woche der Exerzitien, sei- 
nen Exerzitanden nichts weiter und nichts anderes tun läßt, als •das Leben 
und die Geheimnisse Christi unseres Herrn" betrachten (Ex. spir. 130), ihn 

6 Vgl. E. Roche, Priere, Rupture et Silence, in: Christus 1962, 308 Anm. 1. 
7 Entendre la Parole de Dieu dans les Exercices, in: Christus 1967, 80. 



Herbert Wutz 270 

also einfachhin, wie H. Holstein pointiert sagt, •dem Evangelium auslie- 
fert"^. a.O.). Nachdem die Erinnerungen des Fundaments und der Ersten 
Woche den Exerzitanden zur Realisierung und Annahme seiner ontisch 
wie ethisch kontingenten, der schöpferischen Allmacht bedürftigen Exi- 
stenz bewogen und ihn so zum das Heil suchenden Hören auf Gottes ge- 
schichtliches Heils-WORT allererst disponiert haben, weist Ignatius den 
Exerzitanden an, sich in das Geheimnis des •Lebens Jesu" zu vertiefen, 
um •je mehr das menschgewordene Ewige Wort kennenzulernen", nicht 
zur Befriedigung einer Neugier, sondern um diesem WORT in und mit 
seinem eigenen Leben •besser zu dienen und nachzufolgen" (Ex. spir. 130) 
und so das Heil zu gewinnen. In dieser •contemplatio" des Ewigen Wortes 
und nicht anders soll geschehen, was Ignatius selbst als •Zweck" seiner 
Übungen nennt: das Suchen und Finden des göttlichen Willens für die 
Einrichtung des eigenen Lebens (Ex. spir. 1). 

Das bringt uns zur zweiten Hälfte der Rahner'schen Begründung. Exer- 
zitien müssen eine •Zeit der Einsamkeit und des Gebets" sein, sagt er, weil 
sie auf •Entscheidung und Wahl" abzielen, weil sie folglich den Exerzi- 
tanden, anstatt ihn zu indoktrinieren, einführen müssen in die Erfahrung 
des individuellen Anrufs Gottes an ihn und •seiner Begnadung von innen" 
(•Aufriß" 2). •Exerzitien sind Wahl-, Entscheidungsexerzitien, vor Gott, 
auf Ihn hin, in Christus und seiner Gnade, oder sie sind keine Exerzitien", 
urteilt Rahner kategorisch. Ähnlich redet F. Wulf in seinem Aufsatz 
•Exerzitien in einer veränderten Welt". Er sagt dort: •Exerzitien, wie 
Ignatius sie gemeint hat, sind (. . .) die Begegnung des Einzelnen mit dem 
lebendigen Gott, im Schweigen, in der Einsamkeit, im unmittelbaren und 
unvertretbaren Gegenüber mit dem unausweichlichen Geheimnis seines 
Lebens. In solcher Begegnung soll der Mensch zugleich vor sich selbst kom- 
men, soll er mit jener Offenheit und Freiheit, die die Gnade schenkt, sei- 
nen Lebensweg überschauen und so erkennen, wo er jetzt steht. Im An- 
gesicht dessen, von dem er kommt und auf den hin er ist, soll er sich mit 
seinem Schicksal auseinandersetzen, seine Situation klären, seine Möglich- 
keiten und Grenzen erkunden, seine Zukunft bedenken. Dabei wird er sich, 
sofern er nur die Grundbereitschaft mitbringt, sich zu stellen, als von Gott 
angerufen erfahren, als einer, der von seinem Schöpfer radikal und in der 
Ganzheit seines Lebens eingefordert wird, der seine Berufung und damit 
auch seine unablösbare Verantwortung hat. (. ..) Es geht um die Grund- 
entscheidung für Gott, die radikale Umkehr erfordert"8. Auch F. Wulf 
verlangt dementsprechend - ganz im Sinne der Annotatio 15 der Exer- 
zitien (nr. 15) - vom Exerzitienleiter, daß er dem Exerzitanden dazu ver- 

Lebendige Seelsorge, 18 (1967) 229 f. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 271 

helfe, den geistlichen Sinn seiner Alltagserfahrung, •die sich vom Phäno- 
men her nicht von der des Nicht-Gläubigen unterscheidet", zu entdecken. 
Es geht in den Exerzitien, um schließlich noch mit R. Silberer zu reden, 
•um eine Neuorientierung des in die Welt verstrickten Ich aus der Kraft 
des ,Willens Gottes'"9, biblisch ausgedrückt darum, •daß ihr gegenüber 
eurem früheren Wandel den alten Menschen von euch tun müßt, (. . .) um 
euch in Geist und Gesinnung zu erneuern und den neuen Menschen anzu- 
ziehen, der nach Gottes Urbild in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit ge- 
schaffen ist" (Eph 4, 22-24; vgl. Kol 3, 9f.). 

Wiederum sehe ich nicht, wie man was hier über den Exerzitienvorgang 
gesagt ist grundsätzlich leugnen kann, ohne dem Begriff der Geistlichen 
Übungen eine Wirklichkeit zu unterschieben, die er bei Ignatius und de- 
nen, die sich an ihn hielten, nicht meinte. Man mag solche Exerzitien für 
überholt, für psychologisch ungesund, für heute unwichtig usf. halten und 
in unserer Situation etwas anderes an ihre Stelle setzen wollen, gut; aber 
man sollte nicht leugnen, daß das zu den ignatianischen Exerzitien wesent- 
lich gehört. 

Man könnte allerdings aus dem Vorhergehenden eine Folgerung ziehen, 
die ich für ein Mißverständnis hielte. Die Folgerung nämlich, •richtige" 
Exerzitien seien nur diejenigen, in denen eine •Wahl", eine Entscheidung 
hinsichtlich einer ganz bestimmten Sache zu treffen sei, z. B. hinsichtlich 
einer Ordens- oder Priesterberufung, einer Eheschließung mit einem be- 
stimmten Partner, der definitiven Wahl eines bestimmten Berufs usf. 
Ohne das hier näher begründen zu können, bin ich - belehrt durch meine 
bescheidenen Erfahrungen - gegenwärtig der Meinung, daß die •Wahl", 
die Entscheidung, die heute in Exerzitien meist zu treffen ist, zunächst 
viel mehr die christlichen •Grundhaltungen" des Lebens betrifft als das 
konkrete Einzelne im Lebensganzen. Auch K. Rahner bemerkt, daß die 
echten Wahlgegenstände bei Ignatius selbst •meist schon offen gegeben" 
waren, während sie heute erst jeweils gefunden werden müßten und •bei 
der Komplexheit eines heutigen Menschen" - und seiner Lebenssituation - 
viel tiefer verborgen lägen als früher (•Aufriß" 5). Meine Erfahrung ist, 
daß sich bei den meisten Exerzitanden das Handlungsfeld selbst erst •lich- 
tet" und konturiert im Licht der allmählich angeeigneten •Grundgesin- 
nungen", in die sich die - meist sehr schwach realisierte - Entscheidung 
für Gott in Jesus Christus entfalten muß; daß die konkreten Imperative 
allererst vernehmlich und geweckt werden im Fortgang der Einübung in 
die •Gesinnung Christi" anhand der Betrachtungen der Offenbarungs- 
mysterien. In diesen •Geheimnissen des Lebens Jesu" findet man ja auch 

9 Ebd. 18 (1967) 233. 



Herbert Wutz 272 

gar nicht so sehr konkrete Einzelweisungen als vielmehr Veranschaulichung 
und Predigt der •Tugenden" Jesu, wie Glaube, Hoffnung, Liebe, Gehor- 
sam, Armut des Geistes, Demut, Geduld, Barmherzigkeit usf., in die 
hinein sich das •Leben der Wahrheit in Liebe" realisiert, das •in jeder 
Hinsicht mehr und mehr Hineinwachsen in Ihn, der das Haupt ist, Chri- 
stus" (vgl. Eph 4, 15). Jedes Menschenleben ist letztlich einmalig. Was 
darin getan werden muß nach dem Willen Gottes, kann man in letzter 
Konkretheit von niemandem buchstäblich lernen. Was man lernen kann 
und soll, sind jene Haltungen Jesu, die uns die Schriften des Neuen und 
Alten Testaments veranschaulichen und lehren. Indem ich sie anziehe, 
ziehe ich den Herrn an, lerne ich das Leben aus dem Heiligen Geist, ge- 
schieht es, daß nicht mehr ich lebe, sondern Christus in mir, gewinne ich 
•das neue Herz", das dann im konkreten Aktionsfeld meines Lebens •die 
Geister zu unterscheiden", den Willen Gottes für mich zu finden, das von 
mir geforderte Gute zu sehen und zu tun vermag. 

Die bis jetzt gegebene Charakterisierung der Exerzitien, die theozen- 
trisch formuliert war - Gottesbegegnung im Hören auf Gottes Wort, Su- 
chen und Finden des Willens Gottes für das eigene Leben -, kann und 
muß man auch •anthropozentrisch" formulieren. Indem der Mensch in der 
Begegnung mit Jesus Christus den konkreten Willen Gottes für sein Le- 
ben sucht und sich an diesen Willen verliert, geschieht es zugleich, daß er 
sein Selbst sucht und findet, sein Leben, seine Erfüllung, seinen Frieden 
und sein wahres Glück. Das ist doch wohl auch ein zulässiger Sinn des pa- 
radox klingenden Wortes Jesu bei Lukas: •Wer aber sein Leben um mei- 
netwillen verliert, der wird es retten" (9, 24). Das •unsägliche Verhältnis 
des Menschen zum Wort Gottes", sagt Hans Urs v. Balthasar, ist •zur nie 
endenden Beglückung und Verwunderung aller Beter - immer gleichzei- 
tig beides: die Einkehr in das innerste Ich und die Auskehr des Ich zum 
höchsten Du. Gott ist nicht so das Du, daß er einfach ein anderes fremdes 
Ich, mir gegenüber, wäre. Er ist im Ich, aber auch über ihm, weil er über 
ihm ist als das absolute Ich, darum ist er im menschlichen Ich das tiefste 
Ichbegründende, ,mir innerlicher als ich mir selbst'"10. •Die Exerzitien", 
sagt H. Holstein, •offenbaren die fundamentale Dialektik der christlichen 
Erfahrung: indem wir uns selbst kennenlernen, lernen wir den Christus 
kennen, die Offenbarung Gottes, und in dem wir aufhören, uns selbst fest- 
zuhalten, entdecken wir den Sinn des Lebens und der Ereignisse, aus de- 
nen dieses Leben besteht und in denen es Gestalt annimmt. Man muß sich 
also verlieren, um sich zu finden, muß, um sich zu kennen, Denjenigen ken- 
nenlernen, der uns total aus uns selbst herausreißt, muß, um den wahren 
Frieden zu finden, sich einlassen auf jene radikale ,Extraversion zu Chri- 
stus hin'. ,Wir kennen uns selbst nicht anders als durch Jesus Christus', 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 273 

sagte Pascal"11. Das alles ist einsichtig, sobald man ernst macht mit der 
Wahrheit der Offenbarung, daß jeder von uns •nach dem Bilde Gottes" 
geschaffen ist, vorausbestimmt von Ewigkeit her, •nach dem Bilde des Soh- 
nes Gottes gestaltet zu werden, damit Er der Erstgeborene unter vielen 
Brüdern sei" (Rom 8, 29). Es kann nicht anders sein: jeder von uns lebt 
sein wirkliches, wahres, sinnvolles Leben nur insofern, als er dem Vor- 
Bild Christus nachlebt, der zugleich das In-Bild seines wahren Lebens ist. 
Von daher enthüllt sich der Exerzitienvollzug als ein Bemühen um •christ- 
liche Selbstwerdung" (Silberer), als ein Individuationsbemühen; sein Hö- 
ren des WORTES als zugleich ein Hören auf das •Gewissen" des eigenen 
Wesens. Man kann von der ganzen Exerzitienbemühung behaupten, was 
Thomas Merton einmal von der Aszese der Väter des Mönchstums sagte: 
sie bestehe •einfach in der Wiedergewinnung des wahren Selbst, der wah- 
ren ,Natur' des Menschen, die zur Vereinigung mit Gott erschaffen wurde. 
Sie besteht in der Läuterung und Befreiung des göttlichen Abbildes im 
Menschen, das unter Schichten von ,Unähnlichkeit' verborgen ist. Unser 
wahres Selbst ist der Mensch, der wir sein sollen - frei und aufrecht, ein 
Abbild Gottes und Ihm ähnlich"12. 

Ich erinnere an diese •anthropozentrische" Sicht des Exerzitiengesche- 
hens, weil sie uns erlaubt und zugleich gebietet, alles, was wir heute aus 
einer immens fortgeschrittenen Psychologie über den Individuationspro- 
zeß des Menschen wissen, im Licht der Offenbarung zu prüfen, alles •Gute 
davon zu behalten" (1 Thess 5, 21) und für die Exerzitienpraxis frucht- 
bar zu machen. Das Suchen und Finden des Willens Gottes im Hören auf 
sein WORT ist psychologisch kongruent mit der Verpflichtung und dem 
•Zug" zur Selbstwerdung, den jeder Mensch erfährt und von dem der 
Christ weiß, daß er gnadenhafter Natur ist, weil er auf die •Vergöttli- 
chung" eines jeden in Christus Jesus zielt. Ein Exerzitienleiter, der nichts 
von den Gesetzlichkeiten dieses Prozesses weiß, von seinen Phasen, seinen 
Hemmnissen, seinen Erfordernissen, der also die psychologischen Regeln 
•zur Unterscheidung der Geister" nicht kennt, wird schwerlich in der Lage 
sein, eine •Mystagogie" in die konkrete Erfahrung des göttlichen Anrufs 
beim Einzelnen zu leisten, wie man sie heute allenthalben von ihm ver- 
langt13. Er wird aber auch - und das ist wichtig in unserem Zusammen- 
hang - schwerlich in der Lage sein, die Funktion der Stille, des Schweigens, 
der Einkehr zu sich selbst in den Exerzitien angemessen zu erkennen und 
ihre Praxis richtig zu gestalten. 

10 Das betrachtende Gebet, Einsiedeln 1955, 18. 
11 Holstein, aaO. 95. 
12 Lebendige Stille, Einsiedeln 1959, 35. 
13 Vgl. Rahner, •Aufriß", aaO.; Wulf, aaO. 232. 



Herbert Wutz 274 

Zum Abschluß dieses grundlegenden Teils dieser Ausführungen noch 
ganz kurz etwas, was als Entgegnung auf einen Vorwurf verstanden wer- 
den kann, der den Exerzitien heute, im Zeitalter christlicher •Welt- 
öffnung", mit Vorliebe gemacht wird: sie seien egozentrisch, introvertiert, 
heilsindividualistisch usf. Es ist nicht zu leugnen, Exerzitien können so 
sein, sind es - nach unseren eigenen Erfahrungen oft gewesen. Aber müs- 
sen sie so sein, weil man sie als eine Zeit der personalen Gottesbegegnung 
in dem geschilderten Sinn betrachtet? Ja, können sie sich tatsächlich so 
•heilsindividualistisch" auswirken, wenn in ihnen wirklich Christus gehört 
wird, der uns die Liebe zum Nächsten als die Summe und Seele aller Ge- 
bote lehrt? Wenn in ihnen Christi Willen für das eigene Leben gesucht 
und •angezogen" wird, der nichts anderes wollte, als •sein Leben hingeben 
für seine Freunde"? •Das Wort Gottes hören", bemerkt H. Holstein14, 
•bedeutet nicht nur, daß man sich durch es verwandeln lasse, sondern auch, 
daß man bereit ist, ein Arbeiter im Reich Gottes zu werden." Und Pater 
Courel, in dieser Sache sicher ein unverdächtiger Zeuge, meint, man suche 
die •Kommunion" mit dem Willen Gottes in der Einsamkeit und im 
Schweigen der Exerzitien, •pour retrouver par lä le chemin d'une pleine 
et libre insertion dans le monde"15. - Nicht die personale Begegnung mit 
Gott im gesammelten Hören auf Seinen SOHN, nicht das Suchen und Fin- 
den Seines Willens für mein Leben machen die Exerzitien •individuali- 
stisch", sondern ein Christus solipsistischer Intimität, der ihnen oft 
gepredigt, das entstellte WORT, das in ihnen verkündigt wird, und 
auch eine Praxis von Abgeschiedenheit und Schweigen, die indiskret ist 
und geradewegs dem widersprechen kann, was man in der Schule des wah- 
ren WORTES lernt. 

III. 

Die •personale Gottesbegegnung", die K. Rahner in den Exerzitien für 
wesentlich hält, ist mit Bedacht für unser Thema dahingehend präzisiert, 
daß diese Begegnung geschieht im Hören auf die Offenbarung in Jesus 
Christus. Für das Folgende ist auch im Gedächtnis zu behalten, was über 
die •anthropozentrische" Seite dieses Hörens angedeutet wurde, daß näm- 
lich in diesem Hören nicht auf ein Wort gehört wird, das nur sozusagen 
•von außen" auf uns eingeredet würde. Gott begegnen im Hören auf Sein 
WORT heißt auch Ihm begegnen im Hören auf unser Wesensgewissen, 
unsere •Tiefe", unser •Selbst", das darüber wacht, daß wir uns in freier 
Selbstbestimmung zu dem machen, was wir sein sollen. 

14 AaO. 96. 
15 La Retraite selon les Exercices, in: Christus 1966, 35. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 275 

Wenn man die •personale Gottesbegegnung", die in den Exerzitien 
wesentlich geschehen soll, konkret so sieht, dann leuchtet beinahe von 
selbst ein, daß in diesen so verstandenen Exerzitien das Sich-Abscheiden 
vom Lärm des Alltags, das Stillewerden und Schweigen eine wesentliche 
Funktion zu erfüllen haben. Dann versteht man sehr gut, warum Ignatius 
der Meinung ist, sein Exerzitand werde in seinem Bemühen um so mehr 
vorankommen, •je mehr er sich scheidet von allen Freunden und Bekann- 
ten und von aller irdischen Sorge, indem er zum Beispiel das Haus verläßt, 
das er bewohnt hat, und sich ein anderes Haus oder Zimmer wählt, um 
daselbst so zurückgezogen als möglich zu leben"16. Man versteht das, weil 
man sieht, daß dieses Schweigen kein bloßes, sinnloses Den-Mund-Halten 
ist, sondern ein sehr beredtes, sinngezieltes Verhalten. Das Schweigen in 
den Exerzitien ent-spricht ganz einfach der Tatsache, daß ich in diesen 
Geistlichen Übungen Gott zu begegnen suche im Hören auf seine Stimme, 
die •Fleisch" geworden ist, die aber zugleich auch in der Tiefe meiner 
selbst zu mir redet und mir •Kunde bringt" von der Wahrheit meines 
Lebens. 

Es machte mich sehr verlegen, wollte mich jemand fragen: Muß man 
denn wirklich schweigen, um Gottes Stimme zu hören? Ich glaube nicht, 
daß man das Ja auf diese Frage irgendeinem andemonstrieren kann, wenn 
er es nicht selbst erfahren hat in seinem Umgang mit dem WORT, das aus 
der Heiligen Schrift und zugleich aus der Tiefe seiner selbst und aller 
Menschen und Dinge redet. Lassen Sie mich deshalb hier lediglich ein paar 
christliche Zeugen anrufen, die ich wahllos herausgreife aus einer langen 
und ununterbrochenen Tradition, die nicht nur so alt ist wie das Christen- 
tum, sondern so alt wie der homo religiosus überhaupt. 

Augustinus, Thomas, Suarez halten es für nötig, daß der mit den Ge- 
schäften der Welt befaßte Mensch sich zuzeiten wie ein Mönch in die Ein- 
samkeit und in die Stille begebe, um dort mit seinem Gott zu reden nach 
dem Beispiel Jesu in der Wüste, auf dem Berge, im ölgarten, wohin Er 
mit seinen Jüngern zu gehen •pflegte"17. Johannes vom Kreuz sagt: •Der 
himmlische Vater hat ein ewiges Wort gesprochen, Seinen Sohn. Dieses 
Wort spricht Er durch alle Ewigkeit in ewigem Schweigen. Und es ge- 
schieht im Schweigen, daß die Seele es hört"18. Pascals Wort ist bekannt, 
wonach •das Unglück des Menschen damit beginnt, daß er außerstande 
ist, mit sich allein in einem Zimmer zu bleiben"19, denn da könnte es ge- 
schehen, daß er, Einkehr haltend in der Tiefe, der •Eitelkeit" seiner Zer- 

19 Ex. spir. 20; vgl. auch die verschiedenen Direktorien des Ignatius, des P. Polanco, das 
Direktorium von 1599, cap. IV. 
17 Belege bei Suarez, Opera XVI p. 1042 f. 
18 Zit. von Girardon, Du Silence dans la Priere, in:  Christus  1956, 479. 
19 Pensees, Brunschvicg Nr. 139. 



Herbert Wutz 276 

Streuungen ansichtig würde. Kierkegaard läßt sich so vernehmen: •Der 
heutige Zustand der Welt, das ganze Leben ist krank. Wenn ich ein Arzt 
wäre und man mich fragte, was rätst du? - ich würde antworten: Schaffe 
Schweigen! Bring die Menschen zum Schweigen. Gottes Wort kann so nicht 
gehört werden"20. In die Gegenwart springend, liest man bei Thomas Mer- 
ton: •Die Worte, die von Ihm (Gott) kommen, sind voller Schweigen, und 
sie fordern uns selbst dazu auf, zu schweigen"21. •Denn es ist im Schweigen 
und nicht in der Unruhe, in der Einsamkeit und nicht in der Menge, daß 
Gott sich am liebsten dem Menschen tiefsinnig offenbart"22. Und Philipp 
Dessauer in seinem posthum herausgegebenen Buch •Meditation im christ- 
lichen Dasein"23: •Wer sich daran begeben wollte, das Geheimnis der 
Wirklichkeit Gottes verständlich zu machen, müßte scheitern. Hier gilt 
nicht Verstehen, sondern Schweigen und Erwartung". E. Roche in seinem 
schon angeführten Aufsatz: •Auf der Ebene des Religiösen begleitet das 
Schweigen beinahe jede Gebärde. Es ist die erste Geste, die das Gebet an- 
kündigt, und das Zeichen dafür, daß man in der Gegenwart Gottes steht. 
,Gott wird erkannt im Schweigen. Und weil das Schweigen uns in die 
Gegenwart Gottes versetzt, darum haben die Alten es selbst verehrt wie 
einen Gott' (Louis Lavelle)"24. Speziell für die Exerzitien sagt Courel: 
•Die Einsamkeit und das Schweigen spielen dort (nämlich in der geist- 
lichen Pädagogik' der Exerzitien, d. Vf.) eine entscheidende Rolle, denn 
das Durchbrechen der Ordnung - oder Unordnung - des Alltags ist die 
Bedingung für die Begegnung mit dem verborgenen Gott"25. •Anthropo- 
zentrisch" formuliert es G. Bernanos, der für alle diejenigen stehen mag, 
die für die Selbstwerdung des Menschen Stille fordern, Sammlung und 
Einkehr zu sich selbst: Im Schweigen und in der Einsamkeit findet man 
sich selbst, findet man die Wahrheit über sich selbst - und nur über diese 
Wahrheit findet man auch die Wahrheit der anderen26. Schließlich noch 
ein Wort von Hans Jürgen Baden, das eine Begründung andeutet für das, 
was in den vorstehenden Zeugnissen einfach konstatiert wird: •Die Kom- 
munikation, welche sich beim Hören des göttlichen Wortes zwischen Gott 
und uns ereignet, darf nicht so verstanden werden, als ständen hier zwei 
gleichberechtigte Partner nebeneinander, die sich austauschen und ein 
Gespräch im landläufigen Sinne führen; unser Beitrag zu diesem Gespräch 
kann zunächst nur das Verstummen sein"27. 
20 Zit. v. Picard, aaO. 242. 
21 Schweigen im Himmel, Wiesbaden 1957, 20. 
22 Lebendige Stille, Einsiedeln-Zürich-Köln 1959. 
23 München 1968, 60. 
24 Christus 1962,317. 
25 AaO. Christus 1966, 34. 
26 Brief an Amoroso Lima, zit. v. Roche, aaO. Christus 1962, 316. 
27 AaO. 101 f. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 211 

Das Verstummen des Menschen, wenn Gott redet, hat viele Gesichter. 
Zunächst müssen wir vor diesem Wort, um es zu hören und von ihm ver- 
wandelt zu werden, einfach deshalb verstummen, weil dieses WORT aus 
dem Großen Geheimnis kommt. Es ist das Wort Dessen, der ganz-anders 
ist als wir und der uns deshalb Ganz-anderes zu sagen hat als jedes geläu- 
fige Menschenwort. •Ein Gott wurde Mensch um der Menschen willen: 
dieses Ereignis ist so ungeheuerlich und so sehr gegen alles, was die Ver- 
nunft erfuhr und was das Auge sah, daß der Mensch mit dem Wort nicht 
darauf antworten kann. Eine Schicht von Schweigen legt sich wie von selbst 
zwischen das ungeheuerliche Ereignis und den Menschen, und in diesem 
Schweigen nähert sich der Mensch jenem Schweigen, das Gott um sich hat. 
Im Schweigen zuerst begegnen einander der Mensch und das Myste- 
rium"28. Das Wort, das in diesem Schweigen empfangen wird, überführt 
alles Reden des Menschen seiner Ahnungslosigkeit, seiner Oberflächlich- 
keit und seiner Unwahrheit. Wir sind Schwätzer vor diesem Wort, und 
darum muß unser Geschwätz verstummen, sollen wir dieses WORT ver- 
nehmen, das uns rettet. •Was Gott uns sagt, ist seine, nicht unsere Wahr- 
heit, sie wird unser erst, indem er sie uns zuspricht und schenkt, und indem 
wir uns ihr unterwerfen"29. Gott, gegenwärtig in seinem WORT, ist •vor- 
urteilslos zu nehmen und immer von neuem vor-urteilslos zu fragen. So 
wird er gefunden, und so wird seine Antwort vernommen"30. Ich muß 
mich leer machen vom Gerede der •Welt", damit diesem Wort in mir 
Raum geschaffen werde, leer von meinen vorläufigen, begrenzten, kurz- 
sichtigen Einsichten, leer von meinen ungerechten und vorurteilsvollen 
Bewertungen der Menschen und Dinge. Was ich da hören soll, kommt aus 
Gottes Wesen, und dieses ist •nicht nur für verliebte Augen, sondern an 
sich, in höchster Sachlichkeit, das Je-Neue, das Wunder, an das auch eine 
Ewigkeit lang kein Seraph und kein Heiliger sich ,gewöhnen' kann, in das 
einer vielmehr, je länger er hineinschaut, desto länger zu schauen be- 
gehrt"31. Das Überwältigende dieses WORTES aus dem Geheimnis Gottes 
fordert •das Selbstopfer des Hörenden: den Sinn des Gesagten empfängt 
allein die Demut. (.. .) Das Wort Gottes bedarf nicht unserer dialektischen 
Künste, um zur Auswirkung zu kommen, sondern des Verzichts auf die 
eigene Rede und jedes intellektuelle Räsonnement"32. Was diese, zum Teil 
überspitzten Äußerungen anzielen und umkreisen, ist das Schweigen als 
das Verstummen der Kreatur Mensch vor ihrem Schöpfer. Dieses Verstum- 

28 Picard, aaO. 238. 
29 Balthasar,   aaO. 194. 
30 Dessauer, aaO. 88. 
31 Balthasar, aaO. 20. 
32 Baden, aaO. 11. 



Herbert Wutz 278 

men redet davon, daß einer die tiefe Inadäquatheit von Schöpfer und Ge- 
schöpf erfährt; es ist das Kriterium dafür, ob einer weiß, mit wem er es zu 
tun hat im •Hören des Wortes", es enthält das Bekenntnis des Menschen 
zur Ohnmacht und Unangemessenheit seiner Worte33. Die kreatürliche 
Selbstbescheidung, der wir in diesem Schweigen Ausdruck geben, geschieht 
aber nicht nur auf der Ebene des Seins und des Erkennens, sondern auch 
auf der Ebene des Seinsollens. Im Schweigen hörend auf das Wort Gottes, 
erkennen wir und nehmen wir an, daß wir vor Gottes Heiligkeit nicht be- 
stehen können. Weil •keiner ohne Sünde ist und wer dies von sich aus- 
sagte, sich selbst betröge und außerhalb der Wahrheit Gottes stünde (1 Jo 
1,8), darum behält für jeden das Wort Gottes, das ihn begnadet, lebens- 
länglich das Aussehen eines Gerichts"34. Gott hörend erfährt der Sünder, 
der jeder von uns ist, eine •höchst erschreckende Totalrevision seiner 
Werte und vor allem auch seiner Selbstbewertungen"35. Das Wort, das wir 
da hören, ist •schärfer als ein zweischneidiges Schwert: es fährt hindurch 
bis zur Scheidung von Seele und Geist, Gelenk und Mark, und richtet die 
innersten Regungen und Gedanken des Herzens" (Hebr 4,12). Den tau- 
sendstimmigen Einspruch seines Welt-Ich zum Verstummen zwingend, 
beugt sich der rechte Hörer des Wortes unter dieses Gericht und gelangt so 
in die Wahrheit, die ihn befreit von der Selbsttäuschung. Das ist das 
Schweigen der Demut, der Unterwerfung, ohne das einer keinen Schritt 
weiterkommt im Leben aus dem Glauben, keinen Schritt weiterkommt 
auch im Bemühen der Exerzitien. Aber entsprechend dem Wort Gottes, 
das uns nur deshalb richtet, um uns zu erlösen, das uns das Eingeständnis 
der kreatürlichen Wahrheit über uns selbst nur deshalb abnötigt, damit 
wir aufgenommen werden können in das Leben dessen, der die WAHR- 
HEIT ist, ist das Schweigen, das auf dieses WORT hört, nicht nur ein 
Schweigen der kreatürlichen Demut und contritio cordis, sondern auch ein 
Schweigen der Sehnsucht und der hoffenden Erwartung. Das Wort, das 
dem Menschen sagt, daß er ein Nichts ist vor Gott, sagt ihm auch, daß er 
dazu bestimmt ist, das Leben zu haben in Fülle. Also nicht das Leben, das 
er kennt und auf das er seine irrenden Hoffnungen richtet, nicht dieses 
vorläufige, hinfällige, durch Leiden aller Art beeinträchtigte und schließ- 
lich durch den sicheren Tod einzubüßende Leben, sondern das Leben Got- 
tes selbst. Kein Menschenauge und kein Menschenohr hat vernommen und 
in keines Menschen Herz ist gedrungen, was - wie uns das Wort Gottes 
sagt - Gott denen bereitet hat, die Ihn lieben. Und so ziemt dem Menschen 
wiederum Schweigen, schweigendes Hören auf die Verheißungen aus dem 

33 Vgl. Baden, aaO. 89 f. 
34 Balthasar, aaO. 195. 
35 Balthasar, aaO. 205. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 279 

Großen Geheimnis, die das Maß all dessen überschreiten, was Menschen- 
gerede redet von Heil und Erlösung und Glück. 

In dem Maß der Mensch diesen Verheißungen des Wortes glaubt und 
alles, was zu seinem Heil dient, von dem großen Gegenüber erwartet, das 
in diesem WORT zu ihm spricht; in dem Maße er so die eigene Rede von 
Glück und Hoffnung und Freiheit abtut und begreift, was ihm Gott berei- 
tet hat in seinem SOHN, der uns zugleich davon •Kunde gebracht" hat, 
wird sein Schweigen noch einmal ein anderes Gesicht annehmen, etwas 
anderes sagen: seinen Dank, sein Lob und seine Anbetung Gottes. Schwei- 
gend ist dieses Lob und diese Anbetung, denn sie gelten einem Gott, der 
in seinem Sein, in seiner Heiligkeit und in seiner Güte unendlich größer ist 
als des Menschen Herz. Und so versagen dem, der Ihm hörend begegnet, 
noch einmal die geläufigen Worte menschlicher Verehrung. •Nur das 
Schweigen ist der Größe Gottes adäquat, nur im Schweigen vermag man 
zum Ausdruck zu bringen, in welchem Maße man Gott ehrt und lobt"36. 

Nur einige Gesichter habe ich anzudeuten versucht, die das Schweigen 
dessen annehmen kann, der dem lebendigen Gott in seinem WORT be- 
gegnet. Dieses Wort berührt uns total und umfassend. Es reicht an jede 
Stelle dessen, was der Mensch ist und erlebt. Und so hat das ihm ent-spre- 
chende Verstummen tausend Gesichter. Keine stummen Gesichter, sondern 
viel-sagende, denn •wie sollte eine Stille mehr offenbaren können, als 
wenn sie von Gott spricht, Gott in ihr spricht, auf Gott in ihr gehört 

wird"37. 

IV. 

Wenn man die personale Gottesbegegnung, die in der Konfrontation mit 
dem Wort Gottes gesucht wird, damit man im Licht dieses Wortes sich 
selbst besser erkenne und dem Willen Gottes entsprechender über sich zu 
verfügen lerne, wenn man solche Gottesbegegnung zum Wesen der igna- 
tianischen Exerzitien rechnet, so wird man, sage ich, leicht verstehen, daß 
Stille und Schweigen in diesen Exerzitien eine wesentliche Funktion zu 
erfüllen haben. Man wird sich nicht verwundern, daß Ignatius von seinem 
Exerzitanden die Bereitschaft verlangt, sich während dieser Zeit der Geist- 
lichen Übungen •zu scheiden von allen Freunden und Bekannten" des all- 
täglichen Verkehrs und •so zurückgezogen als möglich zu leben". Und man 
wird sich deshalb darüber nicht verwundern, weil man weiß, daß das 
Hören des Wortes Gottes, das uns aus der Geschichte und aus der Tiefe 

36 Baden, aaO. 103. 
37 Dessauer, aaO. 116; zu den ,Modi' des Schweigens vgl. Roche, aaO. 317 ff.; Girardon, 
,Du Silence dans la Friere', in: Christus 1956, 478 ff.; Picard, aaO. öfter. 



Herbert Wutz 280 

unser selbst zugleich an-spricht, nicht zusammen bestehen kann mit dem 
Getriebe und Gerede des Alltags. 

Was bedeutet das nun aber in der Exerzitienpraxis? Muß, wer aufgrund 
dieser Exerzitienauffassung die Bereitschaft zur Stille verlangt, wirklich 
fordern, daß - wie man sehr unqualifiziert sagt - in den Exerzitien •nicht 
geredet wird"? Ich bin der Meinung, daß mit der Überzeugung, ignatia- 
nische Exerzitien müßten eine Zeit sein, in der dem Exerzitanden zugemu- 
tet wird, sich selbst •in seiner letzten bleibenden Einsamkeit vor Gott zu 
ertragen"3«, noch gar nichts entschieden ist über im Lauf des Exerzitien- 
tages •diskret angesetzte Begegnungen mit anderen" im Gespräch. Nicht 
alles Reden ist Gerede! Unvereinbar mit dem Schweigen der Exerzitien, 
das ein hörendes Schweigen ist, ein Schweigen, das hineingehört in das 
offenbare Geheimnis Gottes, um die Wahrheit seines Lebens zu verstehen, 
unvereinbar mit diesem Schweigen ist nicht das Reden überhaupt, sondern 
das mit der Wahrheit, die hier gesucht wird, inkommensurable Alltags- 
gerede, das die verbale Kehrseite der Uneigentlichkeit ist, in der wir zu- 
meist dahinleben. Gerade diese Uneigentlichkeit wollen wir in den Exer- 
zitien - wenn wir sie in der geschilderten Weise ernst nehmen - durch- 
brechen, um wesentlichere, bessere Menschen zu werden. Deshalb halte ich 
unqualifiziertes, sich aus dem Exerzitienernst flüchtendes Gerede während 
der Exerzitienzeit auf jeden Fall für eine praktische Inkonsequenz, weil 
dem Exerzitiensinn direkt widersprechend. Aber mit diesem Sinn verein- 
bar nicht nur, sondern im Regelfall von der Eigenart des Exerzitienvoll- 
zugs selbst gefordert ist eine Rede, die ebenso notwendig wie das rechte 
Schweigen zum •Hören des Wortes" gehört. 

Daß und warum es so eine Rede, so ein Gespräch auch in den Exerzitien 
geben muß, wird sofort sichtbar, wenn man sich daran erinnert, wie das 
Wort Gottes in den Exerzitien und auch sonst vernommen wird. Vernimmt 
man es etwa •sprachlos", geradewegs aus dem •Mund Gottes" (wie es viel- 
leicht die Metapher •Wort Gottes" nahelegt)? Oder vernimmt man es 
nicht vielmehr •vermittelt" durch menschliche Rede? Nun, für das Wort 
des Gottes, den man in den ignatianischen Exerzitien sucht, ist diese Frage 
rhetorisch: das Wort des Gottes der christlichen Offenbarung wird als sol- 
ches zunächst nicht in der lautlosen Tiefe der •Seele" gehört, sondern es 
spricht einen an aus dem Zeugnis derer, die Dem begegnet sind, die Den 
erfahren haben und glauben, der Die Wahrheit ist. Die Unmittelbarkeit 
zu dem Gott, dem man in den Exerzitien in Seiner Wahrheit begegnen 
will, ist eine durch das Menschenwort vermittelte, das • Jesum treibt" (wie 
m. W. Luther gesagt hat). 

38 Karl Rahner, •Aufriß", aaO., S. 1. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 281 

Und wo ertönt heute dieses die Wahrheit Gottes vermittelnde Men- 
schenwort? Wo lebt es, wer legt es aus und verkündigt es? Ist es vielleicht 
tot, mit den Zeugen Jesu vor 2000 Jahren gestorben, so daß heute jeder, 
der sich für dieses Wort interessiert, einsam und allein nur auf dieses an- 
sonsten tote Buch der Bücher verwiesen ist? Kommt es nur in meinem ein- 
samen Lesen, das niemanden fragen kann, dem niemand antwortet, zu 
einem flüchtigen und unsicheren Verständnis? - Wieder eine rhetorische 
Frage. Denn dieses zu Jesus Christus hin vermittelnde Menschenwort lebt 
- vereinfacht gesagt - in der Kirche. Diese Kirche •ist der Bereich, in dem 
der Anspruch des Offenbarungsereignisses immer schon gehört worden ist, 
um immer neu gehört zu werden". Die Kirche •ist der Bereich, in dem die- 
ses Ereignis ständig miteinander besprochen wird, so daß ein Verständnis 
es dem anderen darreicht und es im gegenseitigen Verständnis erhellt 
wird"39. Hier, im Verständnis der Gemeinschaft seiner Gläubigen, ist das 
Menschenwort, das Jesus Christus bezeugt, lebendig, hier wird es in Frage 
und Antwort ausgelegt, hier wird es liturgisch erinnert (und auch so wie- 
derum gedeutet), hier wird dieses Wort in die konkrete Weltsituation hin- 
ein verkündet. Will ich heute, mindestens als katholischer Christ, dieses 
Wort hören und angemessen verstehen, so darf ich gar nicht in der •Ein- 
samkeit" bleiben bei meinem Bemühen, sondern ich muß, weil ich in der 
Kirche höre, auch auf die Kirche hören, damit mein Hören sich nicht ver- 
höre. Jedes ernsthafte, gewissenhafte Hören des Wortes, das die Wahr- 
heit, um die es ihm geht, vernehmen will, muß mit der Kirche im Gespräch 
stehen. 

Das, so scheint mir, ist der theologische Grundsachverhalt, von dem 
jedes Plädoyer für das Gespräch in den Exerzitien auszugehen hat, von 
dem es aber auch kontrolliert wird. Denn was allgemein für das Hören 
des Wortes in der Kirche gilt, das gilt auch für das Hören dieses Wortes 
in den Exerzitien. Freilich wird man einräumen dürfen, daß dieses Ge- 
spräch mit der Kirche, das für das rechte Hören und Verstehen der Offen- 
barungswahrheit unerläßlich ist und darum auch von ihm gefordert wird, 
daß dieses Gespräch nicht jederzeit auch als lebendige Rede von Mensch 
zu Mensch gepflegt werden muß. Die Auslegung des Wortes, die in der 
Kirche jeweils herrscht und dem Hören des einzelnen vorgegeben ist, ge- 
schieht ja nicht nur im gesprochenen Wort der •Predigt"40, sondern auch 
im gesprochenen und geschriebenen Wort des Lehramts auf allen Stufen, 
in der Exegese und Dogmatik, im Kult, im Recht der Kirche, in ihren 
Gebeten und Gebräuchen41. Insofern und in dem Maße einer überhaupt 

39 Schlier, Besinnung auf das NT S. 58. 
40 Diese hier verstanden als •das Wort, in dem die ausgelegte Schrift zu Wort kommt", 
Schlier, aaO. 61. 
41 Vgl. Schlier, aaO. 58 f. 



Herbert Wutz 282 

mit der Kirche lebt (•sentire cum Ecclesia"), ist er schon immer umgeben 
von dem Geist ihrer Auslegung des Wortes, redet die Kirche immer schon 
mit, wenn ich höre. Es ist deshalb denkbar und möglich, daß einer wirk- 
lich ganz allein Exerzitien macht, sich für einige Zeit des aktuellen kirch- 
lichen Gesprächs von Mensch zu Mensch enthält, um umso inniger in den 
schweigenden Dialog mit dem Geist der kirchlichen Verkündigung zu tre- 
ten. Aber abgesehen davon, daß man sich jederzeit und heutzutage beson- 
ders leicht darüber täuschen kann, ob man wirklich mit diesem Geist der 
Gesamtkirche im Gespräch ist und sich von ihm auch in Frage stellen läßt, 
ist es doch einfach eine harte Tatsache, daß wir für uns selbst schlechte Pre- 
diger sind. Allzuleicht predigen wir uns Jesus Christus so, wie wir Ihn 
gerne verstehen möchten, allzuleicht überhören wir, was Er uns in der 
konkret-persönlichen Situation wirklich sagen will. Diese Möglichkeit 
sollte also nur mit großer Diskretion in Anspruch genommen werden. 

Das Gewöhnliche wird sein müssen, daß ich auch in den Exerzitien und 
gerade in ihnen mich dem aktuellen Gespräch mit der Kirche stelle, dieses 
Gespräch in aktuell redender Frage und Antwort von Mensch zu Mensch 
führe. - Nun, mit wem führe ich dieses kirchliche Gespräch in den Exerzi- 
tien? Wer ist oder wer sind seine Partner? Zunächst und in der Regel ist 
dieser Partner derjenige, •qui tradit exercitia"42. Das Schweigen dessen, 
der die Exerzitien macht, ist bei Ignatius ständig begleitet vom Gespräch 
mit diesem bislang so genannten Exerzitien-Meister. Was immer man von 
diesem Titel hält, Tatsache ist, daß der Exerzitiengeber wirklich ein auto- 
risierter Meister im Verstehen des Wortes Gottes und in der Vermittlung 
des Anspruchs dieses Wortes an den einzelnen sein muß, soll er dem genü- 
gen, was Ignatius von ihm verlangt4*. Insbesondere soll er in der Lage 
sein, das, was der GEIST dem Exerzitanden sagen will, unterscheiden zu 
helfen von den vielfältigen •Einflüsterungen des bösen Feindes", also 
•Mystagogie" zu treiben, wie K. Rahner sagt, •in die religiöse Erfahrung 
des Menschen und seiner Begnadung von innen" (•Aufriß" 2). Dieses Ge- 
spräch jedes Exerzitanden mindestens mit dem Exerzitiengeber halte ich 
im Regelfall für unentbehrlich, auch für die üblichen Gruppenexerzitien. 
Denn auch diese können, um noch einmal mit K. Rahner zu reden, den 
Namen Exerzitien nur dann einigermaßen verdienen, •wenn sie doch so 
gestaltet werden, daß in ihnen eine religiöse Individualgeschichte sich 
ernsthaft ereignen kann" (•Aufriß" 2). Von daher erklärt sich die Forde- 
rung nach der kleinen Gruppe bei all denen, die die geschilderte Exerzi- 
tienauffassung vertreten und praktizieren. 

42 Vgl. dazu J. Sudbrack, Die Rolle des Exerzitiengebers, in: Geist und Leben 39 (1966) 
269 f. 
43 Vgl. z. B. Ex. spir., 2,6-10.14.15.17. 



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 283 

Dieser im Regelfall notwendige, Kirche vertretende Gesprächspartner 
muß aber keineswegs nur der Exerzitiengeber selbst sein. Statt des Ge- 
sprächs mit ihm oder neben ihm sieht z. B. schon das Direktorium von 1599 
(das doch wohl noch ignatianische Intentionen wiedergibt) vor, den Exer- 
zitanden •ad eius consolationem vel profectum" (nr. 410 und 412 nach der 
Zählung im Thesaurus Spiritualis) mit einem anderen ins Ge- 
spräch zu bringen, der ihm u. U. vertrauter ist als der Exerzitiengeber und 
dem er sich leichter zu öffnen vermag. Dabei denkt das Direktorium 
allerdings an einen •ex Nostris", also einen, der - so wird vorausgesetzt - 
ein •geistlich" erfahrener Ordensmann ist. Es ist aber nicht einzusehen, 
warum nicht auch - mutatis mutandis - ein diskret gewählter mitexerzie- 
render Freund, dem man genug Wissen und geistliches Urteil zutraut, so 
ein Gesprächspartner in den Exerzitien sein kann, neben dem oder zur Not 
auch anstatt des Exerzitiengebers, der freilich immer Bescheid wissen und 
um sein Urteil befragt werden sollte44. Reifere Exerzitanden können sich 
durch solche Einzelgespräche auf sehr fruchtbare und durchaus im Exerzi- 
tiensinn liegende Weise gegenseitig helfen. Daß z. B. bei Ehepaaren 
- nämlich dann, wenn es um die Fragen des ehelichen Zusammenlebens 
geht - der Ehepartner nicht nur ein idealer, sondern auch notwendiger 
Gesprächspartner ist, scheint einsichtig. In meiner bescheidenen Praxis 
haben sich solche •geistlichen" Gespräche zwischen den Eheleuten oft als 
die entscheidende Offenbarung der Exerzitien erwiesen. Einsam betend 
wie miteinander sprechend hat man dort erstmals oder aufs neue den 
christlichen Sinn und die wahren Probleme des ehelichen Lebens sehen 
gelernt. 

Mit diesem letzten Beispiel kommt nun schon eine Art des Exerzitien- 
gesprächs in Sicht, die von vielen als der Prototyp solcher Gespräche ange- 
sehen wird: das Gespräch einer ganzen •exerzierenden" Gruppe mitein- 
ander. Man sagt, dieses Gruppengespräch sei - zugegeben immer die Not- 
wendigkeit mitlaufender •einsamer" Meditation - nicht nur sehr hilfreich 
und empfehlenswert, sondern ein unersetzliches Mittel für jeden einzelnen 
Exerzitanden, den •Willen Gottes" zu suchen und zu finden. Das ist rich- 
tig, wenn man hinzufügt: unersetzlich insofern und in dem Maße, in dem 
der •Wille Gottes" für den einzelnen immer auch allgemeine, der Gruppe 
als solcher gemeinsame Imperative enthält. Das Maß dieser Gemeinsam- 
keit ist aber in den konkreten Fällen sehr verschieden und folglich auch 
der Grad der Notwendigkeit solchen Gruppengesprächs. Da jede perso- 
nale Entscheidung immer auch soziale Bezüge betrifft, wird man sagen 
dürfen,  daß  tatsächlich auch  das Gruppengespräch  eine unersetzliche 

44 Vgl. Directorium, aaO. nr. 410. 



Herbert Wutz 284 

Funktion für den Exerzitienvollzug besitzt, aber eben in sehr verschiede- 
nem Maß. Andererseits läßt sich der einzelne auch in einer hochgradig 
geeinten Gruppe nie vollständig auf seine Gruppenfunktion, sein persön- 
licher Imperativ nicht auf den Gruppenimperativ reduzieren, so daß auch 
dort, wo die Gemeinsamkeit der gesuchten Imperative sehr weit reichen 
sollte, ein personal-einmaliger •Rest" bleibt, der nur im Einzelgespräch 
geklärt werden kann. Das Gruppengespräch wird also selbst in diesen Fäl- 
len immer ergänzt werden müssen durch das Einzelgespräch, nicht zu 
reden vom Fall der mehr oder weniger amorphen Gruppe, die der Exerzi- 
tienleiter in der Regel vor sich hat. 

Jede mögliche Art von Exerzitiengespräch muß, um seinen Sinn und 
seine Funktion für den Exerzitienvollzug zu erfüllen, ein •geistliches" Ge- 
spräch sein, d. h. ein Gespräch, das sich mit der Wahrheit befaßt, in die 
einzudringen jeder sich auch in der •einsamen" Meditation bemüht, und 
das auf eine Art geführt wird, die diesem Bemühen um geistliche Erkennt- 
nis entspricht. Rein •sachliche" Diskussionen und Debatten erwiesen sich 
in meiner Erfahrung immer als störend für den Exerzitienvorgang. Wirk- 
lich dem Exerzitienbemühen dienende Gespräche sind ein sehr anspruchs- 
volles Unternehmen. Man empfindet ihr Gelingen, ganz besonders in der 
Gruppe, stets als geschenkt, als •gnadenhaft". Sie bedürfen eines geist- 
lichen Takts der Partner, einer großen Bereitschaft, sich in Frage stellen 
zu lassen, die alles andere als selbstverständlich sind. Was das Gruppen- 
gespräch angeht, so können die Exerzitienteilnehmer - falls die nötige 
Zeit und Bereitschaft gegeben ist - im Laufe der Exerzitien selbst einiger- 
maßen zur Gesprächsfähigkeit hingeführt werden, so daß man mindestens 
zu einem fortgeschritteneren Zeitpunkt der Exerzitien ins Gruppen- 
gespräch eintreten kann. Das Gespräch der Gruppe nicht gleich am An- 
fang, sondern erst nach einiger Zeit zu beginnen, empfiehlt sich auch des- 
halb, weil man sich einige Zeit •einhören" muß, um über die Dinge reden 
zu können, über die zu reden hier allein geboten ist. Nur das Wort, das 
aus dem hörenden Schweigen kommt, ist imstande, vom Mysterium zu 
reden45. Trotz aller beim Gruppengespräch erhöhten Risiken müssen wir 
es, so meine ich, dennoch diskret, aber entschieden versuchen, aus den oben 
angegebenen Gründen. Ein weiterer Grund ist der, daß das Gruppen- 
gespräch wertvolle Gelegenheit gibt zur unmittelbaren Einübung einer 
ganzen Reihe von wichtigsten christlichen Grundhaltungen, die eben in 
den Exerzitien besser gelernt werden sollen. Außerdem kommt dazu, was 
P. Courel mit viel Recht zu bedenken gibt: solche Gespräche lassen die 
Gemeinsamkeit im Glauben erfahren, ermöglichen also eine Erfahrung, 

Vgl. Picard, aaO. 238. 



Der Zölibat des Weltpriesters. Eine Antwort 285 

die heute •draußen", im Alltag einer säkularisierten Gesellschaft, nur sel- 
ten in dieser Dichte und Reinheit gemacht werden kann und die das christ- 
liche Engagement des einzelnen ganz erheblich beeinflußt46. 

Ich fasse zusammen: Das Schweigen in den Exerzitien des hl. Ignatius 
ist ein Schweigen, das auf die Rede Gottes hört. Da diese Rede in und 
durch die Gemeinschaft der Glaubenden in der konkreten Weltsituation 
an uns ergeht, verlangt das Hören der Exerzitien das mitbrüderliche, 
•kirchliche" Gespräch in einer unter den gegebenen Umständen möglichen 
und ihnen entsprechenden Form ebenso ursprünglich wie die stille •ein- 
same" Meditation des WORTES. Beides gehört zusammen, es ist das •Auf 
und Ab, in dem wir Menschen die eine Tiefe allein erfahren können, die 
da heißt Gott und Jesus Christus"47. 

Der Zölibat des Weltpriesters 
im heutigen Gespräch (II). Eine Antwort 
Karl Rahner SJ, Münster/München 

Sie haben mich gebeten, bei der Zusammenkunft der Seminarregenten 
etwas zur heutigen Zölibatsfrage zu sagen1. Was ich sagen kann, möge nur 
als Anstoß zu einer Diskussion unter Ihnen betrachtet werden. Schon dar- 
um, weil man in einer Stunde zu einem so schwierigen, heute brennend 
aktuellen und vielschichtigen Thema nur weniges und in etwa willkürlich 
Ausgewähltes sagen kann. Ich setze die immer zahlreicher werdende heu- 
tige Literatur (z. B. von Antweiler, Catholicus, Gerd Hamburger, Filthaut 
usw.), meinen eigenen Zölibatsbrief und die Enzyklika des Papstes vor- 
aus, möchte aber ehrlich gestehen, daß ich nicht die ganze Literatur genau 
studiert habe. Das wird nichts schaden, weil es uns ja hier auf das ge- 
schichtliche Werden des Zölibats und der Zölibatsverpflichtung in der 
Kirche nicht ankommt, und weil ich durch sehr viele Zuschriften zu meinem 
eigenen Zölibatsbrief (positiver und negativer Art) mir über die Fragen, 
die heute den Klerus bewegen, einigermaßen unterrichtet vorkomme. 

Die Frage, die heute an Sie als Seminarregenten gerichtet zu sein 
scheint, ist wohl die: Ist Ihr Kampf für den Zölibat nur noch die Erfüllung 
einer legalen Pflicht? Haben wir den Kampf schon innerlich als verloren 

4« Vgl. Courel, aaO. Christus 1966, 38 f. 
" Sudbrack, aaO. 299. 
1 Der Vortrag-wurde am 1. August 1968 auf der deutschsprachigen Regentenkonferenz in 
Chur gehalten. 




