Schweigen und Reden in den Exerzitien
des heiligen Ignatius
Herbert Wutz SJ, Miinchen

Die Verbindung von Exerzitien und Schweigen war bis vor nicht allzu-
langer Zeit ein weitgehend frag- und kommentarlos hingenommenes Fak-
tum. Kaum ein Exerzitienmeister machte den Versuch, auch nur die drei
,» Vorteile“ darzulegen, die Ignatius selbst fiir die ,,Abgeschiedenheit® an-
fithrt, in die sich der Exerzitand begeben soll'. Man kénnte diese Frag-
losigkeit darin begriindet sehen, dafl man eine bestimmte Erfahrung bei
dem als selbstverstindlich voraussetzte, der zu den Geistlichen Ubungen
kam, so dafl dariiber, wie zwischen Eingeweihten, kein Wort verloren zu
werden brauchte. In der Tat ist die Notwendigkeit des Schweigens in den
Exerzitien dem Einzelnen letztlich auch gar nicht anders einsichtig zu ma-
chen als durch Rekurs auf eine geistliche Erfahrung. Die Art und Weise
jedoch, in der die Exerzitienleiter auf dieses Schweigen als etwas Indis-
pensables driangten, legt den Verdacht nahe, dafl dessen leichthin voraus-
gesetztes Verstindnis durchaus nicht in allem das richtige war. Wie anders
hitte sonst die ,Praxis® so sehr den Eindrudk eines ,brutalen” Faktums
machen konnen, einer rigoros und pedantisch gehandhabten, also der Kri-
tik zu unterwerfenden Disziplin.

Die Wahrheit ist, dal das genuine Schweigen der Exerzitien nicht ein
einfaches Den-Mund-Halten ist, sondern ein sehr beredtes Verhalten. ,Das
Schweigen ist mehr als ein akustisches Problem®, sagt Hans Jiirgen Baden®.
»Wo das Wort aufhort, fingt zwar das Schweigen an. Aber es fangt nicht
an, weil das Wort aufhort“®. Wer dem Schweigen in den ignatianischen
Exerzitien das Wort redet, muf — wie die Redewendung andeutet — zeigen
konnen, was das Schweigen in den Exerzitien sagt. Mir scheint, dafl die
gegenwirtige Diskussion um das Schweigen in den Exerzitien nichts ande-
res will, als den Sinn dieses Schweigens wieder entdecken. Selbst wenn der
eine oder andere so redet, als mochte er dieses Schweigen ,abschaffen®, so
mochte ich meinen, daf} das, was er wirklich abschaffen will, ein sinnloses
Schweigen ist, das Regiment also einer — wie oben angedeutet — unverstan-
denen, pedantischen, indiskreten Disziplin.

1 Ex. spir. 20, Deutsche Ubersetzung von Hans Urs v. Balthasar, Einsiedeln 41962.
2 Das Schweigen, Giitersloh 1952, 99.
3 Max Picard, Die Welt des Schweigens, Ziirich 1948, 9.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des hetligen Ignatius 267

I

Man kann iiber das, was das Schweigen — und entsprechend das Reden - in
den Exerzitien bedeutet, nicht sprechen, wenn man nicht zuvor ber den
Sinn der Exerzitien im Ganzen etwas sagt. Denn was man iiber Wesen
und Funktion des Schweigens und Redens denkt, wird in jedem Fall be-
stimmt sein von dem, was man von den ignatianischen Exerzitien tiber-
haupt halt. Hier gibt es heute keinen Konsensus mehr und daher ist es not-
wendig, dafl man seine Exerzitienkonzeption in den Punkten artikuliert,
die fir unsere Frage relevant sind. Das scheint einsichtig, wird aber, wie
mir scheint, in der Diskussion nicht immer geniigend beriicksichtigt. Man
redet da oft aneinander vorbei, entweder weil man sich wirklich in den
Voraussetzungen nicht einig ist, oder weil man sich wihrend der Diskus-
sion diese Voraussetzungen — gewisse Wesensziige der Exerzitien — nicht
gegenwartig halt.

Beziiglich dieser Diskussion noch eine zweite Vorbemerkung: Ich bin
geneigt, anzunehmen, daBl es so etwas gibt wie eine ,ungeordnete An-
hinglichkeit” an Name und Sache der ,Exerzitien®. Ist es Unsicherheit,
gutgemeinte aber unsachliche Pietit oder Einfallslosigkeit, die dazu verlei-
ten, alles mogliche in sich Gute und Sinnvolle und Notwendige, das wir
seelsorglich tun und heute tun miissen, weil , die Liebe Christi uns drangt®,
mit dem Etikett ,Exerzitien wie mit einem altbewihrten Giitezeichen zu
versehen? Ich meine doch, es sollte uns heute nichts mehr notigen, die
ignatianischen Exerzitien fiir das Seelsorgsinstrument schlechthin zu hal-
ten. Sie sind ein sehr spezielles und sehr spezialisiertes Instrument. Man
darf sich durchaus fragen, ob das ,Bediirfnis“, dem sie entsprechen, heute,
in der Zeit des , Todes Gottes“, wirklich das dringlichste, ihre Methode in
jedem Fall die angemessenste ist usf. Sehr wahrscheinlich miissen wir
uns, um der neuen Seelsorgesituation so angemessen wie méglich zu be-
gegnen, noch ganz andere Dinge einfallen lassen, neue, so noch nie dage-
wesene! Ich meine, das sollte man sehen und wahr sein lassen. Und wir
sollten dementsprechend uns nicht verleiten lassen, uns fiir alles und jedes
Gute und Notwendige auf die Exerzitien zu berufen, als wiren sie das
Allheilmittel. Das ist Mythologie. Sie lebt oft auch noch bei denen, die ge-
gen die Exerzitien polemisieren. Man sollte etwa, um nur ein Beispiel aus
meiner Sicht zu geben, Jugendlichen unter 20 Jahren nicht partout ,Fxer-
zitien® geben wollen, wenn aus Erfahrung und Wissenschaft ziemlich
sicher ist, dafl diesen jungen Menschen heute in der Regel cine ,einsame®
personliche Auseinandersetzung mit Gott und sich selbst im betrachtenden
Gebet nicht zugemutet werden kann. Aber was tut man sehr oft? Anstatt
den Schluf zu ziehen, ignatianische Exerzitien kimen fiir die Jugend nicht



Herbert Wutz 268

in Frage, polemisiert man lieber gegen eine Exerzitienauffassung, die das
betrachtende Gebet fiir wesentlich halt, nur um das Gute, das man selbst
mit diesen jungen Menschen tut, auch noch ,Exerzitien® nennen zu kén-
nen. — Gewif§, wir miissen adaptieren! Aber das hat Grenzen. Grenzen,
von denen ab man sich sagen muf: es ist besser, das, was ich in dieser oder
jener Situation mit diesen oder jenen bestimmten Menschen tun muff —
mag es auch von den Exerzitien inspiriert sein —, nicht mehr selbst Exer-
zitien im ignatianischen Sinn zu nennen. Das wiirde nicht nur die Verstin-
digung erleichtern, sondern auch der Klarung und der Entwicklung einer
differenzierteren Praxis sehr niitzen.

IL

Um meine im Folgenden vorzutragende Meinung tiber Schweigen und Re-
den in den ignatianischen Exerzitien zu begrinden, ist es, wie gesagt,
nétig, einiges iiber die vorausgesetzte Exerzitienkonzeption zu sagen. Da-
bei handelt es sich keineswegs um so etwas wie eine ,erschopfende” We-
sensbestimmung dieser Exerzitien. Es brauchen lediglich die Wesensziige
dargestellt zu werden, die unter der Perspektive unseres Themas von Be-
deutung sind.

Karl Rahner schreibt in einem ,Aufrif} einer Wesensbestimmung der
Exerzitien“4, die Exerzitien mufiten deshalb ,eine Zeit der Einsamkeit
und des Gebetes® sein, weil sie die Zeit einer ,personalen Gottesbegeg-
nung® seien und ,auf Entscheidung und Wahl® abzielten. Was zunéachst
die erste Hilfte dieser Begriindung angeht, so soll durch sie (durch den
»jesuitischen Intellektualismus und Juridismus gegen Ignatius in den
letzten Jahrhunderten“ begiinstigte) Ansicht abgewehrt werden, Exerzi-
tien seien ,abstrakte Indoktrination eines theoretischen Lehrsystems samt
dessen ,praktischen’ Konsequenzen®, sie seien eine ,blofe theoretische
Einweihung in das Wesen des Christentums®, bei der sich der Exerzitand
folglich blof wie ein Zuhorer verhilt, dem von einem ,gelehrten® Exer-
zitienmeister #ber das Christentum, seine Lehre und ,Moral“, Vortrige
gehalten werden. Ich teile diese Ansicht tiber die Exerzitien vorbehaltlos.
Sie setzt sich, wenn ich recht sehe, in der deutschen Diskussion immer mehr
durch®. Ob unsere Praxis auch schon so aussieht, wie diese Uberzeugung
es forderte, ist freilich eine andere Frage.

Exerzitien als Zeit ,personaler Gottesbegegnung® ist nun aber doch
noch eine sehr vage Umschreibung des Sachverhalts. Selbst die Bezeich-

4 Vervielfaltigtes Manuskript.
8 Vgl. z. B. die Beitrige von F. Wulf und R. Silberer in: Lebendige Seelsorge 18 (1967)
228--38.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 269

nung als ,Intensivzeit® des Gebets, ,temps fort de priére“®, fordert noch
eine weitergehende Konkretisierung. Henri Holstein SJ nennt die Exer-
zitien einmal ,un temps privilégié pour entendre la Parole de Dieu™.
Diese Charakterisierung fiihrt uns so nahe wie moglich an den konkreten
Vollzug der Geistlichen Ubungen heran. Man geht ja nicht in Exerzitien,
um irgendeinem Gott irgendwie betend zu begegnen. Man geht in Exer-
zitien, um dem Gott der christlichen Offenbarung in seinem Off enbarungs-
wort zu begegnen, das — wie ich hier abgekurzt sagen darf — Jesus Christus
heifit. Natiirlich ist dieses WORT der Selbstbezeugung des einzigen und
wahren Gottes immer insgeheim am Werk, wenn ein Mensch Gott begeg-
net, gleich wo und wann und wie. Und dieses WORT Gottes ist es auch, was
jeder Mensch insgeheim sucht, wenn er sich auf die Suche nach Gott ge-
macht hat. Das weifl der Christ. Aber er wei} auch, dafl dieser Gott sein
WORT nicht nur so, gleichsam anonym zum Menschen spricht, der lhn
ebenso anonym sucht, sondern dafl das WORT dieses Gottes auch ge-
schichtlich-kategorial ertdnt und antreffbar ist und auch so den Menschen
fortwahrend anspricht in der Aktualitdt des Heiligen Geistes. Der Christ
wird was er ist dadurch, daf er sich stindig einldfit auf dieses geschicht-
liche ,Reden® Gottes in Jesus Christus, das in den Heiligen Schriften be-
zeugt, verwahrt und durch die Kirche Christi stindig verkiindet wird. Er
lebt aus dem Glauben an den Gott, dem er im Horen auf Sein WORT be-
gegnet ist und stindig neu begegnen mufl. Denn der Glaube kommt aus
dem Horen auf Christus (Rém 10, 17). Und zwar gerade nicht aus einem
Hoéren, das einmal hingehért hat und dann schon alles vernommen hitte,
sondern aus einem Hdren, das stdndig hinhoren mufl auf die Bekundung
Gottes in der Geschichte, damit der Glaube des Horenden — wie er es soll,
weil er lebendiges Leben ist — wachse ,an Erkenntnis und allem Verste-
hen“ und so der Glaubige ,durch Erfahrung“ lerne, worauf es jeweils an-
kommt im Vollzug und Fortgang seines Lebens, damit er ,lauter und ma-
kellos® sei ,flir den Tag Christi“ (Phil 1, 9-11). Als eine Intensivzeit per-
sonaler Gottesbegegnung, die in solchem Héoren auf das WORT geschieht,
hat Ignatius — belehrt durch eigene geistliche Erfahrung — seine Geist-
lichen Ubungen verstanden und sie entsprechend gestaltet.

Ich meine, man kann sich diesem Urteil kaum entziehen, wenn man be-
denkt, dafl Ignatius, beginnend mit den Betrachtungen tber das ,Reich
Christi“, also bereits mit Anfang der Zweiten Woche der Exerzitien, sei-
nen Exerzitanden nichts weiter und nichts anderes tun 148, als ,das Leben
und die Geheimnisse Christi unseres Herrn® betrachten (Ex. spir. 130), ihn

8 Vgl. E. Roche, Priére, Rupture et Silence, in: Christus 1962, 308 Anm. 1.
7 Entendre la Parole de Dieu dans les Exercices, in: Christus 1967, 80.



Herbert Wutz 270

also einfachhin, wie H. Holstein pointiert sagt, ,dem Evangelium auslie-
fert“(a.a.0.). Nachdem die Erinnerungen des Fundaments und der Ersten
Woche den Exerzitanden zur Realisierung und Annahme seiner ontisch
wie ethisch kontingenten, der schépferischen Allmacht bediirftigen Exi-
stenz bewogen und ihn so zum das Heil suchenden Horen auf Gottes ge-
schichtliches Heils-WORT allererst disponiert haben, weist Ignatius den
Exerzitanden an, sich in das Geheimnis des ,Lebens Jesu“ zu vertiefen,
um ,je mehr das menschgewordene Ewige Wort kennenzulernen®, nicht
zur Befriedigung einer Neugier, sondern um diesem WORT in und mit
seinem eigenen Leben ,besser zu dienen und nachzufolgen® (Ex. spir. 130)
und so das Heil zu gewinnen. In dieser ,,contemplatio” des Ewigen Wortes
und nicht anders soll geschehen, was Ignatius selbst als ,Zweck“ seiner
Ubungen nennt: das Suchen und Finden des gottlichen Willens fiir die
Einrichtung des eigenen Lebens (Ex. spir. 1).

Das bringt uns zur zweiten Hilfte der Rahner‘schen Begriindung. Exer-
zitien missen eine , Zeit der Einsamkeit und des Gebets* sein, sagt er, weil
sie auf ,Entscheidung und Wahl® abzielen, weil sie folglich den Exerzi-
tanden, anstatt ihn zu indoktrinieren, einfithren miissen in die Erfahrung
des individuellen Anrufs Gottes an ihn und ,seiner Begnadung von innen*
(,Aufrif” 2). ,Exerzitien sind Wahl-, Entscheidungsexerzitien, vor Gott,
auf Thn hin, in Christus und seiner Gnade, oder sie sind keine Exerzitien®,
urteilt Rahner kategorisch. Ahnlich redet F. Wulf in seinem Aufsatz
»Exerzitien in einer verdnderten Welt®. Er sagt dort: ,Exerzitien, wie
Ignatius sie gemeint hat, sind (. . .) die Begegnung des Einzelnen mit dem
lebendigen Gott, im Schweigen, in der Einsamkeit, im nnmittelbaren und
unvertretbaren Gegeniiber mit dem unausweichlichen Geheimnis seines
Lebens. In solcher Begegnung soll der Mensch zugleich vor sich selbst kom-
men, soll er mit jener Offenheit und Freiheit, die die Gnade schenkt, sei-
nen Lebensweg liberschauen und so erkennen, wo er jetzt steht. Im An-
gesicht dessen, von dem er kommt und auf den hin er ist, soll er sich mit
seinem Schicksal auseinandersetzen, seine Situation klaren, seine Moglich-
keiten und Grenzen erkunden, seine Zukunft bedenken. Dabei wird er sich,
sofern er nur die Grundbereitschaft mitbringt, sich zu stellen, als von Gott
angerufen erfahren, als einer, der von seinem Schopfer radikal und in der
Ganzheit seines Lebens eingefordert wird, der seine Berufung und damit
auch seine unablésbare Verantwortung hat. (...) Es geht um die Grund-
entscheidung fir Gott, die radikale Umkehr erfordert“®. Auch F. Wulf
verlangt dementsprechend — ganz im Sinne der Annotatio 15 der Exer-
zitien (nr. 15) — vom Exerzitienleiter, dafl er dem Exerzitanden dazu ver-

8 Lebendige Seelsorge, 18 (1967) 229 f.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 271

helfe, den geistlichen Sinn seiner Alltagserfahrung, ,die sich voni Phano-
men her nicht von der des Nicht-Glaubigen unterscheidet®, zu entdecken.
Es geht in den Exerzitien, um schlieBlich noch mit R. Silberer zu reden,
,um eine Neuorientierung des in die Welt verstrickten Ich aus der Kraft
des ,Willens Gottes‘“?, biblisch ausgedriickt darum, ,daf8 ihr gegeniiber
eurem fritheren Wandel den alten Menschen von euch tun miifit, (...) um
euch in Geist und Gesinnung zu erneuern und den neuen Menschen anzu-
ziehen, der nach Gottes Urbild in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit ge-
schaffen ist“ (Eph 4, 22-24; vgl. Kol 3, 9f.).

Wiederum sehe ich nicht, wie man was hier iiber den Exerzitienvorgang
gesagt ist grundsitzlich leugnen kann, ohne dem Begriff der Geistlichen
Ubungen eine Wirklichkeit zu unterschieben, die er bei Ignatius und de-
nen, die sich an ihn hielten, nicht meinte. Man mag solche Exerzitien fiir
iiberholt, fiir psychologisch ungesund, fiir heute unwichtig usf. halten und
in unserer Situation etwas anderes an ihre Stelle setzen wollen, gut; aber
man sollte nicht leugnen, dafl das zu den ignatianischen Exerzitien wesent-
lich gehort.

Man kénnte allerdings aus dem Vorhergehenden eine Folgerung ziehen,
die ich fiir ein Miflverstindnis hielte. Die Folgerung ndmlich, ,richtige®
Exerzitien seien nur diejenigen, in denen eine ,, Wahl*, eine Entscheidung
hinsichtlich einer ganz bestimmten Sache zu treffen sei, z. B. hinsichtlich
einer Ordens- oder Priesterberufung, einer Eheschliefung mit einem be-
stimmten Partner, der definitiven Wahl eines bestimmten Berufs usf.
Ohne das hier niher begriinden zu kénnen, bin ich — belehrt durch meine
bescheidenen Erfahrungen — gegenwirtig der Meinung, dafl die , Wahl®,
die Entscheidung, die heute in Exerzitien meist zu treffen ist, zunachst
viel mehr die christlichen ,Grundhaltungen® des Lebens betrifft als das
konkrete Einzelne im Lebensganzen. Auch K. Rahner bemerkt, daf die
echten Wahlgegenstinde bei Ignatius selbst ,meist schon offen gegeben®
waren, wihrend sie heute erst jeweils gefunden werden mifiten und ,bei
der Komplexheit eines heutigen Menschen® — und seiner Lebenssituation —
viel tiefer verborgen ligen als frither (,AufriR“ 5). Meine Erfahrung ist,
daf sich bei den meisten Exerzitanden das Handlungsfeld selbst erst ,lich-
tet“ und konturiert im Licht der allmdhlich angeeigneten ,Grundgesin-
nungen®, in die sich die — meist sehr schwach realisierte — Entscheidung
fir Gott in Jesus Christus entfalten mufl; dafl die konkreten Imperative
allererst vernehmlich und geweckt werden im Fortgang der Einiibung in
die ,,Gesinnung Christi* anhand der Betrachtungen der Offenbarungs-
mysterien. In diesen ,Geheimnissen des Lebens Jesu® findet man ja auch

® Ebd. 18 (1967) 233.



Herbert Wutz 272

gar nicht so sehrkonkrete Einzelweisungen als vielmehr Veranschaulichung
und Predigt der ,Tugenden® Jesu, wie Glaube, Hoffnung, Liebe, Gehor-
sam, Armut des Geistes, Demut, Geduld, Barmherzigkeit usf., in die
hinein sich das ,Leben der Wahrheit in Liebe“ realisiert, das ,in jeder
Hinsicht mehr und mehr Hineinwachsen in Ihn, der das Haupt ist, Chri-
stus® (vgl. Eph 4, 15). Jedes Menschenleben ist letztlich einmalig. Was
darin getan werden mufl nach dem Willen Gottes, kann man in letzter
Konkretheit von niemandem buchstiblich lernen. Was man lernen kann
und soll, sind jene Haltungen Jesu, die uns die Schriften des Neuen und
Alten Testaments veranschaulichen und lehren. Indem ich sie anziehe,
ziehe ich den Herrn an, lerne ich das Leben aus dem Heiligen Geist, ge-
schieht es, dafl nicht mehr ich lebe, sondern Christus in mir, gewinne ich
»das neue Herz®, das dann im konkreten Aktionsfeld meines Lebens ,die
Geister zu unterscheiden®, den Willen Gottes fiir mich zu finden, das von
mir geforderte Gute zu sehen und zu tun vermag.

Die bis jetzt gegebene Charakterisierung der Exerzitien, die theozen-
trisch formuliert war — Gottesbegegnung im Héren auf Gottes Wort, Su-
chen und Finden des Willens Gottes fiir das eigene Leben —, kann und
mufl man auch ,anthropozentrisch® formulieren. Indem der Mensch in der
Begegnung mit Jesus Christus den konkreten Willen Gottes fiir sein Le-
ben sucht und sich an diesen Willen verliert, geschieht es zugleich, dafl er
sein Selbst sucht und findet, sein Leben, seine Erfiillung, seinen Frieden
und sein wahres Gliick. Das ist doch wohl auch ein zuléssiger Sinn des pa-
radox klingenden Wortes Jesu bei Lukas: , Wer aber sein Leben um mei-
netwillen verliert, der wird es retten“ (9, 24). Das wunsigliche Verhaltnis
des Menschen zum Wort Gottes®, sagt Hans Urs v. Balthasar, ist ,zur nie
endenden Begliickung und Verwunderung aller Beter — immer gleichzei-
tig beides: die Einkehr in das innerste Ich und die Auskehr des Ich zum
héchsten Du. Gott ist nicht so das Du, dafl er einfach ein anderes fremdes
Ich, mir gegeniiber, wire. Er ist im Ich, aber auch iiber ihm, weil er iiber
ihm ist als das absolute Ich, darum ist er im menschlichen Ich das tiefste
Ichbegriindende, ,mir innerlicher als ich mir selbst“1%,  Die Exerzitien®,
sagt H. Holstein, ,offenbaren die fundamentale Dialektik der christlichen
Erfahrung: indem wir uns selbst kennenlernen, lernen wir den Christus
kennen, die Offenbarung Gottes, und in dem wir aufhéren, uns selbst fest-
zuhalten, entdecken wir den Sinn des Lebens und der Ereignisse, aus de-
nen dieses Leben besteht und in denen es Gestalt annimmt. Man muf sich
also verlieren, um sich zu finden, muf}, um sich zu kennen, Denjenigen ken-
nenlernen, der uns total aus uns selbst herausreifit, muf}, um den wahren
Frieden zu finden, sich einlassen auf jene radikale ,Extraversion zu Chri-
stus hin". ,Wir kennen uns selbst nicht anders als durch Jesus Christus’,



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 273

sagte Pascal“!!. Das alles ist einsichtig, sobald man ernst macht mit der
Woabhrheit der Offenbarung, dafl jeder von uns ,nach dem Bilde Gottes*
geschaffen ist, vorausbestimmt von Ewigkeit her, ,nach dem Bilde des Soh-
nes Gottes gestaltet zu werden, damit Er der Erstgeborene unter vielen
Briudern sei” (Rom 8, 29). Es kann nicht anders sein: jeder von uns lebt
sein wirkliches, wahres, sinnvolles Leben nur insofern, als er dem Vor-
Bild Christus nachlebt, der zugleich das In-Bild seines wahren Lebens ist.
Von daher enthiillt sich der Exerzitienvollzug als ein Bemiithen um ,,christ-
liche Selbstwerdung® (Silberer), als ein Individuationsbemiihen; sein Ho-
ren desWORTES als zugleich ein Héren auf das ,,Gewissen® des eigenen
Wesens. Man kann von der ganzen Exerzitienbemihung behaupten, was
Thomas Merton einmal von der Aszese der Viter des Monchstums sagte:
sie bestehe ,einfach in der Wiedergewinnung des wahren Selbst, der wah-
ren ,Natur’ des Menschen, die zur Vereinigung mit Gott erschaffen wurde.
Sie besteht in der Liuterung und Befreiung des gottlichen Abbildes im
Menschen, das unter Schichten von ,Unihnlichkeit’ verborgen ist. Unser
wahres Selbst ist der Mensch, der wir sein sollen — frei und aufrecht, ein
Abbild Gottes und Thm dhnlich“2.

Ich erinnere an diese ,anthropozentrische® Sicht des Exerzitiengesche-
hens, weil sie uns erlaubt und zugleich gebietet, alles, was wir heute aus
einer immens fortgeschrittenen Psychologie iiber den Individuationspro-
zefl des Menschen wissen, im Licht der Offenbarung zu priifen, alles ,,Gute
davon zu behalten“ (1 Thess 5,21) und fiir die Exerzitienpraxis frucht-
bar zu machen. Das Suchen und Finden des Willens Gottes im Horen auf
scin WORT ist psychologisch kongruent mit der Verpflichtung und dem
»Zug* zur Selbstwerdung, den jeder Mensch erfahrt und von dem der
Christ weif}, daf} er gnadenhafter Natur ist, weil er auf die , Vergéttli-
chung® eines jeden in Christus Jesus zielt. Ein Exerzitienleiter, der nichts
von den Gesetzlichkeiten dieses Prozesses weif, von seinen Phasen, seinen
Hemmnissen, seinen Erfordernissen, der also die psychologischen Regeln
»zur Unterscheidung der Geister® nicht kennt, wird schwerlich in der Lage
sein, eine ,Mystagogie® in die konkrete Erfahrung des gottlichen Anrufs
beim Einzelnen zu leisten, wie man sie heute allenthalben von ihm ver-
langt'. Er wird aber auch — und das ist wichtig in unserem Zusammen-
hang - schwerlich in der Lage sein, die Funktion der Stille, des Schweigens,
der Einkehr zu sich selbst in den Exerzitien angemessen zu erkennen und
ihre Praxis richtig zu gestalten.

10 Das betrachtende Gebet, Einsiedeln 1955, 18.
11 Holstein, aaQ. 95.

12 Lebendige Stille, Einsiedeln 1959, 85.

18 Vgl. Rahner, ,Aufrifl®, aa0.; Wulf, aa0. 232.



Herbert Wutz 274

Zum Abschlufl dieses grundlegenden Teils dieser Ausfithrungen noch
ganz kurz etwas, was als Entgegnung auf einen Vorwurf verstanden wer-
den kann, der den Exerzitien heute, im Zeitalter christlicher ,Welt-
offnung®, mit Vorliebe gemacht wird: sie seien egozentrisch, introvertiert,
heilsindividualistisch usf. Es ist nicht zu leugnen, Exerzitien konnen so
sein, sind es — nach unseren eigenen Erfahrungen oft gewesen. Aber miis-
sen sie so sein, weil man sie als eine Zeit der personalen Gottesbegegnung
in dem geschilderten Sinn betrachtet? Ja, kinnen sie sich tatsdchlich so
,heilsindividualistisch“ auswirken, wenn in ihnen wirklich Christus gehort
wird, der uns die Liebe zum Nachsten als die Summe und Seele aller Ge-
bote lehrt? Wenn in ihnen Christt Willen fiir das eigene Leben gesucht
und , angezogen“ wird, der nichts anderes wollte, als ,sein Leben hingeben
fiir seine Freunde“? ,Das Wort Gottes horen®, bemerkt H. Holstein*,
,bedeutet nicht nur, dafl man sich durch es verwandeln lasse, sondern auch,
dafl man bereit ist, ein Arbeiter im Reich Gottes zu werden.“ Und Pater
Courel, in dieser Sache sicher ein unverdachtiger Zeuge, meint, man suche
die ,Kommunion® mit dem Willen Gottes in der Einsamkeif und im
Schweigen der Exerzitien, ,pour retrouver par 14 le chemin d’une pleine
et libre insertion dans le monde“*, — Nicht die personale Begegnung mit
Gott im gesammelten Horen auf Seinen SOHN, nicht das Suchen und Fin-
den Seines Willens fiir mein Leben machen die Exerzitien ,individuali-
stisch“, sondern ein Christus solipsistischer Intimitdt, der ihnen oft
gepredigt, das entstellte WORT, das in ihnen verkiindigt wird, und
auch eine Praxis von Abgeschiedenheit und Schweigen, die indiskret ist
und geradewegs dem widersprechen kann, was man in der Schule des wah-

ren WORTES lernt.

III.

Die ,personale Gottesbegegnung®, die K. Rahner in den Exerzitien fiir
wesentlich hilt, ist mit Bedacht fiir unser Thema dahingehend prazisiert,
daf diese Begegnung geschieht im Horen auf die Offenbarung in Jesus
Christus. Fiir das Folgende ist auch im Gedéchtnis zu behalten, was iiber
die ,anthropozentrische” Seite dieses Horens angedeutet wurde, dafl nim-
lich in diesem Horen nicht auf ein Wort gehort wird, das nur sozusagen
»von auflen“ auf uns eingeredet wiirde. Gott begegnen im Horen auf Sein
WORT heifit auch Ihm begegnen im Horen auf unser Wesensgewissen,
unsere ,Tiefe“, unser ,Selbst“, das dariiber wacht, dafl wir uns in freier
Selbstbestimmung zu dem machen, was wir sein sollen.

M AaQ. 96.
15 I a Retraite selon les Exercices, in: Christus 1966, 35.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 275

Wenn man die ,personale Gottesbegegnung”, die in den Exerzitien
wesentlich geschehen soll, konkret so sieht, dann leuchtet beinahe von
selbst ein, dafl in diesen so verstandenen Exerzitien das Sich-Abscheiden
vom Lirm des Alltags, das Stillewerden und Schweigen eine wesentliche
Funktion zu erfillen haben. Dann versteht man sehr gut, warum Ignatius
der Meinung ist, sein Exerzitand werde in seinem Bemithen um so mehr
vorankommen, ,je mehr er sich scheidet von allen Freunden und Bekann-
ten und von aller irdischen Sorge, indem er zum Beispiel das Haus verlafit,
das er bewohnt hat, und sich ein anderes Haus oder Zimmer wallt, um
daselbst so zuriickgezogen als méglich zu leben®®. Man versteht das, weil
man sieht, dafl dieses Schweigen kein blofles, sinnloses Den-Mund-Halten
ist, sondern ein sehr beredtes, sinngezieltes Verhalten. Das Schweigen in
den Exerzitien ent-spricht ganz einfach der Tatsache, dafl ich in diesen
Geistlichen Ubungen Gott zu begegnen suche im Héren auf seine Stimme,
die ,Fleisch® geworden ist, die aber zugleich auch in der Tiefe meiner
selbst zu mir redet und mir ,Kunde bringt® von der Wahrheit meines
Lebens.

Es machte mich sehr verlegen, wollte mich jemand fragen: Mufl man
denn wirklich schweigen, um Gottes Stimme zu horen? Ich glaube nicht,
dafl man das Ja auf diese Frage irgendeinem andemonstrieren kann, wenn
er es nicht selbst erfahren hat in seinem Umgang mit dem WORT, das aus
der Heiligen Schrift und zugleich aus der Tiefe seiner selbst und aller
Menschen und Dinge redet. Lassen Sie mich deshalb hier lediglich ein paar
christliche Zeugen anrufen, die ich wahllos herausgreife aus einer langen
und ununterbrochenen Tradition, die nicht nur so alt ist wie das Christen-
tum, sondern so alt wie der homo religiosus iberhaupt.

Augustinus, Thomas, Suarez halten es fiir nétig, dafl der mit den Ge-
schiften der Welt befafite Mensch sich zuzeiten wie ein Monch in die Ein-
samkeit und in die Stille begebe, um dort mit seinem Gott zu reden nach
dem Beispiel Jesu in der Wiiste, auf dem Berge, im Olgarten, wohin Er
mit seinen Jiingern zu gehen ,pflegte“??. Johannes vom Kreuz sagt: ,Der
bimmlische Vater hat ein ewiges Wort gesprochen, Seinen Sohn. Dieses
Wort spricht Er durch alle Ewigkeit in ewigem Schweigen. Und es ge-
schieht im Schweigen, dafl die Seele es hort“*®. Pascals Wort ist bekannt,
wonach ,das Unglick des Menschen damit beginnt, dafl er auferstande
ist, mit sich allein in einem Zimmer zu bleiben“', denn da konnte es ge-
schehen, dafl er, Einkehr haltend in der Tiefe, der ,Eitelkeit® seiner Zer-

18 Ex. spir. 20; vgl. auch die verschiedenen Direktorien des Ignatius, des P. Polanco, das
Direktorium von 1599, cap. I'V.

17 Belege bei Suarez, Opera X VI p. 1042 f.

18 Zit. von Girardon, Du Silence dans la Priére, in: Christus 1956, 479.

19 Pensées, Brunschvicg Nr. 139.



Herbert Wutz 276

streuungen ansichtig wiirde. Kierkegaard lafit sich so vernehmen: ,Der
heutige Zustand der Welt, das ganze Leben ist krank. Wenn ich ein Arzt
ware und man mich fragte, was ratst du? — ich wiirde antworten: Schaffe
Schweigen! Bring die Menschen zum Schweigen. Gottes Wort kann so nicht
gehort werden . In die Gegenwart springend, liest man bei Thomas Mer-
ton: ,Die Worte, die von Ihm (Gott) kommen, sind voller Schweigen, und
sie fordern uns selbst dazu auf, zu schweigen“®. ,Denn es ist im Schweigen
und nicht in der Unruhe, in der Einsamkeit und nicht in der Menge, daf}
Gott sich am liebsten dem Menschen tiefsinnig offenbart®?%. Und Philipp
Dessauer in seinem posthum herausgegebenen Buch ,Meditation im christ-
lichen Dasein“®: ,Wer sich daran begeben wollte, das Geheimnis der
Wirklichkeit Gottes verstdndlich zu machen, miifite scheitern. Hier gilt
nicht Verstehen, sondern Schweigen und Erwartung®. E. Roche in seinem
schon angefiihrten Aufsatz: ,Auf der Ebene des Religidsen begleitet das
Schweigen beinahe jede Gebirde. Es ist die erste Geste, die das Gebet an-
kiindigt, und das Zeichen dafiir, daf man in der Gegenwart Gottes steht.
,Gott wird erkannt im Schweigen. Und weil das Schweigen uns in die
Gegenwart Gottes versetzt, darum haben die Alten es selbst verehrt wie
einen Gott' (Louis Lavelle)“®. Speziell fir die Exerzitien sagt Courel:
»,Die Einsamkeit und das Schweigen spielen dort (ndmlich in der ,geist-
lichen Padagogik‘ der Exerzitien, d. V{.) eine entscheidende Rolle, denn
das Durchbrechen der Ordnung — oder Unordnung — des Alltags ist die
Bedingung fiir die Begegnung mit dem verborgenen Gott“#. ,, Anthropo-
zentrisch“ formuliert es G. Bernanos, der fiir alle diejenigen stehen mag,
die fiir die Selbstwerdung des Menschen Stille fordern, Sammlung und
Einkehr zu sich selbst: Im Schweigen und in der Einsamkeit findet man
sich selbst, findet man die Wahrheit tiber sich selbst — und nur iiber diese
Wabhrheit findet man auch die Wahrheit der anderen®. Schliefilich noch
ein Wort von Hans Jirgen Baden, das eine Begriindung andeutet fiir das,
was in den vorstehenden Zeugnissen einfach konstatiert wird: ,,Die Kom-
munikation, welche sich beim Héren des gottlichen Wortes zwischen Gott
und uns ereignet, darf nicht so verstanden werden, als stinden hier zwei
gleichberechtigte Partner nebeneinander, die sich austauschen und ein
Gesprach im landlaufigen Sinne fithren; unser Beitrag zu diesem Gespréch
kann zunéchst nur das Verstummen sein“?.

20Ziﬁi:z:rd, aa0. 242.

2 Schweigen im Himmel, Wiesbaden 1957, 20.

2 [ebendige Stille, Einsiedeln—Ziirich-Kdln 1959,

28 Miinchen 1968, 60.

24 Christus 1962, 317.

25 AaQ. Christus 1966, 34.

26 Brief an Amoroso Lima, zit. v. Roche, aaO. Christus 1962, 316.
27 Aa0. 101 f.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 277

Das Verstummen des Menschen, wenn Gott redet, hat viele Gesichter.
Zunichst miissen wir vor diesem Wort, um es zu horen und von ihm ver-
wandelt zu werden, einfach deshalb verstummen, weil dieses WORT aus
dem Grofien Geheimnis kommt. Es ist das Wort Dessen, der ganz-anders
ist als wir und der uns deshalb Ganz-anderes zu sagen hat als jedes geldu-
fige Menschenwort. ,Ein Gott wurde Mensch um der Menschen willen:
dieses Ereignis ist so ungeheuerlich und so sehr gegen alles, was die Ver-
nunft erfuhr und was das Auge sah, dafl der Mensch mit dem Wort nicht
darauf antworten kann. Eine Schicht von Schweigen legt sich wie von selbst
zwischen das ungeheuerliche Ereignis und den Menschen, und in diesem
Schweigen nihert sich der Mensch jenem Schweigen, das Gott um sich hat.
Im Schweigen zuerst begegnen einander der Mensch und das Myste-
rium“®, Das Wort, das in diesem Schweigen empfangen wird, tiberfiihrt
alles Reden des Menschen seiner Ahnungslosigkeit, seiner Oberflachlich-
keit und seiner Unwahrheit. Wir sind Schwitzer vor diesem Wort, und
darum muf unser Geschwitz verstummen, sollen wir dieses WORT ver-
nehmen, das uns rettet. , Was Gott uns sagt, ist seine, nicht unsere Wahr-
heit, sie wird unser erst, indem er sie uns zuspricht und schenkt, und indem
wir uns ihr unterwerfen“®. Gott, gegenwirtig in seinem WORT, ist ,vor-
urteilslos zu nehmen und immer von neuem vor-urteilslos zu fragen. So
wird er gefunden, und so wird seine Antwort vernommen“®. Ich muf}
mich leer machen vom Gerede der ,Welt*, damit diesem Wort in mir
Raum geschaffen werde, leer von meinen vorlaufigen, begrenzten, kurz-
sichtigen Einsichten, leer von meinen ungerechten und vorurteilsvollen
Bewertungen der Menschen und Dinge. Was ich da héren soll, kommt aus
Gottes Wesen, und dieses ist ,,nicht nur fiir verliebte Augen, sondern an
sich, in hochster Sachlichkeit, das Je-Neue, das Wunder, an das auch eine
Ewigkeit lang kein Seraph und kein Heiliger sich ,gewéhnen’ kann, in das
einer vielmehr, je linger er hineinschaut, desto linger zu schauen be-
gehrt“st, Das Uberwiltigende dieses WORTES aus dem Geheimnis Gottes
fordert ,das Selbstopfer des Hérenden: den Sinn des Gesagten empfangt
allein die Demut. (. ..) Das Wort Gottes bedarf nicht unserer dialektischen
Kiinste, um zur Auswirkung zu kommen, sondern des Verzichts auf die
eigene Rede und jedes intellektuelle Rasonnement “%2. Was diese, zum Teil
tiberspitzten Auflerungen anzielen und umkreisen, ist das Schweigen als
das Verstummen der Kreatur Mensch vor ihrem Schopfer. Dieses Verstum-

28 Pjcard, aa0. 238.

29 Balthasar, aaO. 194,
30 Dessauer, aa0. 88.

3t Balthasar, aaO. 20.
32 Baden, aa0. 11.



Herbert Wutz 278

men redet davon, dafl einer die tiefe Inadiquatheit von Schépfer und Ge-
schopf erfahrt; es ist das Kriterium dafiir, ob einer weif, mit wem er es zu
tun hat im ,,Horen des Wortes“, es enthilt das Bekenntnis des Menschen
zur Ohnmacht und Unangemessenheit seiner Worte®, Die kreatiirliche
Selbstbescheidung, der wir in diesem Schweigen Ausdruck geben, geschieht
aber nicht nur auf der Ebene des Seins und des Erkennens, sondern auch
auf der Ebene des Seinsollens. Im Schweigen hérend auf das Wort Gottes,
erkennen wir und nehmen wir an, daf wir vor Gottes Heiligkeit nicht be-
stehen konnen. Weil ,keiner ohne Siinde ist und wer dies von sich aus-
sagte, sich selbst betroge und auferhalb der Wahrheit Gottes stiinde (1 Jo
1,8), darum behalt fiir jeden das Wort Gottes, das ihn begnadet, lebens-
langlich das Aussehen eines Gerichts“*. Gott horend erfihrt der Siinder,
der jeder von uns ist, eine ,hochst erschreckende Totalrevision seiner
Werte und vor allem auch seiner Selbstbewertungen“s. Das Wort, das wir
da héren, ist ,schirfer als ein zweischneidiges Schwert: es fiahrt hindurch
bis zur Scheidung von Seele und Geist, Gelenk und Mark, und richtet die
innersten Regungen und Gedanken des Herzens“ (Hebr 4,12). Den tau-
sendstimmigen Einspruch seines Welt-Ich zum Verstummen zwingend,
beugt sich der rechte Horer des Wortes unter dieses Gericht und gelangt so
in die Wabhrheit, die ihn befreit von der Selbsttduschung. Das ist das
Schweigen der Demut, der Unterwerfung, ohne das einer keinen Schritt
weiterkommt im Leben aus dem Glauben, keinen Schritt weiterkommt
auch im Bemihen der Exerzitien. Aber entsprechend dem Wort Gottes,
das uns nur deshalb richtet, um uns zu erlésen, das uns das Eingestindnis
der kreatiirlichen Wahrheit iiber uns selbst nur deshalb abnétigt, damit
wir aufgenommen werden konnen in das Leben dessen, der die WAHR-
HEIT ist, ist das Schweigen, das auf dieses WORT hoért, nicht nur ein
Schweigen der kreatiirlichen Demut und contritio cordis, sondern auch ein
Schweigen der Sehnsucht und der hoffenden Erwartung. Das Wort, das
dem Menschen sagt, daf§ er ein Nichts ist vor Gott, sagt ihm auch, daf} er
dazu bestimmt ist, das Leben zu haben in Fiille. Also nicht das Leben, das
er kennt und auf das er seine irrenden Hoffnungen richtet, nicht dieses
vorlaufige, hinfillige, durch Leiden aller Art beeintrachtigte und schliefi-
lich durch den sicheren Tod einzubiiffende Leben, sondern das Leben Got-
tes selbst. Kein Menschenauge und kein Menschenohr hat vernommen und
in keines Menschen Herz ist gedrungen, was — wie uns das Wort Gottes
sagt — Gott denen bereitet hat, die Ihn lieben. Und so ziemt dem Menschen
wiederum Schweigen, schweigendes Horen auf die Verheiflungen aus dem

33 Vgl. Baden, aaO. 89 f.
3% Balthasar, aaO. 195.
35 Balthasar, aaQ. 205.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 279

Groflen Geheimnis, die das Maf} all dessen iiberschreiten, was Menschen-
gerede redet von Heil und Erl6sung und Gliick.

In dem Mafl der Mensch diesen Verheiflungen des Wortes glaubt und
alles, was zu seinem Heil dient, von dem groflen Gegeniiber erwartet, das
in diesem WORT zu ihm spricht; in dem Mafle er so die eigene Rede von
Gliick und Hoffnung und Freiheit abtut und begreift, was ihm Gott berei-
tet hat in seinem SOHN, der uns zugleich davon ,Kunde gebracht® hat,
wird sein Schweigen noch einmal ein anderes Gesicht annehmen, etwas
anderes sagen: seinen Dank, sein Lob und seine Anbetung Gottes. Schwei-
gend ist dieses Lob und diese Anbetung, denn sie gelten einem Gott, der
in seinem Sein, in seiner Heiligkeit und in seiner Giite unendlich gréfier ist
als des Menschen Herz. Und so versagen dem, der Thm hérend begegnet,
noch einmal die gelaufigen Worte menschlicher Verehrung. ,Nur das
Schweigen ist der Grofie Gottes addquat, nur im Schweigen vermag man
zum Ausdruck zu bringen, in welchem Mafle man Gott ehrt und lobt*®.

Nur einige Gesichter habe ich anzudeuten versucht, die das Schweigen
dessen annehmen kann, der dem lebendigen Gott in seinem WORT be-
gegnet. Dieses Wort berithrt uns total und umfassend. Es reicht an jede
Stelle dessen, was der Mensch ist und erlebt. Und so hat das ihm ent-spre-
chende Verstummen tausend Gesichter. Keine stummen Gesichter, sondern
viel-sagende, denn ,wie sollte eine Stille mehr offenbaren konnen, als
wenn sie von Gott spricht, Gott in ihr spricht, auf Gott in ihr gehort
wird“%.

Iv.

Wenn man die personale Gottesbegegnung, die in der Konfrontation mit
dem Wort Gottes gesucht wird, damit man im Licht dieses Wortes sich
selbst besser erkenne und dem Willen Gottes entsprechender iiber sich zu
verfiigen lerne, wenn man solche Gottesbegegnung zum Wesen der igna-
tianischen Exerzitien rechnet, so wird man, sage ich, leicht verstehen, dafl
Stille und Schweigen in diesen Exerzitien eine wesentliche Funktion zu
erfiillen haben. Man wird sich nicht verwundern, daff Ignatius von seinem
Exerzitanden die Bereitschaft verlangt, sich wahrend dieser Zeit der Geist-
lichen Ubungen ,zu scheiden von allen Freunden und Bekannten® des all-
taglichen Verkehrs und ,so zuriickgezogen als moglich zu leben®. Und man
wird sich deshalb dariiber nicht verwundern, weil man weif}, dafl das
Hoéren des Wortes Gottes, das uns aus der Geschichte und aus der Tiefe

3¢ Baden, aaQ. 103.
3 Dessauer, aa0. 116; zu den ,Modi‘ des Schweigens vgl. Roche, aa0. 317 {f.; Girardon,
,Du Silence dans la Priére’, in: Christus 1956, 478 ff.; Picard, aaO. ofter.



Herbert Wutz 280

unser selbst zugleich an-spricht, nicht zusammen bestehen kann mit dem
Getriebe und Gerede des Alltags.

Was bedeutet das nun aber in der Exerzitienpraxis? Muf}, wer aufgrund
dieser Exerzitienauffassung die Bereitschaft zur Stille verlangt, wirklich
fordern, dafl — wie man sehr unqualifiziert sagt — in den Exerzitien ,nicht
geredet wird“? Ich bin der Meinung, daf8 mit der Uberzeugung, ignatia-
nische Exerzitien miiflten eine Zeit sein, in der dem Exerzitanden zugemu-
tet wird, sich selbst ,in seiner letzten bleibenden Einsamkeit vor Gott zu
ertragen“®, noch gar nichts entschieden ist itber im Lauf des Exerzitien-
tages ,diskret angesetzte Begegnungen mit anderen® im Gesprich. Nicht
alles Reden ist Gerede! Unvereinbar mit dem Schweigen der Exerzitien,
das ein hérendes Schweigen ist, ein Schweigen, das hineingehort in das
offenbare Geheimnis Gottes, um die Wahrheit seines Lebens zu verstehen,
unvereinbar mit diesem Schweigen ist nicht das Reden iiberhaupt, sondern
das mit der Wahrheit, die hier gesucht wird, inkommensurable Alltags-
gerede, das die verbale Kehrseite der Uneigentlichkeit ist, in der wir zu-
meist dahinleben. Gerade diese Uneigentlichkeit wollen wir in den Exer-
zitien — wenn wir sie in der geschilderten Weise ernst nehmen — durch-
brechen, um wesentlichere, bessere Menschen zu werden. Deshalb halte ich
unqualifiziertes, sich aus dem Exerzitienernst fliichtendes Gerede wahrend
der Exerzitienzeit auf jeden Fall fiir eine praktische Inkonsequenz, weil
dem Exerzitiensinn direkt widersprechend. Aber mit diesem Sinn verein-
bar nicht nur, sondern im Regelfall von der Eigenart des Exerzitienvoll-
zugs selbst gefordert ist eine Rede, die ebenso notwendig wie das rechte
Schweigen zum ,Horen des Wortes“ gehort.

Daf} und warum es so eine Rede, so ein Gesprich auch in den Exerzitien
geben muf}, wird sofort sichtbar, wenn man sich daran erinnert, wie das
Wort Gottes in den Exerzitien und auch sonst vernommen wird. Vernimmt
man es etwa ,sprachlos”, geradewegs aus dem ,Mund Gottes“ (wie es viel-
leicht die Metapher ,Wort Gottes“ nahelegt)? Oder vernimmt man es
nicht vielmehr ,vermittelt® durch menschliche Rede? Nun, fiir das Wort
des Gottes, den man in den ignatianischen Exerzitien sucht, ist diese Frage
rhetorisch: das Wort des Gottes der christlichen Offenbarung wird als sol-
ches zundchst nicht in der lautlosen Tiefe der ,Seele“ gehort, sondern es
spricht einen an aus dem Zeugnis derer, die Dem begegnet sind, die Den
erfahren haben und glauben, der Die Wahrheit ist. Die Unmittelbarkeit
zu dem Gott, dem man in den Exerzitien in Seiner Wahrheit begegnen
will, st eine durch das Menschenwort vermittelte, das , Jesum treibt® (wie
m. W. Luther gesagt hat).

38 Karl Rahner, ,Aufrif“, aa0., S. 1.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 281

Und wo ertont heute dieses die Wahrheit Gottes vermittelnde Men-
schenwort? Wo lebt es, wer legt es aus und verkiindigt es? Ist es vielleicht
tot, mit den Zeugen Jesu vor 2000 Jahren gestorben, so daf heute jeder,
der sich fiir dieses Wort interessiert, einsam und allein nur auf dieses an-
sonsten tote Buch der Biicher verwiesen ist? Kommt es nur in meinem ein-
samen Lesen, das niemanden fragen kann, dem niemand antwortet, zu
einem fliichtigen und unsicheren Verstindnis? — Wieder eine rhetorische
Frage. Denn dieses zu Jesus Christus hin vermittelnde Menschenwort lebt
— vereinfacht gesagt — in der Kirche. Diese Kirche ,ist der Bereich, in dem
der Anspruch des Offenbarungsereignisses immer schon gehort worden ist,
um immer neu gehort zu werden®. Die Kirche ,,ist der Bereich, in dem die-
ses Ereignis stindig miteinander besprochen wird, so daf} ein Verstindnis
es dem anderen darreicht und es im gegenseitigen Verstindnis erhellt
wird“¥®, Hier, im Verstindnis der Gemeinschaft seiner Glaubigen, ist das
Menschenwort, das Jesus Christus bezeugt, lebendig, hier wird es in Frage
und Antwort ausgelegt, hier wird es liturgisch erinnert (und auch so wie-
derum gedeutet), hier wird dieses Wort in die konkrete Weltsituation hin-
ein verkiindet. Will ich heute, mindestens als katholischer Christ, dieses
Wort horen und angemessen verstehen, so darf ich gar nicht in der ,Ein-
samkeit® bleiben bei meinem Bemiihen, sondern ich muf}, weil ich in der
Kirche hore, auch auf die Kirche horen, damit mein Horen sich nicht ver-
hore. Jedes ernsthafte, gewissenhafte Horen des Wortes, das die Wahr-
heit, um die es ihm geht, vernehmen will, muf mit der Kirche im Gesprach
stehen.

Das, so scheint mir, ist der theologische Grundsachverhalt, von dem
jedes Pliddoyer fiir das Gesprich in den Exerzitien auszugehen hat, von
dem es aber auch kontrolliert wird. Denn was allgemein fiir das Héren
des Wortes in der Kirche gilt, das gilt auch fir das Horen dieses Wortes
in den Exerzitien. Freilich wird man einraumen dirfen, dafl dieses Ge-
sprach mit der Kirche, das fiir das rechte Horen und Verstehen der Offen-
barungswahrheit unerldfilich ist und darum auch von ihm gefordert wird,
dafl dieses Gesprach nicht jederzeit auch als lebendige Rede von Mensch
zu Mensch gepflegt werden mufl. Die Auslegung des Wortes, die in der
Kirche jeweils herrscht und dem Héren des einzelnen vorgegeben ist, ge-
schieht ja nicht nur im gesprochenen Wort der ,Predigt“*, sondern auch
im gesprochenen und geschriebenen Wort des Lehramts auf allen Stufen,
in der Exegese und Dogmatik, im Kult, im Recht der Kirche, in ihren
Gebeten und Gebriauchen!. Insofern und in dem Mafle einer iiberhaupt

3 Schlier, Besinnung auf das NT S. 58.

4 Diese hier verstanden als ,das Wort, in dem die ausgelegte Schrift zu Wort kommt*,
Schlier, aa0. 61.

4 Vgl. Schlier, aa0. 58 {.



Herbert Wutz 282

mit der Kirche lebt (,sentire cum Ecclesia®), ist er schon immer umgeben
von dem Geist ihrer Auslegung des Wortes, redet die Kirche immer schon
mit, wenn ich hore. Es ist deshalb denkbar und méglich, dafl einer wirk-
lich ganz allein Exerzitien macht, sich fiir einige Zeit des aktuellen kirch-
lichen Gesprachs von Mensch zu Mensch enthilt, um umso inniger in den
schweigenden Dialog mit dem Geist der kirchlichen Verkiindigung zu tre-
ten. Aber abgesehen davon, dafl man sich jederzeit und heutzutage beson-
ders leicht dartiber tauschen kann, ob man wirklich mit diesem Geist der
Gesamtkirche im Gesprich ist und sich von ihm auch in Frage stellen 1af3t,
ist es doch einfach eine harte Tatsache, da wir fiir uns selbst schlechte Pre-
diger sind. Allzuleicht predigen wir uns Jesus Christus so, wie wir Ihn
gerne verstehen mdochten, allzuleicht tberhoren wir, was Er uns in der
konkret-persénlichen Situation wirklich sagen will. Diese Maglichkeit
sollte also nur mit grofler Diskretion in Anspruch genommen werden,

Das Gewohnliche wird sein miissen, daf} ich auch in den Exerzitien und
gerade in ihnen mich dem aktuellen Gesprich mit der Kirche stelle, dieses
Gesprich in aktuell redender Frage und Antwort von Mensch zu Mensch
fiihre. — Nun, mit wem fithre ich dieses kirchliche Gesprich in den Exerzi-
tien? Wer ist oder wer sind seine Partner? Zunachst und in der Regel ist
dieser Partner derjenige, ,qui tradit exercitia“?. Das Schweigen dessen,
der die Exerzitien macht, ist bei Ignatius stdndig begleitet vom Gesprich
mit diesem bislang so genannten Exerzitien-Meister. Was immer man von
diesem Titel halt, Tatsache ist, daf der Exerzitiengeber wirklich ein auto-
risierter Meister im Verstehen des Wortes Gottes und in der Vermittlung
des Anspruchs dieses Wortes an den einzelnen sein muf, soll er dem genti-
gen, was Ignatius von ihm verlangt®®. Insbesondere soll er in der Lage
sein, das, was der GEIST dem Exerzitanden sagen will, unterscheiden zu
helfen von den vielfiltigen ,Einfliisterungen des bésen Feindes®, also
~Mystagogie® zu treiben, wie K. Rahner sagt, ,in die religiose Erfahrung
des Menschen und seiner Begnadung von innen“ (, Aufriff“ 2). Dieses Ge-
spriach jedes Exerzitanden mindestens mit dem Exerzitiengeber halte ich
im Regelfall fiir unentbehrlich, auch fiir die tiblichen Gruppenexerzitien.
Denn auch diese konnen, um noch einmal mit K. Rahner zu reden, den
Namen Exerzitien nur dann einigermaflen verdienen, ,wenn sie doch so
gestaltet werden, dafl in ihnen eine religiose Individualgeschichte sich
ernsthaft ereignen kann® (, Aufrif“ 2). Von daher erklart sich die Forde-
rung nach der kleinen Gruppe bei all denen, die die geschilderte Exerzi-
tienauffassung vertreten und praktizieren.

4 Vgl. dazu J. Sudbrack, Die Rolle des Exerzitiengebers, in: Geist und Leben 39 (1966)
269 f.
@ Vgl. z. B. Ex. spir., 2,6-10.14.15.17.



Schweigen und Reden in den Exerzitien des heiligen Ignatius 283

Dieser im Regelfall notwendige, Kirche vertretende Gespréchspartner
muf aber keineswegs nur der Exerzitiengeber selbst sein. Statt des Ge-
sprichs mit ihm oder neben ihm sieht z. B. schon das Direktorium von 1599
(das doch wohl noch ignatianische Intentionen wiedergibt) vor, den Exer-
zitanden ,ad eius consolationem vel profectum® (nr. 410 und 412 nach der
Zihlung im Thesaurus Spiritualis) mit einem anderen ins Ge-
spréach zu bringen, der ihm u. U. vertrauter ist als der Exerzitiengeber und
dem er sich leichter zu offnen vermag. Dabei denkt das Direktorium
allerdings an einen ,ex Nostris“, also einen, der — so wird vorausgesetzt —
ein ,geistlich® erfahrener Ordensmann ist. Es ist aber nicht einzusehen,
warum nicht auch — mutatis mutandis — ein diskret gewdhlter mitexerzie-
render Freund, dem man genug Wissen und geistliches Urteil zutraut, so
ein Gesprichspartner in den Exerzitien sein kann, neben dem oder zur Not
auch anstatt des Exerzitiengebers, der freilich immer Bescheid wissen und
um sein Urteil befragt werden sollte*. Reifere Exerzitanden konnen sich
durch solche Einzelgespriche auf sehr fruchtbare und durchaus im Exerzi-
tiensinn liegende Weise gegenseitig helfen. Dafl z. B. bei Ehepaaren
— nimlich dann, wenn es um die Fragen des ehelichen Zusammenlebens
geht — der Ehepartner nicht nur ein idealer, sondern auch notwendiger
Gesprachspartner ist, scheint einsichtig. In meiner bescheidenen Praxis
haben sich solche ,geistlichen® Gespriche zwischen den Eheleuten oft als
die entscheidende Offenbarung der Exerzitien erwiesen. Einsam betend
wie miteinander sprechend hat man dort erstmals oder aufs neue den
christlichen Sinn und die wahren Probleme des ehelichen Lebens sehen
gelernt.

Mit diesem letzten Beispiel kommt nun schon eine Art des Exerzitien-
gesprachs in Sicht, die von vielen als der Prototyp solcher Gesprache ange-
sehen wird: das Gespriach einer ganzen ,exerzierenden® Gruppe mitein-
ander. Man sagt, dieses Gruppengesprich sei — zugegeben immer die Not-
wendigkeit mitlaufender ,einsamer® Meditation — nicht nur schr hilfreich
und empfehlenswert, sondern ein unersetzliches Mittel fiir jeden einzelnen
Exerzitanden, den , Willen Gottes” zu suchen und zu finden. Das ist rich-
tig, wenn man hinzufligt: unersetzlich insofern und in dem Mafle, in dem
der ,Wille Gottes“ fiir den einzelnen immer auch allgemeine, der Gruppe
als solcher gemeinsame Imperative enthilt. Das Mafl dieser Gemeinsam-
keit ist aber in den konkreten Fillen sehr verschieden und folglich auch
der Grad der Notwendigkeit solchen Gruppengesprachs. Da jede perso-
nale Entscheidung immer auch soziale Beziige betrifft, wird man sagen
diirfen, dafl tatsidchlich auch das Gruppengesprach eine unersetzliche

4 Vgl. Directorium, aaO. nr. 410.



Herbert Wutz 284

Funktion fiir den Exerzitienvollzug besitzt, aber eben in sehr verschiede-
nem Mafl. Andererseits 14t sich der einzelne auch in einer hochgradig
geeinten Gruppe nie vollstindig auf seine Gruppenfunktion, sein person-
licher Imperativ nicht auf den Gruppenimperativ reduzieren, so daff auch
dort, wo die Gemeinsamkeit der gesuchten Imperative sehr weit reichen
sollte, ein personal-einmaliger ,Rest” bleibt, der nur im Einzelgesprich
geklart werden kann. Das Gruppengesprach wird also selbst in diesen Fil-
len immer erginzt werden miissen durch das Einzelgesprich, nicht zu
reden vom Fall der mehr oder weniger amorphen Gruppe, die der Exerzi-
tienleiter in der Regel vor sich hat.

Jede magliche Art von Exerzitiengesprach mufl, um seinen Sinn und
seine Funktion fiir den Exerzitienvollzug zu erfiillen, ein ,geistliches” Ge-
sprich sein, d. h. ein Gesprach, das sich mit der Wahrheit befaflt, in die
einzudringen jeder sich auch in der ,einsamen® Meditation bemiiht, und
das auf eine Art gefithrt wird, die diesem Bemiihen um geistliche Erkennt-
nis entspricht. Rein ,sachliche“ Diskussionen und Debatten erwiesen sich
in meiner Erfahrung immer als storend fiir den Exerzitienvorgang. Wirk-
lich dem Exerzitienbemiihen dienende Gesprache sind ein sehr anspruchs-
volles Unternehmen. Man empfindet ihr Gelingen, ganz besonders in der
Gruppe, stets als geschenkt, als ,gnadenhaft“. Sie bediirfen eines geist-
lichen Takts der Partner, einer groflen Bereitschaft, sich in Frage stellen
zu lassen, die alles andere als selbstverstindlich sind. Was das Gruppen-
gesprach angeht, so konnen die Exerzitienteilnehmer — falls die notige
Zeit und Bereitschaft gegeben ist - im Laufe der Exerzitien selbst einiger-
maflen zur Gesprachsfahigkeit hingefiihrt werden, so daff man mindestens
zu einem fortgeschritteneren Zeitpunkt der Exerzitien ins Gruppen-
gesprich eintreten kann. Das Gesprach der Gruppe nicht gleich am An-
fang, sondern erst nach einiger Zeit zu beginnen, empfiehlt sich auch des-
halb, weil man sich einige Zeit ,einhoren” muff, um tiber die Dinge reden
zu kénnen, iiber die zu reden hier allein geboten ist. Nur das Wort, das
aus dem horenden Schweigen kommt, ist imstande, vom Mysterium zu
reden*. Trotz aller beim Gruppengespriach erhohten Risiken missen wir
es, so meine ich, dennoch diskret, aber entschieden versuchen, aus den oben
angegebenen Griinden. Ein weiterer Grund ist der, dafl das Gruppen-
gesprach wertvolle Gelegenheit gibt zur unmittelbaren Einibung einer
ganzen Reihe von wichtigsten christlichen Grundhaltungen, die eben in
den Exerzitien besser gelernt werden sollen. Auflerdem kommt dazu, was
P. Courel mit viel Recht zu bedenken gibt: solche Gespriche lassen die
Gemeinsamkeit im Glauben erfahren, ermoglichen also eine Erfahrung,

4 Vgl. Picard, aa0. 238.



Der Zélibat des Weltpriesters. Eine Antwort 285

die heute ,drauflen®, im Alltag einer sidkularisierten Gesellschaft, nur sel-
ten in dieser Dichte und Reinheit gemacht werden kann und die das christ-
liche Engagement des einzelnen ganz erheblich beeinflufit*s.

Ich fasse zusammen: Das Schweigen in den Exerzitien des hl. Ignatius
ist ein Schweigen, das auf die Rede Gottes hort. Da diese Rede in und
durch die Gemeinschaft der Glaubenden in der konkreten Weltsituation
an uns ergeht, verlangt das Hoéren der Exerzitien das mitbriiderliche,
,kirchliche“ Gesprach in einer unter den gegebenen Umstidnden méglichen
und ihnen entsprechenden Form ebenso urspriinglich wie die stille ,ein-
same“ Meditation des WORTES. Beides gehort zusammen, es ist das , Auf
und Ab, in dem wir Menschen die eine Tiefe allein erfahren kénnen, die
da heifit Gott und Jesus Christus“#".

Der Zslibat des Weltpriesters
im heutigen Gespréich (II). Eine Antwort
Karl Rahner SJ, Minster/Miinchen

Sie haben mich gebeten, bei der Zusammenkunft der Seminarregenten
etwas zur heutigen Zolibatsfrage zu sagen'. Was ich sagen kann, mége nur
als Anstof8 zu einer Diskussion unter Ihnen betrachtet werden. Schon dar-
um, weil man in einer Stunde zu einem so schwierigen, heute brennend
aktuellen und vielschichtigen Thema nur weniges und in etwa willkirlich
Ausgewihltes sagen kann. Ich setze die immer zahlreicher werdende heu-
tige Literatur (z. B. von Antweiler, Catholicus, Gerd Hamburger, Filthaut
usw.), meinen eigenen Zélibatsbrief und die Enzyklika des Papstes vor-
aus, mochte aber ehrlich gestehen, dafl ich nicht die ganze Literatur genau
studiert habe. Das wird nichts schaden, weil es uns ja hier auf das ge-
schichtliche Werden des Zolibats und der Zdlibatsverpflichtung in der
Kirche nicht ankommt, und weil ich durch sehr viele Zuschriften zu meinem
eigenen Zolibatsbrief (positiver und negativer Art) mir iber die Fragen,
die heute den Klerus bewegen, einigermafien unterrichtet vorkomme.

Die Frage, die heute an Sie als Seminarregenten gerichtet zu sein
scheint, ist wohl die: Ist Thr Kampf fiir den Zélibat nur noch die Erfiilllung
einer legalen Pflicht? Haben wir den Kampf schon innerlich als verloren

4 Vgl. Courel, aa0. Christus 1966, 38 {.

47 Sudbrack, aaO. 299.

t Der Vortrag wurde am 1. August 1968 auf der deutschsprachigen Regentenkonferenz in
Chur gehalten.





