Der Zélibat des Weltpriesters. Eine Antwort 285

die heute ,drauflen®, im Alltag einer sidkularisierten Gesellschaft, nur sel-
ten in dieser Dichte und Reinheit gemacht werden kann und die das christ-
liche Engagement des einzelnen ganz erheblich beeinflufit*s.

Ich fasse zusammen: Das Schweigen in den Exerzitien des hl. Ignatius
ist ein Schweigen, das auf die Rede Gottes hort. Da diese Rede in und
durch die Gemeinschaft der Glaubenden in der konkreten Weltsituation
an uns ergeht, verlangt das Hoéren der Exerzitien das mitbriiderliche,
,kirchliche“ Gesprach in einer unter den gegebenen Umstidnden méglichen
und ihnen entsprechenden Form ebenso urspriinglich wie die stille ,ein-
same“ Meditation des WORTES. Beides gehort zusammen, es ist das , Auf
und Ab, in dem wir Menschen die eine Tiefe allein erfahren kénnen, die
da heifit Gott und Jesus Christus“#".

Der Zslibat des Weltpriesters
im heutigen Gespréich (II). Eine Antwort
Karl Rahner SJ, Minster/Miinchen

Sie haben mich gebeten, bei der Zusammenkunft der Seminarregenten
etwas zur heutigen Zolibatsfrage zu sagen'. Was ich sagen kann, mége nur
als Anstof8 zu einer Diskussion unter Ihnen betrachtet werden. Schon dar-
um, weil man in einer Stunde zu einem so schwierigen, heute brennend
aktuellen und vielschichtigen Thema nur weniges und in etwa willkirlich
Ausgewihltes sagen kann. Ich setze die immer zahlreicher werdende heu-
tige Literatur (z. B. von Antweiler, Catholicus, Gerd Hamburger, Filthaut
usw.), meinen eigenen Zélibatsbrief und die Enzyklika des Papstes vor-
aus, mochte aber ehrlich gestehen, dafl ich nicht die ganze Literatur genau
studiert habe. Das wird nichts schaden, weil es uns ja hier auf das ge-
schichtliche Werden des Zolibats und der Zdlibatsverpflichtung in der
Kirche nicht ankommt, und weil ich durch sehr viele Zuschriften zu meinem
eigenen Zolibatsbrief (positiver und negativer Art) mir iber die Fragen,
die heute den Klerus bewegen, einigermafien unterrichtet vorkomme.

Die Frage, die heute an Sie als Seminarregenten gerichtet zu sein
scheint, ist wohl die: Ist Thr Kampf fiir den Zélibat nur noch die Erfiilllung
einer legalen Pflicht? Haben wir den Kampf schon innerlich als verloren

4 Vgl. Courel, aa0. Christus 1966, 38 {.

47 Sudbrack, aaO. 299.

t Der Vortrag wurde am 1. August 1968 auf der deutschsprachigen Regentenkonferenz in
Chur gehalten.



Karl Rahner 286

aufgegeben? Sind wir auch der Meinung, daf} die Entwicklung im Klerus
und unter den Theologiestudenten schon so fortgeschritten ist, daf} {iber
kurz oder lang der Damm des Gesetzes brechen wird, dafl Papst und
Bischofe einfach nicht mehr anders werden handeln konnen, als auf das
Zolibatsgesetz zu verzichten? Bei dieser Frage scheint mir letztlich alles
darauf anzukommen, daf} sie zunichst richtig gestellt und dann in einer
personlichen Entscheidung, die etwas anderes als eine kluge Kalkulation
ist, beantwortet wird. Die Frage mufl richtig gestellt werden, d. h. sie darf
nicht verkniipft werden mit einer von vornherein deféatistischen, sich klug
vorkommenden Prognose dessen, was vermutlich kommen wird. Wer nur
kampft, wenn er des Sieges sicher ist, hat schon verloren. Wer nur kdmp-
fen will, wenn er durch einen immer weltlich ausweisbaren Weg bestatigt
wird, wer meint, Gott sei von vornherein sicher bei den stirkeren Batail-
lonen, der kimpft nicht richtig. Es ist auch immer zu bedenken, ob ein Sieg
far bald oder fiir eine fernere Zukunft erwartet werden soll. Die Kirche
lebt ja heute in einer Periode des radikalen Umbruchs und des Wandels
von einer gesellschaftlich etablierten Volkskirche zu einer Kirche von weni-
gen Menschen mit einer ganz personlichen Glaubensentscheidung. Wenn
diese Kirche unter Schmerzen geboren sein wird, ist die Situation vielleicht
wieder so, daff die Zolibatsfrage in ganz anderer Weise als heute gestellt
werden wird.

1. Zum letzten Grund der heutigen Zolibatskrise

Die heutige Zolibatskrise hat sehr viele Griinde. Solche, die einfach in der
gesellschaftlichen Situation von heute liegen, solche, die aus der Mentalitat
des heutigen Menschen kommen, solche, die ihre Ursache im gewandelten
Verhiltnis des einzelnen Christen zur kirchlichen Autoritat haben, solche,
die mit dem Wesen der geschlechtsgepragten Zwischenmenschlichkeit und
des Zolibats selber zusammenhingen. Aber wenn wir uns nicht selber tdu-
schen, miissen wir sehen, daf} der letzte Grund dieser Krise in der heutigen
Glaubensnot im allgemeinen und ganzen liegt. Wir leben in einer Zeit, in
der die Wirklichkeit Gottes und des ewigen Lebens vom Menschen nur
schwer realisiert zu werden vermag. Wir leben in einer Zeit, die durch
Stichworte wie Entmythologisierung, Entsakralisierung und durch die
Tendenz charakterisiert ist, das ganze Christentum auf eine blofle Zwi-
schenmenschlichkeit zu reduzieren.

Die Griinde dieser Situation, die Weise, sie zu bestehen, die neue Ge-
stalt eines Christentums, das aus dieser Situation nicht nur eine Anfech-
tung, sondern auch das ,Rettende® erfihrt, konnen hier natiirlich nicht
dargestellt werden. Aber es leuchtet ohne weiteres ein, daf in einer solchen



Der Zélibat des Weltpriesters. Eine Antwort 287

Situation einer scheinbaren ,,Abwesenheit Gottes“ und einer scheinbaren
Unrealisierbarkeit des Verhiltnisses des Menschen zum lebendigen Gott
des ewigen Lebens der glaubende und hoffende Verzicht auf einen der
hochsten und zentralsten menschlichen, wenn auch immer weltlichen Werte
zu einem radikalen Problem wird. Natiirlich ist es auch dem Priester frii-
herer Zeiten in seinem Leben immer wieder schwer geworden, die Ent-
sagung auf die Ehe ein Leben lang durchzutragen. Natiirlich hat es
menschliche Tragodien und Ausweglosigkeiten auch frither gegeben. Aber
friher konnte dies alles eben doch unterfangen sein durch eine selbstver-
standliche Glaubigkeit gegentiber dem lebendigen Gott, umfafit sein von
dem selbstverstindlichen Glauben, einer vor Gott bestehenden heiligen
Pflicht gerecht zu werden, von der selbstverstindlichen Uberzeugung, dafl
man eine innerweltliche, gliickhafte Harmonie des Lebens doch nie wirk-
lich herstellen konne, von der tapferen Hoffnung auf das ewige Leben, in
dem allein alle tragischen Situationen, Verzichte und Entsagungen ihre
Lésung finden.

Diese frither durch eine gesellschaftliche und kirchliche Selbstverstand-
lichkeit abgestiitzte Uberzeugung ist so nicht mehr gegeben. Es ist schwer
geworden, auf innerweltlich greifbares Gliick und auf eine unmittelbar
erfahrbare menschliche Erfullung zu verzichten, die man festhalten und
verwirklichen kann, zugunsten eines ewigen Lebens, das kein Auge ge-
sehen, kein Ohr gehort und das in keines Menschen Herz gedrungen ist.
Es ist dies um so schwerer, da wir als Christen grundsdtzlich und besonders
heute nicht einfach eine eindeutige Alternative aufstellen konnen zwischen
dem Willen zu einer innerweltlichen Zukunft und menschlichen Erfiilllung
einerseits und dem Willen zum eschatologischen Heil und der in einem
gewissen Sinne verifizierbaren Hoffnung des ewigen Lebens anderseits.
Letztlich ist eben doch die Zélibatskrise eine Glaubenskrise. Das mag dem
einzelnen Priester oder Priesteramtskandidaten in dessen individuellem
Bewufitsein nicht deutlich werden, aber es ist so. Im allgemeinen wird dies
in der Zolibatsdebatte verschwiegen oder verdrangt.

Man wird in der Apologetik des Zolibats gegeniiber dem einzelnen, dem
der Zélibat zum Problem und zur Lebenskrise geworden ist, vorsichtig und
gerecht sein miissen, zumal es selbstverstindlich ist, dafl nicht die innerste
Glaubenshaltung jedweden Christen vor die Frage stellt, ob sein Glaube
auch mit dem Verzicht auf die Ehe fertig werden konne in der unbeding-
ten Hoffnung des ewigen Lebens. Aber wir dirfen doch grundsatzlich den
Zusammenhang zwischen heutiger Glaubenskrise und Zglibatskrise nicht
verschweigen. Diesen Zusammenhang deutlich zu sagen, ist unser Recht
und unsere Pflicht. Wir miissen den Priester und den Priesteramtskandi-
daten von heute fragen, wo denn eigentlich in ihrem Leben jene Entschei-



Karl Rahner 288

dungen, jene realen Vollziige gegeben sind, die ihr Leben aus dem Glau-
ben so bestimmen, da} dieses Leben selber anders wire, wenn sie nicht an
Gott und das ewige Leben glauben wiirden. Wir miissen sie fragen, ob ihr
Glaube nur ein zusatzlicher ideologischer Uberbau sei, dessen Verlust und
Abraumung ihr konkretes Leben gar nicht andern wiirde, ob sie leben, als
ob sie keine Hoffnung hétten, und sich dazu noch eine Hoffnung genehmi-
gen, die einem nicht wehtut, das Leben nicht verdndert, sondern nur ein
wenig iiberglinzt, ohne dafl es viel schaden wiirde, wenn die Hoffnung
triigerisch wire.

Natiirlich ist diese, das Leben andernde Realisation des Glaubens eine
Aufgabe, die von jedem Christen verlangt wird, mindestens in der An-
nahme tragischer Ausweglosigkeit des Lebens und in dem hoffenden Be-
stehen des Todes. Aber es kann doch kein Christenleben geben, in dem
nicht zur Einiibung des Glaubens in die Glaubenstat, die wir nicht selber
verfiigen, die uns vielmehr ungefragt zugeschickt wird, ein entschlossenes
Entgegengehen auf eine solche Situation der lebenverindernden Glau-
benstat liberflissig ware, eine Entsagung, die uns nicht abgezwungen, son-
dern von uns als Tat des freien Glaubens geleistet wird. Sieht man diesen
wesenhaften Zusammenhang zwischen Glauben an das ewige Leben und
der Entsagung im allgemeinen, die die Torheit des Kreuzes und die Hoff-
nung des ewigen Lebens erst aus einer Ideologie in eine Realitit des
Lebens verwandelt, begreift man, dafl der Priester als Zeuge und Verkiin-
der des christlichen Glaubens nicht bloff durch sein Wort, sondern durch
seine Tat diese Entsagung der Torheit des Kreuzes vorleben muff, dann
kann man den Priester und den Priesteramtskandidaten fragen, ob er
wirklich glaube und hoffe, wenn er die Ehe in einem noch verstindlichen
und humanen Lebensdrang zum indiskutablen, fixen Posten seiner Lebens-
rechnung mache, von dem aus alles iibrige kalkuliert wird. An sich mag es
tausend andere Weisen geben, in denen ein Priester diese entsagende
Glaubenstat seines Lebens realisiert, durch die allein er ein glaubwiirdiger
Zeuge des Evangeliums wird: Er mag tapfer dem Martyrium entgegen-
gehen, er mag arm leben, er mag sich zur Pllege der Aussétzigen melden,
er mag das Risiko seiner birgerlichen Existenz und sogar des Lebens im
Protest gegen gesellschaftliche Ungerechtigkeit wagen, er mag in Selbst-
losigkeit ohne Dank und Anerkennung sein Leben aufreiben. Aber die
Torheit des Kreuzes und die Hoffnung wider alle Hoffnung gehoren auch
heute und morgen erst recht zu seinem Leben und sie bedeuten mehr und
Geheimnisvolleres als jenes berufliche Engagement, das jedem Sozial-
arbeiter auch nach einem innerweltlich verniinftigen Kalkiil zugemutet
werden kann, soll er seinem Beruf gerecht werden. Sollte jemand sagen,
auch ein solcher werde schlieflich doch in das Mysterium des Kreuzes und



Der Zilibat des Welipriesters. Eine Antwort 289

des Todes Christi hineingezwungen werden, weil es in keines Menschen
Leben vermieden werden kann, dann ist nur zu sagen, dafl dadurch unsere
These nur bekriftigt wird, vorausgesetzt, dafl man begreift, daf der Christ
sich von diesem Mysterium in seinem Leben nicht nur wider alles Erwar-
ten Uberwaltigen 14ft, sondern ihm freiwillig entgegengeht, den Spatz in
der Hand (um es einmal so banal zu sagen) schon fliegen 1ifit, bevor er ihm
entweicht oder die Taube auf dem Dach der Ewigkeit schon gefangen ist.
Ist dieses Verstindnis der christlichen Entsagung als Tat der realen Ver-
anderung des menschlichen Lebens durch den Glauben und dieses Ver-
stindnis des priesterlichen Lebens als des Zeugnisses des Glaubens aber
gegeben, welcher prinzipielle Einwand gegen den Zélibat konnte dann
noch von dem Priester erhoben werden, der sich gerade zu dieser Realisa-
tion konkreter Art des Glaubens, die im Zélibat liegt, berufen weiR? Wie
konnte gesagt werden, dafl Priestertum und Zélibat, so verstanden, keine
echte innere Bezichung zueinander haben, was ja von vornherein nicht
heiflt, dafl sie von ihrem Wesen her notwendig miteinander verbunden
sein miissen.

Sehen wir und sagen wir die innere Korrespondenz von Priestertum und
Zglibat als konkrete Glaubenstat, dann ist der Zusammenhang zwischen
Glaubenskrise und Glaubenstat verstidndlich, und wir haben das Redht,
den Priester und Priesteramtskandidaten zu fragen, ob er um diesen Zu-
sammenhang weiff, ob er sich der Radikalitit des Glaubensengagements
bewuflt ist, ob die Krise des Zolibats bei ihm nicht doch davon herkomme,
daf sein Glaube nur die, wenn auch menschlich respektable Ubernahme
einer geschichtlichen Tradition ist, deren eigentliches Wesen er noch gar
nicht radikal begriffen hat.

2. Mechanismen der Apologetik fiir und gegen den Zolibat

Es ist vielleicht gut, auf einige meist unreflektierte und unausgesprochene
Mechanismen und Implikationen in der Apologetik fiir und gegen den
Zglibat aufmerksam zu machen.

a) Hoherbewertung des Zélibats aus der Abwertung der Ehe

Es gab zunichst gewifl in der Vergangenheit eine Argumentation fiir den
Zolibat, die von einer Abwertung der Ehe lebte, das Geschlechtliche tabu-
isierte, verddchtig machte und so den Verzicht auf die Ehe in einer simplifi-
zierenden Weise als das Hohere darstellte. Schon wenn man den Zélibat,
wie bis in die Enzyklika Pauls VI. hinein, als ,castitas perfecta“ qualifi-
zierte, ist eine solche verdichtige Argumentation fiir den Zolibat am
Werk, und ein gut Teil der Argumentation gegen den Zéslibat lebt von



Karl Rahner 290

einer Entlarvung dieser falschen oder kurzschliissigen Argumentation fir
ihn. Vor einer solchen miissen wir uns in acht nehmen. Wir haben eine
solche Argumentation auch gar nicht nétig. Je hoher die Ehe eingeschatzt
wird, je radikaler ihre Bedeutung fir das menschliche Leben gesehen
wird, um so radikaler kann der Sinn der glaubenden Entsagung auf sie
,um des Himmelreiches willen“ verstanden werden. Die Apologetik des
Zolibats lebt nicht von einer Abwertung der Ehe. Wir miissen aber auch
nicht so naiv und wirklichkeitsfremd sein, das zu verkennen, was Paulus
im 1. Korintherbrief niichtern feststellt, dafl ndmlich die konkrete Ehe auch
ein Hindernis sein kann fiir die volle Hingabe an den Herrn und seine
Aufgabe, die er dem stellt, der sich ihm und dem Kommen seines Reiches
verschreibt. Natiirlich kann man sich tausend Diener am Wort und tau-
send Priester denken, die in der Ehe freudiger und ungeteilter dem Herrn
und seiner Kirche dienen, als tausend andere, die ehelos bequeme klerikale
Biirokraten sind, die ihren Dienst ableisten und darin und dariiber hinaus
ihrem Egoismus verfallen sind. Aber man soll auch nicht solche Dumm-
heiten sagen, wie Gerd Hamburger schon auf der ersten Seite seines
Buches, ein Zolibatir sei unfihig, ein echter Bruder des Menschen, des in
Familie und Ehe lebenden Menschen zu werden. Solchen Torheiten wider-
spricht die schlichte Erfahrung jedes echten Priesters, der sich durch sein
Amt im Dienst der Menschen verbrauchen 1at. Wir mussen Ideal mit
Ideal, menschliche Unzuldnglichkeit mit menschlicher Unzuldnglichkeit
auf beiden Seiten niichtern vergleichen, dann braucht ein echt und ehrlich,
in religidser Glaubenshaltung gelebter Zolibat diesen Vergleich nicht zu
scheuen.

b) Die blof} verbale Respektierung der Anerkennung des Verzichts
auf die Ehe in der Schrift

Mir will scheinen, dafl sehr oft die Apologetik gegen den Zélibat mit einer
blof verbalen Respektierung der Empfehlung fiir das ehelose Leben um
Christi und Reiches Gottes willen in der Schrift gefiihrt wird. Es gibt schon
Tendenzen, diese Empfehlung in den Synoptikern und bei Paulus als
gegen den Geist Jesu selbst verstoflend zu verdéchtigen. Davon soll hier
der Kiirze halber nicht die Rede sein. Aber selbst dort, wo das Charisma
evangelischer Ehelosigkeit anerkannt wird, wenigstens verbal, scheint mir
oft wenig wirkliches Verstindnis fir diese Empfehlung gegeben zu sein.
Man respektiert sie verbal gewissermaflen im Nebensatz, um die eigene
antizélibatire Einstellung nicht von vornherein als unkirchlich und un-
christlich in Verdacht zu bringen. Hitte man aber ein wirkliches echtes und
lebendiges Verstindnis fiir dieses evangelische Charisma, miifite doch
wohl viele antiz6libatire Polemik anders ausfallen. Mifite man dann nicht



Der Zolibat des Weltpriesters. Eine Antwort 291

ehrlich bedauern, daff das Verstindnis fiir dieses Charisma abzunehmen
scheint? Mifite man dann nicht wiinschen, dafl das Priestertum und dieses
Charisma im selben Menschen realisiert werden? Wiirde man dann nicht
leichter eine innere Konvenienz dieser beiden Lebensstile entdecken?
Wiirde man dann nicht cher auf das Beispiel Pauli als auf das des verhei-
rateten Petrus hinweisen? Hatte dann nicht das Beispiel Jesu auch in die-
ser Frage ein ernsthaftes Gewicht?

c) Die praktische Vernunft der Entscheidung

Niemand kann in der Apologetik fiir den Zélibat eine absolute Wesens-
notwendigkeit der Verbindung zwischen Priestertum und Zslibat ins Feld
fihren. Das ist selbstverstdndlich, auch wenn man gegen die Ausniitzung
dieser Selbstverstindlichkeit gegen den Zslibat ernsthaft die Frage stellen
konnte, ob es nicht auch in der Geschichte der Kirche einmal frej gesetzte
Entscheidungen geben konne, die unbeschadet der fritheren Moglichkeit
einer anderen Entscheidung dann doch irreversibel sind, wie dies ja auch
sonst in der individuellen und kollektiven Geschichte des Menschen der
Fall ist. Wo zwischen mehreren Mdglichkeiten ausgewihlt wird, die alle
an sich sittlich und christlich denkbar sind, handelt es sich um eine Ent-
scheidung der praktischen Vernunft. In allen solchen Fillen kann man vom
Wesen der Sache her ins Unendliche weiter résonieren. Es gibt in solchen
Fillen wirklich richtige und gewichtige Griinde fiir und gegen eine be-
stimmte Entscheidung. Man hat aber dann nicht wirklich sach- und situa-
tionsgerecht argumentiert, wenn man gute Griinde fiir die eine oder an-
dere Entscheidung anfihrt und dann meint, man habe seine Position
schon bewiesen, wenn man sinnvolle Griinde fiir seine eigene Meinung
vorbringt. Die theoretische Vernunft, die immer dialektisch bleibt, kann
nie die eine Entscheidung als die einzig richtige liefern. Entscheidung hat
immer etwas reflex und rational Unauflésbares in sich, und sie gelingt nur
gut, wenn sie entschlossen die bleibende Problematik, die der theoreti-
schen Begriindung der Entscheidung wesentlich anhaftet, ubersteigt. Sie
darf sich kein schlechtes Gewissen suggerieren lassen, weil die theoreti-
schen Griinde nicht so hundertprozentig sein konnen, wie sie selbst es sein
mufl. Es ist selbstverstindlich, dafl auch der Zélibat wie jede menschliche
Entscheidung sonst im Leben Harten, Ausweglosigkeiten, Tragodien im
Einzelfall heraufbeschworen kann. So ist nun einmal das menschliche
Leben; und wer all das immer und in jedem Fall vermeiden will, verstrickt
sich nur noch in groflere Ausweglosigkeiten. Uberdies muf§ in unserem
Fall auch gesehen werden, dafl die Aufhebung des Zélibats in der heutigen
geistigen und gesellschaftlichen Situation durch die Priesterehen ganz neue
und hirteste Probleme hervorrufen miifite. Was wire mit den Priester-



Karl Rahner 292

ehen, die scheitern wiirden? Was ist — im Unterschied zu fritheren Zeiten
und zur gesellschaftlichen Situation im verheirateten Klerus der Ostkir-
chen — mit jenen personalen Anspriichen, die eine Frau heute mit Recht an
ihren Gatten stellt?

3. Argumente und Vorwiirfe gegen den Zolibat

Wir wollen in einem dritten Punkt auf einige Argumente und Vorwiirfe
gegen den Zolibat in sich und als kirchlich institutionalisierten fiir den
Weltpriester eingehen. Wir sind uns dabei bewufit, dafl wir uns so in eine
defensive Position begeben, die an sich fir die Sache des Zolibats ungtin-
stig ist, weil auch hier, psychologisch gesehen, der Angriff die beste Ver-
teidigung wire. Wir miissen uns auch dessen bewuft sein, dafl eine ratio-
nale Argumentation gegen die Argumente und Vorwiirfe der Zélibats-
gegner fiir sich allein die emotionalen Widerstinde gegen den Zélibat
nicht abzubauen imstande ist. Es ist auch hier so, wie wenn man jemanden,
der die schrecklichsten Erfahrungen der Grausamkeit der Menschen, der
Ausweglosigkeiten menschlicher Situationen und des Todes gemacht hat,
mit philosophischen und theologischen Griinden von der Giite Gottes und
der Ertriglichkeit des Lebens iiberzeugen will. Der Abbau solcher durch
leidvolle Erfahrungen bedingten emotionalen Widerstinde gegen den
Zolibat verlangt aufler diesen niichternen Gegenargumenten noch andere

Mittel: das Beispiel des Lebens, menschliche Hilfsbereitschaft usw.

a) Die psychologische Argumentation

Wir brauchen schon der Kiirze wegen die Argumentation gegen den Zoli-
bat von der Position der Psychologie, von einer allgemeinen Anthropolo-
gie iber die Bedeutung des Geschlechtlichen fiir die Reifung und das
Wohlsein der menschlichen Person her hier nicht zu entfalten. Das alles
darf als bekannt vorausgesetzt werden. Wenigstens theoretisch. Es ist frei-
lich nicht zu leugnen, daf in der kirchlichen Theorie und Praxis das, was in
diesen Argumentationen aus der Anthropologie beigebracht wird, sehr oft
nicht geniigend beachtet wird, daf darum in der kirchlichen Lehre und
Praxis fiir ein echt menschliches und gesundes Leben und Bestehen des
Zélibats noch viel zu tun ist, daf§ in vielen Einzelfragen, z. B. hinsichtlich
eines unbefangen menschlichen Verhiltnisses des Zolibatdrs zur Frau, ja
auch hinsichtlich sehr konkreter Moralkasuistik, noch viel aufzuarbeiten ist,
unbefangen besprochen werden miifite, obwohl es bisher in einer dngst-
lichen Scheu und Tabu-Angst umgangen wurde. Aber all das kann nichts
an der grundsitzlichen Tatsache dndern, dafl es einfach nicht wahr ist, daf}
der Zéslibat notwendig in eine menschliche Frustration und in Neurosen



Der Zélibat des Weltpriesters. Eine Antwort 293

fiihrt, wenn er von einem dazu Fihigen und Berufenen gelebt wird. Es
wird gewi} auf einen zentralen menschlichen Wert, auf die Ehe, im Zoli-
bat verzichtet, und eine letzte Rechtfertigung dafiir, wo der Zélibat nicht
einfach als bitteres Schicksal erlitten, sondern frei gewahlt wird, ist gewifl
nur innerhalb des Glaubens an die Gnade, an die evangelische Empfeh-
lung des Zolibats und an das ewige Leben moglich, das alle menschliche
innerweltliche Erfiilllung iiberholt. Es ist auch selbstverstindlich, dafl der
Zolibat nur dort nicht in Verdringungsneurosen, in Ersatzhandlungen
und -haltungen fithrt, wo er wirklich ernsthaft als Verzicht gelebt wird,
der etwas anderes ist als eine sich richende Verdrdngung. Es ist z. B. von
Albert Gorres oder Marc Oraison, also von wirklich berufenen Fachleuten,
die echte, menschlich gesunde Moglichkeit des Zolibats ausdriicklich fest-
gestellt worden. Immer nur natiirlich unter den eben angedeuteten Vor-
aussetzungen. Und es sei noch einmal betont, da wir, um den Zélibat in
echt menschlicher, den Menschen nicht frustrierender Weise zu leben, viel
mehr der Weisung und Hilfe bediirften, als sie iiblicherweise gegeben sind.
Es wird gewifl noch viel zu viel mit angsthafter Verdringung gearbeitet,
es wird noch viel zu wenig unbefangen gesehen, dafl auch der um des Him-
melreiches willen zdlibatire Mensch ein Mann und eine Frau bleibt, dafl
auch solche Menschen einander als verschieden geschlechtsgeprigte Men-
schen begegnen, begegnen miissen und diirfen. Aber all das darf uns nicht
hindern, uns mutig und selbstbewuf}t dagegen zu wehren, dafl uns mit
einer falschen oder den Menschen verkiirzenden naturalistischen Anthro-
pologie ein schlechtes Gewissen infiltriert wird, wir seien frustrierte oder
verkrampfte, Tabus fiirchtende Menschen oder gar Homosexuelle. Wir
kennen uns als geschlechtsgeprigte Wesen, wir erkennen den hohen Wert
der Ehe, wir sehen auch ehrlich all die Fragwiirdigkeiten und Bedrohthei-
ten der konkreten Ehe durch die Schuld, wir flichen die Ehe aber nicht dar-
um und aus Lebensangst, sondern wir entsagen ihr, weil dies méglich ist,
weil auch darin ein positives Verhiltnis zur eigenen und fremden Ge-
schlechtlichkeit gelegt werden kann, weil sich darin die Tat des Glaubens
konkret realisieren kann, weil darin cine Freiheit des ungeteilten Dienstes
fiir die Menschen nach dem Zeugnis des Evangeliums gegeben ist, weil
aus verschiedenen Griinden eben doch eine innere Konvergenz zwischen
Zolibat und priesterlichem Beruf besteht.

b) Praktische Bedenken

Solche praktischen Bedenken werden gerade im Blick auf den Weltpriester,
der nicht in einer religiosen Gemeinschaft leben kann, immer wieder her-
vorgehoben, gerade in heutiger Zeit als dringend empfunden, und sie
diirfen gewif nicht bagatellisiert werden. Auch der normale Weltpriester,



Karl Rahner 294

dem ein Dauerheroismus nicht indiskret zugemutet werden darf, braucht
einen Ort der Geborgenheit, der ihn in den Sorgen des banalen Alltags
entlastet. So etwas ist gerade heute fiir den Zslibatir schwer zu schaffen.
Wo findet er heute eine ,Haushilterin“, die mehr ist, weil sie mehr sein
sollte, als ein blofies Dienstmidchen von primitiver Mentalitat? Wie ist
dies heute schon finanziell zu bewerkstelligen? Solche und dhnliche Fragen
missen ernstgenommen werden. Aber wenn wir einkalkulieren, daff das
Leben immer wieder und unvermeidlich, wie immer man es anstellt,
schwierige, ja tragische Situationen schafft, fiir die es keine Patentlésungen
gibt, dann darf man sagen, dafl im grofien und ganzen solche praktischen
Schwierigkeiten des Alltags bei gutem Willen auch ohne Verzicht auf den
Zslibat in einer menschlich guten Weise gelost werden kénnen. Wenn in
diesem Zusammenhang auf ein gemeinsames Leben mehrerer Priester als
auf eine Méglichkeit hingewiesen wird, dann darf so etwas nicht als bil-
liger Trost oder Utopie von vornherein abgelehnt werden. Es spricht nicht
weniges dafiir, dal die Entwicklung der Seelsorge auf einen Punkt hin
tendiert, an dem in der Zukunft einzeln und einsam als Ortspfarrer
lebende Priester der Vergangenheit angehoren, grofiere Seelsorgsbezirke
von einem Ort aus in einer Teamarbeit mehrerer und funktionell speziali-
sierter Priester betreut werden. Von daher hat wohl in Zukunft ein ge-

meinsames Leben von Weltpriestern eine groflere Chance, als es heute
der Fall zu sein scheint.

¢) Das Argument des legalisierten Zwangs und der rechtlichen
Institutionalisierung des Zolibats

Damit kommen wir wohl zu dem zentralsten Argument gegen den Zélibat
des Weltpriesters. Man sagt, dafl es zwar das Charisma des religiosen
Verzichtes auf die Ehe nach dem Zeugnis des Evangeliums geben maoge,
daf} es aber eben dem Sinn eines freien Charismas individueller, vor Gott
zu verantwortender Ehelosigkeit widerspreche, wenn es mit dem Priester-
beruf verkoppelt und zu einer von der Kirche urgierten und durch recht-
liche Sanktionen iiberwachten Pflicht gemacht werde. Ja, so etwas wider-
spreche sogar dem unverduflerlichen Recht des Einzelnen auf die Ehe.
Wir lassen einstweilen bei der Erwidgung dieses Arguments den eigens
zu besprechenden Einwand beiseite, es gébe die echte gottliche Berufung
und Fignung zur priesterlichen Seelsorge, die nicht unméglich gemacht
werden diirfe, auch wenn im selben Menschen Berufung und Charisma
zum Zolibat nicht gegeben sind. Davon einstweilen also abgesehen, ist zu
dem eben freilich nur sehr kurz skizzierten Argument folgendes zu sagen:
Zundchst einmal mufl man entschieden und eindeutig daran festhalten,
daf Priestertum und Ordination keinen Rechtsanspruch beinhalten, den ein



Der Zolibat des Weltpriesters. Eine Antwort 295

Einzelner als ihm von vornherein eigen der Kirche gegeniiber geltend ma-
chen konnte. Gibt es diesen Anspruch nicht, dann kann die Kirche eben
nun einmal das Amt und die Vollmacht eines Priesters dem nach freiem
Ermessen iibertragen, den sie selbst auswéhlt. Und sie kann diese Aus-
wahl von Bedingungen abhiingig machen (vorausgesetzt natiirlich, daf sie
auch so die nétige Zahl von Priestern findet), die in sich sinnvoll sind und
eine echte, wenn auch nicht notwendige Beziehung zum Priestertum haben.
Sie kann also grundsitzlich, ohne Verletzung eines Rechtes bei einem Be-
werber, erkliren, daf} sie nur dem die priesterliche Aufgabe und Funktion
iibertragen wolle, der in sich das Charisma des Zélibats erkennt und vor
der Kirche bezeugt, dafl er in freiem, personlichem Entschlufl den Zolibat
auf sich nimmt und in seinem Leben durchzutragen entschlossen ist. Wenn
man sagt, die meisten Weltpriesterkandidaten wiirden den Zo6libat nur
auf sich nehmen als eine in sich nicht gewollte, blofl durch die Kirche ver-
fugte, widerwillig ertragene Bedingung des allein positiv gewollten Prie-
stertums, so ist erstens dazu zu sagen, dafl nach einer ganz simplen mensch-
lichen Psychologie gegenseitig sich bedingender Motivationen ein bestimm-
tes Motiv auch dann noch echt gewahlt und realisiert werden kann, wenn
es selber durch ein urspriinglicheres Motiv hervorgerufen worden ist. Es
ist zweitens zu fragen, ob es wirklich wahr ist, da auch schon von Anfang
an der Zolibat nur als eine widerwillig in Kauf genommene Bedingung bei
der Mehrzah] der Priesteramtskandidaten betrachtet und hingenommen
worden sei oder ob das erst eine spitere Selbstinterpretation nach einer
ungliiklich verlaufenen personalen Weiterentwicklung des Priesters ist,
die nicht kommen muflte. Und es ist drittens niichtern zu sagen, dafl je-
mand sich nicht weihen lassen darf, der den Zdlibat wirklich nur als eine
ihm von aufen durch die Kirche aufgezwungene Bedingung fiir sein Prie-
stertum betrachtet, zu der er kein inneres positives Verhiltnis finden kann.

Wir miissen aber noch weiter das Argument einer legalistischen Zwangs-
auflage des Zolibats betrachten. Ihm gegeniiber ist zu sagen, daf} es nicht
wahr ist, dafl in der Kirche ein von Gott gegebenes personliches Charisma
keine Wirklichkeit in der Uffentlichkeit der Kirche und in einem sakralen
Redchtsbereich der Kirche sein kénne. Diese ganze Argumentation gegen die
Institutionalisierung des charismatischen Zlibats geht von einer Ekklesio-
logie aus, die das Institutionelle an der Kirche nach dem Modell einer pro-
fanen Gesellschaft interpretiert, und so zur Meinung kommt, alles Insti-
tutionelle in der Kirche miisse so gestaltet sein, dafl es von existentiellem
Entschluf}, von Gnade und Charisma frei sei und umgekehrt, das Charis-
matische von allem Richtlinien und Institutionellen in der Kirche frei ge-
halten werden miisse. Das ist aber ein ekklesiologischer Irrtum, der das
geheimnisvolle Wesen der Kirche verkennt. Sie selber ist gerade in ihrer



Karl Rahner 296

gesellschaftlichen Greifbarkeit, in den eine rechtliche Dimension implizie-
renden Sakramenten, in ihrem auch eine sakralrechtliche Ordnung besit-
zenden Leben die inkarnatorische Erscheinung der Gnade, charismatischer
Heiligkeit und personlicher Glaubensentscheidung. So hat sie sich von An-
fang an verstanden. Sie hat das freie charismatische Wehen des Geistes
immer selber auch in eine Ordnung gefafit und diese Ordnung selbst noch
cinmal als die Leibhaftigkeit ihres Geistes betrachtet; sie hat ihre Ordnung
nie gesehen als das von auflen Kommende, das geistfremd das Pneumati-
sche in ihr vergewaltigt. So sehr die Kirche weif}, daf§ das Gesetz - ob gbtt-
liches oder unmittelbar menschliches ist gleichgiiltig — nur dann nicht der
Stachel der Siinde, der Unfreiheit und des Todes wird, wenn es von innen
her durch die Gnade Gottes in der Freiheit der Kinder Gottes erfiillt wird,
so hat die Kirche doch immer auch gewuflt, dafl dieses Gesetz in ihrem
Munde fordernd an den Menschen herantreten diirfe, um die Kraft des
Geistes, die Gott dem Menschen anbietet, anzurufen, damit er von daher
das Gesetz erfiille und aufhebe in die Freiheit eines inneren Miissens und
Kénnens; sie hat immer gewuBt, dafl eben diese Kraft des Geistes als ge-
hoffte und in Hoffnung als gegeben vorausgesetzte zur Erscheinung komme
in ihrem leibhaftigen Leben, das auch eine rechtliche Struktur hat. Leugnet
man dies, dann miifite auch konsequent bestritten werden, dafl die Kirche
das charismatische Leben derer in eine rechtliche Ordnung fassen diirfe,
die in der heutigen Terminologie Ordensleute genannt werden.

Man kann ruhig zugeben, daf} in der Verfafitheit des weltpriesterlichen
Lebens ein Moment jener sakralrechtlichen aber gerade so pneumatischen
Lebensweise in der Uffentlichkeit der Kirche gegeben ist, wie sie eigent-
lich von Anfang an und anerkanntermafien im Ordensleben und heute
besonders auch im Leben der Mitglieder von Sikularinstituten gelebt wird.
Dieses Moment im weltpriesterlichen Leben ist zwar darin nicht notwen-
dig gegeben. Wer aber prinzipiell leugnen wiirde, dafl es darin gegeben
sein konne und diirfe, miifite auch die sakralrechtliche Ordnung des ehe-
losen, armen und gehorsamen Lebens in der Kirche grundsitzlich bestrei-
ten, er wiirde aber dann die Kirche gegen ihr wahres Wesen zerfillen in
eine im letzten profane Gesellschaft, in die sichtbare Kirche einer blofen
Religionsorganisation einerseits, und in die schlechthin unsichtbare Kirche
des Geistes und der Gnade anderseits. Aber beides hat eben in der in-
karnatorischen Kirche Christi eine unlésbare, eschatologisch durch Gottes
Gnade gewahrleistete Einheit gefunden, so daf§ das Pneumatische in der
sichtbaren Kirche eine institutionelle Greifbarkeit finden mufl, die die ge-
schichtlich erfahrene Konkretheit der Kirche zum Zeugnis und zur Erschei-
nung des Geistes macht, der ihr unwiderruflich zugesagt ist. Geist und in-
neres Dringen einerseits und Buchstabe und Gesetz anderseits lassen



Der Zélibat des Weltpriesters. Eine Antwort 297

sich wahrend der Pilgerschaft der Kirche nie zu einer seligen Harmonie in
Deckung bringen, diese oft tragische Unterschiedenheit kann aber auch
nicht dadurch iberwunden werden, daf man beides einfach auseinander-
reifit. Die Kirche und letztlich nur sie kann den Mut haben zu sagen: du
sollst, weil sie in Gottes Sendung sagen kann: du kannst, denn du hast
dazu in meiner gesellschaftlich verfafiten Gemeinschaft des Geistes die
Gnade. Dies kann und darf sie auch tun hinsichtlich des Zolibats denen ge-
geniiber, die sich vor ihr zum Charisma der Jungfraulichkeit bekannt ha-
ben. Damit ist sowenig wie bei jedem anderen ,Du sollst und du kannst®
der Kirche in einer konkreten Situation eines Menschen notwendig impli-
ziert, daf} dieses ,Du kannst” mit einer absoluten Sicherheit und Wahrheit
gesagt ist, da die Kirche einerseits ein letztes Urteil iiber den konkreten
Menschen nicht fillen kann, anderseits aber diese Unmoéglichkeit die Kir-
che nicht davon dispensiert, ein solches ,Du kannst“ dem konkreten Men-
schen zuzusprechen.

Richtig freilich ist, dafl die Kirche von daher fiir die Zukunft genauer
und neu tberprifen mufl, wie sie sich konkret dem gegeniber verhalten
mufl, der ihr spater sagt: ich kann nicht, oder: ich kann nicht mehr. Die
grundsétzliche Behauptung aber, die Kirche verrechtliche in einer falschen
Weise das Charisma des Zolibats, wenn sie einen Priester daran erinnert,
daf er selbst fiir sein Leben dieses auf sich genommen habe, ist falsch. Vor-
aussetzung bei dieser Gegenargumentation ist natiirlich die Uberzeugung,
daf ein Mensch sich im freien Entschlul zu einer Lebensform verpflichten
konne, die er spater nicht mehr einfach nach eigener Willkar und eigenem
Ermessen abschaffen konne, ohne gegen eine wichtige Verpflichtung zu
verstofen. Eine solche Moglichkeit, sittlich irreversibler Entscheidungen
durch einen dazu reifen Menschen kann aber nicht grundsétzlich bestritten
werden. Dafiir ist das Eingehen einer lebensldnglichen Ehe trotz allem
Widerspruch, den diese Parallele bei den Gegnern des Zélibats gefunden
hat, ein echtes Beispiel. Die Parallele wird nicht dadurch entkraftigt, dafl
in einem Falle eine naturrechtliche Wirklichkeit in freiem Entschluf iiber-
nommen wird, im anderen Fall eine charismatische Berufung (und nicht
blof ein Kirchengesetz). Wire ndamlich die freie Bindung an eine blei-
bende Lebensform unter den erforderlichen Voraussetzungen in sich schon
gegen die Freiheit des Menschen und die unvorhersehbare Geschichtlich-
keit und Wandelbarkeit einer menschlichen Existenz, konnte eine solche
Bindung auch nicht hinsichtlich der Ehe einem Menschen zugemutet wer-
den. Ist sic aber eine echte Méglichkeit des Menschen grundsatzlich und im
allgemeinen, dann ist eine solche Moglichkeit auch hinsichtlich des Zolibats
gegeben. Wiire sie diesbeziiglich nicht moglich, miiiten auch lebensliang-
liche Ordensgeliithde von vornherein als unsittlich verworfen werden. Frei-



Karl Rahner 298

lich k6nnte man von daher auch darauf hinweisen, dafl die Kirche hinsicht-
lich der Dispens von dem priesterlichen Zglibat oder vielleicht besser ge-
sagt hinsichtlich der Anerkennung der individuellen Erfahrung, vor Gott
doch nicht mehr an diesen frither getroffenen personalen Entschluf} gebun-
den zu sein (eine Erfahrung, die gewifl nicht grundsatzlich als unméglich
abgelehnt werden darf), nicht rigoroser vorgehen sollte, als sie es hinsicht-
lich lebenslidnglicher Geliibde von nichtpriesterlichen Ordensleuten tut.
Das kann man mindestens dann sagen, wenn man einerseits die grund-
satzliche Trennbarkeit von Priestertum und Zalibat nicht vergifit, und an-
derseits auch bedenkt, dafl trotz des ,,character indelebilis“ des Priester-
tums auch unabhingig von der Zélibatsfrage die Sakularisierung eines
Priesters nicht einfach in jedem Falle als ein Vorkommnis betrachtet wer-
den mufl, das nur bei moralischem Versagen eintreten kann.

d) Das Argument aus einer personlichen Berufung zur Seelsorge
bei Menschen, die das Zolibatscharisma nicht haben

Man sagt heute oft, daf} sich viele Menschen heute finden, die nach ihren
intellektuellen und menschlichen Qualitdten und nach ihrer innersten Nei-
gung zur priesterlichen Seelsorge sich berufen fithlen, ja greifbar mehr als
viele, die den Zolibat auf sich zu nehmen bereit sind, aber das Charisma
des Zolibats nicht in sich entdecken und zur Ehe entschlossen sind. Man
sagt, daf} oft gerade die besten wegen der Zilibatsverpflichtung aus den
Seminarien wieder weggehen, wihrend die menschlich weniger Wertvol-
len, Unterentwickelten und Stumpfen bleiben. Das aber sei zum Schaden
der Seelen, schddige das Image des Priestertums und bewirke eine nega-
tive Selektion und einen immer grofler werdenden Priestermangel. Dazu
ist zundchst einmal zu sagen, dafl, wenn die Kirche ohne Verzicht auf den
Zolibat wirklich einen geniigend zahlreichen und geniigend qualifizierten
Klerus nicht finden kann, sie mindest dort, wo dies der Fall ist, auf den
Zglibat verzichten miisse. Uber die damit beriihrte quaestio facti ist spater
noch zu handeln. Von ihr vorlaufig abgesehen, ist aber zu sagen: Eine Be-
gabung und Neigung zu priesterlicher, seelsorglicher Tatigkeit bedeutet
weder eine adaquate Berufung zum Priestertum noch einen Rechtsanspruch
auf das Priestertum der Kirche gegeniiber. Unabhingig von einer eigent-
lichen Berufung zum Priestertum durch die Kirche gibt es keine so absolut
spezifische und nur durch das Priestertum selbst erfilllbare Begabung und
Neigung zur seelsorglichen Tatigkeit, die einen sittlichen Anspruch auf
die Ordination der Kirche gegentiber begriinden kénnte. Solche Neigun-
gen und Begabungen, die gar nicht bestritten werden sollen, konnen auch
in anderen Berufen und Lebensweisen ihre Erfiillung finden, um so mehr,
als gerade in der heutigen Theologie des Priestertums deutlich wird, daf}



Der Zilibat des Welipriesters. Eine Antwort 299

dieses einen ganzen Komplex von kirchlichen Dienstfunktionen beinhaltet,
die gar nicht notwendig blof} innerhalb des Amtspriestertums gefunden
und ausgeiibt werden miissen. Dazu kommt, dafl man gerade fiir die Zu-
kunft eine gréfere Auffacherung und Differenzierung kirchlicher, auch in-
stitutionalisierter Dienste erwarten und anstreben sollte, die gar nicht
identisch sein miissen mit dem, was man heute als Inhalt des Amtspriester-
tums oder auch des Diakonats versteht, und die doch einen bedeutsamen,
kirchenamtlich anerkannten Rang innerhalb des ganzen und einen Amtes
in der Kirche einnehmen kénnen und sollen. Wiirden diese Méglichkeiten
ernsthaft und mutig realisiert, so kénnten viele solche Neigungen und Be-
rufungen im Dienst der Kirche zum Zuge kommen — und zwar ohne eine
primitive Unterordnung unter den priesterlichen Klerus —, die heute noch
oft in einer bitteren Weise vor dem Dilemma stehen, entweder einen un-
verstandenen Zolibat auf sich zu nehmen oder auf den Dienst an den
Menschen im amtlichen Auftrag der Kirche zu verzichten. Von da aus
miifite man z. B. (nur als einzelnes Beispiel gemeint!) die Frage neu be-
denken, ob nicht auch verheiratete Theologen als Universitidtsordinarien
fiir die Kirche wirken kénnten. Auch sonst konnte ein Bischof sich in kon-
kreten Fillen mit einer gewissen schopferischen Phantasie iiberlegen, wie
solchen Begabungen und Neigungen der ihnen angemessene Platz in der
Kirche geschaffen werden kénne. Nochmals: Ein solcher Platz muf} gar
nicht notwendig eine untergeordnete Hilfsfunktion fiir den Klerus im heu-
tigen Sinne bedeuten. Die hier angezielte Argumentation gegen den Zéli-
bat beweist also nicht, dafi es nicht auch eine Gruppe von Tragern be-
stimmter Funktionen des einen und ganzen Amtes in der Kirche geben
diirfe, die auch durch den Zslibat fiir den Glauben Zeugnis ablegt, den sie
verkiindigt.

e) Der Priestermangel

Ein weiteres Argument gegen den Zolibat arbeitet mit dem Hinweis auf
den Priestermangel, der durch die Aufrechterhaltung der Zélibatsver-
pllichtung entstehe. Dieses Argument ist gewil} ernst zu nehmen; aber es
fragt sich doch, ob es eindeutig und zwar in konkreten Umstinden eines
groferen kirchlichen Gebietes beweise, was es beweisen will. Es ist gewif§
wahr, was wir schon o6fters gesagt haben: Wenn die Kirche eine geniigend
grofle Zahl von Priestern faktisch in einem groferen kirchlichen Gebiet
nicht finden kann, aufler sie giabe die Zélibatsverpflichtung auf, dann mufl
sie sich zu diesem Schritt entschlieffen. Denn die Verpflichtung, nach Kraf-
ten fiir eincn geniigenden Seelsorgsklerus zu sorgen, ist cin gottliches Ge-
bot, das ihr selbst gegeben ist, wiahrend man ein solches firr die Aufrecht-
erhaltung der Zolibatsforderung nicht behaupten kann. Aber die Frage ist,



Karl Rahner 300

wenigstens zunichst einmal fir europdische Verhiltnisse, ob die Aufgabe
des Zolibats die Zahl des Klerus und zwar auf lingere Sicht wirklich ver-
mehre, mit anderen Worten ob die Zolibatsverpflichtung wirklich und auch
fiir die Zukunft die Ursache des Priestermangels ist.

Bei dieser Frage darf im voraus auch nicht vergessen werden, dafl die
notwendige oder erwiinschte Grofie des Klerus selber eine Frage beinhal-
tet. Es ist ndmlich nicht so einfach zu sagen, wie zahlreich eigentlich der
priesterliche Klerus sein misse. Diese Frage ist schwierig, sowohl wenn
man bedenkt, dafl viele Funktionen, die heute faktisch vom priesterlichen
Klerus getragen werden, gar nicht notwendig und fiir immer zu seiner
Tatigkeit gehdren miissen, als auch wenn man sich fragt, ob der wiin-
schenswerte Prozentsatz von Priestern im Bezug auf das Kirchenvolk be-
stimmt werden solle: im Sinne einer Volkskirche von der Zahl der Bevél-
kerung her oder im Sinne einer Gemeindekirche von der Zahl der wirklich
personlich und echt Glaubenden her (natiirlich mit Einkalkulierung eines
gewissen Uberschusses an Klerus fiir missionarische Aufgaben in die heid-
nisch gewordene Umwelt hinaus).

Aber auch wenn wir von dieser doch gar nicht einfach zu beantworten-
den Frage absehen, ist das Problem der Beziehung zwischen Priester-
mangel, der hier als gegeben, wenn auch mit Vorbehalt, vorausgesetzt
werden soll, und der Zolibatsforderung nur schwer zu beantworten. Zu-
nichst einmal sieht man, daf in evangelischen Kirchen, bei denen eine ver-
heiratete Pastorenschaft selbstverstindlich ist, oft derselbe Mangel an Be-
werbern fiir das kirchliche Amt besteht. Die Aufgabe des Zélibats ist also
gewif kein Allheilmittel gegen den Priestermangel. Es ist weiterhin gewif§
nicht zu leugnen, dafl wir heute eine vielleicht nicht unerhebliche Zahl von
jungen Menschen im katholischen Bereich haben, die Priester werden wiir-
den, wenn die Zolibatsverpflichtung nicht bestiinde. Aber man muf} sich
doch fragen, ob diese Situation bleiben wird. Wenn man den Typ solcher
junger Leute in ihrer Eigenart genauer zu verstehen sucht, wird man unter
thnen wohl nicht wenige finden, deren Personlichkeitsstruktur — und zwar
ganz unabhingig von der Zolibatsfrage — ein, wenn man einmal so sagen
darf, merkwiirdiges Mischgebilde darstellt. Sie kommen einerseits aus
einem noch vorhandenen, in etwa selbstverstindlichen christlichen und
kirchlichen Milieu her; weltanschauliche Fragen und Ideale, ein Leben in-
nerhalb eines christlich kirchlichen Bereiches sind fiir sie zum Teil eben
doch noch gesellschaftlich vorgegebene Selbstverstindlichkeiten, die sie
noch lingst nicht addquat in einem personlichen Entschluf}, der auch gegen
eine feindliche Umwelt standhilt, ibernommen haben. Auf der anderen
Seite sind sie Kinder unserer Zeit, hochst kritisch und innerlich angefoch-
ten gegeniiber dem traditionellen Glaubensverstindnis und dem tber-



Der Zslibat des Weltpriesters. Eine Antwort 301

kommenen christlichen Lebensstil und hochst allergisch gegeniiber etablier-
ten kirchlichen Autorititen. Von dieser zweiten Komponente dieses merk-
wiirdigen Mischtyps her, also von einer Welt mit hochst persénlichen An-
sprichen auf greifbares Gliick, auf menschliche Geborgenheit usw., liegt
ihnen ein positives Verhiltnis zum Charisma des Zdlibats fern, zumal
wenn der Zslibat auch noch in der Gestalt einer kirchlichen Forderung auf-
tritt. Dieser seltsame Mischtyp umfafit daher auch gerade jene jungen
Minner, die Priester werden wollen, ohne darum bereit zu sein, auf die
Ehe zu verzichten. Er ist das Pendant zur heutigen Kirche als des Misch-
typs zwischen traditioneller Volkskirche und der langsam sich bildenden
Gemeindekirche, den personal und weithin unabhingig von einem schwin-
denden dhristlichen Milieu Glaubenden. Dieser seltsame Mischtyp junger
Menschen ist darum wohl eine Ubergangserscheinung, mit der wir fiir eine
lingere Zukunft wohl nicht rechnen kénnen. Aber dann entsteht die Frage,
werden wir in Zukunft, und zwar gemessen an der spateren Mitglieder-
zahl der kiinftigen Gemeindekirche, nicht doch eine geniigende Zahl von
Priestern ohne Aufgabe des Zélibats haben, wenn die spiteren Priester-
amtskandidaten fast durchweg Menschen sein werden, deren personale
Entscheidung zum Glauben und zum Priestertum langst nicht mehr in dem
Mafe wie frither und heute noch mitbestimmt sein wird durch das wie eine
Selbstverstandlichkeit erlebte iiberkommene Christentum mit dessen Kirch-
lichkeit?

Ich wage nicht mit Sicherheit die Frage nach der einen oder anderen
Seite zu beantworten. Aber ich kénnte mir doch denken, dafl die kiinftige
Glaubensentscheidung junger Menschen inmitten einer sikularisierten
Gesellschaft getragen sein wird von einer solchen einsamen Entschlossen-
heit im Widerspruch zur Umgebung, von einem solchen Nonkonformis-
mus, dafl von daher ein ganz neues und in etwa selbstverstandliches Ver-
hiiltnis zum Zélibat sich ergibt. Solche Menschen der Zukunft werden das
Priestertum nicht mehr erleben als einen Beruf, der sich in das Ganze der
biirgerlichen Gesellschaft einfiigt, zu dem man sich fast so wie zum Beruf
des Arztes oder des Lehrers, entschlieft. Dieser Entschlufl wird als ein ty-
pisch nonkonformistischer erlebt werden, als ein Entschluf zu einer Le-
bensweise, die von vornherein im Widerspruch steht zu dem, was sonst
iiblich ist, zu einem Leben, das arm und unbiirgerlich sein wird, das nicht
mehr finanziert sein wird durch eine Kirchensteuer, die der Staat fir die
Kirche cintreibt, zu einem Leben, das auch gesellschaftlich eine gehobene
akademische Position bedeutet. Ich kann mir denken, dafl wer sich in Zu-
kunft zu einem solchen priesterlichen Leben entschliefit, sich fast ohne wei-
teres auch zum Zélibat entschliefen wird. Wenn man sagen wiirde, eine
solche Zukunfisperspektive des Priestertums bedeute die Voraussicht auf



Karl Rahner 302

eine kleine Zahl von Priestern, dann wire doch wohl zu sagen, daf} sie
unter diesen wohl kommenden Verhiltnissen auch ohne Zélibat nicht viel
grofler wiirde, und es kénnte die Frage gestelit werden, ob ein solcher klei-
ner Klerus der Zukunft nicht ebenso effizient (im Rahmen des dann Mog-
lichen) sein werde, wie der heutige Klerus, der doch zweifellos bourgeoise
Zige an sich tragt, die sehr merklich kontrastieren mit seiner Aufgabe, das
Evangelium des Kreuzes zu verkiinden. Wenn man somit vom Priester-
mangel her gegen den Zolibat argumentiert, mufl man sich fragen, ob man
nicht, ohne es zu merken, von einer Situation her argumentiert, die heute
noch, aber morgen nicht mehr bestehen wird, und eine kiinftige Situation
iibersieht, die den Zolibat des Priesters noch einmal ganz neu fordert.

f) Das Argument von statistischen Untersuchungen her

In Holland, in den USA und anderswo hat man schon Umfragen veran-
staltet, die ermitteln sollen, wie der Klerus, vor allem der jiingere, und
Priesteramtskandidaten der Zélibatsverpflichtung gegeniiber eingestellt
sind. Auch in Deutschland gibt es dhnliche Versuche, wenn sie auch priva-
terer Art sind und auf schmalerer Basis unternommen zu werden scheinen.
Man kann Verstindnis dafir haben, daf eine so existentielle und intime
Frage wie das Verhdltnis zum Zélibat fiir solche Enqueten ein wenig ge-
eigneter Gegenstand ist, und so in etwa verstehen, wenn man von Rom
aus durch die Bischofe solche Umfragen und vor allem die Veréffentli-
chung ihrer Ergebnisse zu verhindern sucht. Ob aber ein solches Bemiithen
taktisch klug ist oder den Willen hochster kirchlicher Instanzen zur Auf-
rechterhaltung des Zolibats eher verdachtigt, das ist eine andere Frage,
deren Schwierigkeit wir ja auch auf dem Konzil erlebt haben. Wie dem
auch sei, die Ergebnisse solcher Umfragen haben eine Bedeutung, aber
diese muf} recht gesehen und menschlich und theologisch richtig interpre-
tiert werden. Man kann aus solchen Ergebnissen gewifl wichtige Auf-
schliisse erhalten: ob das Bemiithen, Verstandnis fiir das Charisma des Zo-
libats unter Priestern, Priesteramtskandidaten und auch unter den gebil-
deten Laien zu gewinnen, in gentigendem Mafle erfolgreich war, ob man
in dieser Hinsicht nicht vieles versdaumt oder falsch gemacht hat, ob die Er-
ziehung in den Seminarien richtig verlief, ob das kirchenamtliche Bemiihen
zur Forderung eines konkreten, fiir das Zolibatéare hilfreichen Lebensstils
der Priester geniigend gegeben war, ob die Aufgliederung des kirchlichen
Amtes und der Einsatz von Laien fir die Aufgaben der Amtskirche richtig
und mutig unternommen wurde usw. Solche Enqueten kénnen auch einen
gewissen Beitrag zur Beantwortung der Frage leisten, ob fiir die Zukunft
ohne Aufgabe des Zolibats ein gentigend zahlreicher Klerus erwartet wer-
den kann. Aber solche Enqueten und ,Abstimmungen® haben auch ihre



Der Zolibat des Weltpriesters. Eine Antwort 303

wesentlichen Bremsen. Schon die Geschichte der Kirche lehrt, dal der Hei-
lige Geist nicht immer und notwendig bei einer rein zahlenmafligen Majo-
ritat sein miisse, dafl die Kirche unter Umstanden das Recht habe, auch
gegen sehr tief und breit andringende Tendenzen ein hartes Nein zu
sprechen, auch wenn dies nicht bedeutet, dafl das hohe Amt in der Kirche
nichts in solchen Konfliktsituationen zu tun habe, als unter Berufung auf
seine formale Autoritit, die man leicht iberanstrengen kann, ein trockenes
Nein zu sprechen. Auch die Amtskirche hat die Pflicht, ohne Uberanstren-
gung ihrer formalen Autoritit die Sache selbst lebendig zu vertreten, vor
allem auch die Zolibatsfrage in einem grofleren Zusammenhang zu sehen,
in dem sie allein echt und iiberzeugend beantwortet werden kann. Aber es
kann eben doch auch die Situation eintreten, in der den hohen Autorititen
der Kirche die Pflicht zukommt, diejenigen, die das Priestertum in freiem
Entschlufl iibernommen haben, demiitig aber auch ernst und vertrauend
auf die Gnade Gottes an den heiligen Entschlufl zu erinnern, den sie fir
ihr Leben am Anfang ihres Priestertums selber frei gefafit haben, und
Priesteramtskandidaten schlicht zu fragen, ob sie das Charisma des Zoli-
bats in sich finden, und wenn nicht, ihnen zu sagen, sie seien nicht zu dem-
jenigen Priestertum berufen, das die lateinische Kirche vergibt. Eine ganz
andere Frage ist es natiirlich, nebenbei bemerkt, in welcher echt mensch-
lichen und innerlich vornehmen Weise die Kirche jene Priester aus ihrem
Dienst liebevoll entlassen solle, die nach ihrer Ordination zur Uberzeu-
gung gekommen sind, dafl sie in einer menschlich wiirdigen Weise die
Verpflichtung des Zolibats nicht oder nicht mehr erfillen kénnen. In die-
ser Hinsicht stehen auch in der Enzyklika Pauls VI. nicht gerade glidkliche
Formulierungen; die alte Praxis war gewif§ oft unmenschlich und darum
unchristlich und ging von Voraussetzungen aus, die nicht unbezweifelbar
sind, und die neue Praxis ist vermutlich auch nur eine Ubergangserschei-
nung.

Wie schon einmal gesagt wurde, haben wir in diesen Uberlegungen eine
der Sache des Zolibats vielleicht gar nicht sehr giinstige defensive Position
bezogen. Die theologische Wiirdigung des Zolibats positiver Art und des-
sen Konvergenz mit dem Priestertum, die trotz aller Einwidnde sowohl
hinsichtlich des Priestertums in sich wie auch fiir das konkrete Priester-
tum der Zukunft besteht, sind unvermeidlicherweise zu kurz gekommen.
Man konnte vielleicht sogar aus dem Gesagten den Eindruck gewinnen, es
sei der Zolibat zu sehr als gegebener unverdnderlicher Punkt vorausgesetzt
worden, von dem alles andere her dialektisch bestimmt und an einen Platz
geriickt worden sei, von dem aus all dieses andere den Zélibat nicht mehr
in Frage stellt. Es soll nicht bestritten werden, dafl die Gefahr einer sol-



Karl Rahner 304

chen Methode gegeben ist, dafl, um es einmal ganz grob zu sagen, die riso-
nierende Vernunft, wenn man sich einmal insgeheim f{ir etwas ent-
schieden hat, auch immer die nétigen Argumente dafiir liefert. Aber diese
Gefahr ist bei der antizélibatiren Position ebenso gegeben. Auch da
kann man insgeheim und unreflektiert schon gegen den Zolibat sein in
einer Grundentscheidung, deren Motivation gar nicht durchreflektiert ist,
und man findet dann natirlich auch geniigend viele und recht einleuch-
tende Grinde fiir seine Position. Bei solchen grundlegenden, das Ganze
des menschlichen Daseins treffenden Entscheidungen kann man sogar,
wenn man ehrlich ist, gar nicht aus einer methodisch absolut neutralen
Position argumentieren. Diese erkenntnistheoretische Selbstverstindlich-
keit gegeniiber totalen (kirchlich und individuell) existentiellen Entschei-
dungen sollte keine der beiden Parteien verschleiern. Aber es gibt viel-
leicht doch die Moglichkeit einer ,Unterscheidung der Geister®, die des
Durchgangs durch eine absolut addquate Reflexion gar nicht bedarf. Man
kann sich fragen: wo geschieht die Entscheidung aus demjenigen Glauben
heraus, der der Welt Torheit und Argernis ist, wo aus einer Theologie des
Kreuzes, wo aus einem Glauben, der weif}, dall das Herrlichste der Welt
und des menschlichen Lebens durch den Nullpunkt des Todes hindurch ge-
hen mufl, um vor dem Gott des ewigen Lebens zu bestehen und in sein
ewiges Reich eingebracht werden zu kénnen? Wenn man diese Frage hart
gegen sich selbst stellt, dann, meine ich, hat man jenen Standpunkt des
Geistes und des Glaubens eingenommen, an dem man weif}, wie man auf
unsere Frage antworten mufl, oder, vorsichtiger und bescheidener gesagt,
weil}, woflir wir in der Kirche bezeugend und kdmpfend einzutreten haben
mit der gelassenen Uberzeugung, dafl, wenn wir getan haben, was unsere
Pflicht ist, Gott selbst die Geschichte seiner Kirche so lenken wird, wie er —
und nicht wir — es weifl und will.





