
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Glaubensschwierigkeiten - Lebensschwierigkeiten 

Man begegnet bei vielen katholischen Christen unserer Tage, gerade auch bei den 
Kirchentreuen, und sogar bei Priestern und Ordensleuten, einer Glaubensmüdig- 
keit, wie wir sie in unserer Generation bisher nicht gekannt haben. Sie ist nicht 
nur eine gehäufte Einzelerscheinung, sondern atmosphärisch, ein gesellschaftliches 
Phänomen. Die Gründe für sie scheinen nur allzu offensichtlich zu sein: ein in 
vielem noch ungeklärtes und auf jeden Fall nicht integriertes Schriftverständnis, 
der Versuch, Glaubensaussagen der kirchlichen Tradition, auf deren geschichtliche 
Situiertheit hinsichtlich ihrer kosmologischen und anthropologischen Vorausset- 
zungen hingewiesen wird, neu zu formulieren und der Vorstellungswelt des heu- 
tigen Menschen neu zu erschließen, die theologische Entwicklung von Lehraus- 
sagen im Bereich des Naturrechts, die Wandlungen überkommener Institutionen 
auf fast allen Gebieten des kirchlichen Lebens, die Auflösung eines festen inner- 
kirchlichen Standesdenkens, die Auflockerung der klaren, unverrückbaren Ab- 
grenzungen zu den anderen christlichen Kirchen, das Gespräch mit den nicht- 
christlichen Religionen und mit den Atheisten, deren Heilsmöglichkeit in den 
letzten Jahren immer stärker betont worden ist. Das alles und vieles mehr hat 
unter den Gläubigen Unruhe, Unbehagen und Unsicherheit aufkommen lassen, 
der rechte Nährboden für Skepsis und Zweifel, nicht nur gegenüber dem kon- 
kreten Kirchenchristentum mit seinem Autoritätsanspruch, sondern auch gegen- 
über dem Absolutheitsanspruch der christlichen Botschaft überhaupt. Ohne be- 
streiten zu wollen, daß der unter dem Programmwort des aggiornamento, der 
zeitgemäßen Erneuerung der Kirche, angelaufene Prozeß in wachsendem Maß un- 
kluge, unausgereifte, sehr subjektive und anfechtbare Meinungsäußerungen, bis 
zu eindeutigen Überschreitungen des katholischen Glaubensverständnisses, zu 
Tage bringt, die Verwirrung stiften und der Glaubensfreudigkeit nicht eben för- 
derlich sind, zeigt sich anderseits, als wie schwach der Glaube vieler Christen sich 
erweist, sobald er der konventionellen Stützen beraubt wird und auf sich gestellt 
ist. Wie selten zuvor wird offenbar, wo eine auf Glaubenserfahrung beruhende 
und aus freier Entscheidung kommende Glaubensüberzeugung vorhanden ist und 
wo nicht. 

Es hieße aber die Situation verkennen, wollte man die Glaubensmüdigkeit nur 
auf jene Faktoren zurückführen, die unmittelbar einen Einfluß auf die Glau- 
benszustimmung ausüben. Die Gründe für sie liegen noch tiefer, sind noch exi- 
stentieller, und sie erst machen die Situation so gefährlich. Die zunehmende Un- 
sicherheit in Fragen des Glaubens(inhaltes) und der Autoritätsschwund der Kirche 
im öffentlichen Leben, die unmittelbar der Glaubenskrise unserer Zeit zugrunde 
liegen, treffen auf einen Menschen, der infolge der Lebensbedingungen in der heu- 
tigen Welt gegenüber früheren Generationen in seiner humanen Substanz in be- 



Im Spiegel der Zeit 306 

drohlicher Weise angegriffen und darum stark belastet ist. Die immer totaler 
technisierte und von Technokraten verwaltete Welt hat seinen humanen Le- 
bensraum eingeengt und steht der freien Entfaltung seiner Anlagen oft genug 
hindernd im Weg. Die Interdependenz aller von allen in der arbeitsteiligen, 
funktionalen Massengesellschaft hat das Zusammenleben sehr erschwert; die Rei- 
bungsmöglichkeiten haben zugenommen. Die Anforderungen durch den Beruf 
sind härter geworden, auch und gerade dort, wo die Arbeitszeit auf wenige Tage 
zusammengedrängt ist. Kommt hinzu, daß die meisten in einen reinen Funktions- 
ablauf eingespannt und von ihrer Arbeit sehr einseitig beansprucht sind, was bei 
vielen zu einer Art von Persönlichkeitsspaltung führt, da sie in zwei Welten 
leben, die nicht mehr in eine Einheit zu bringen sind. In den Führungsschichten 
und in den freien, insbesondere den geistigen Berufen sieht es nicht besser aus. 
Hier wird der Einzelne von seiner Arbeit so total in Anspruch genommen, daß er 
kaum noch vor sich selbst kommt. Nur wenige schaffen es, ihre Stellung auf län- 
gere Zeit zu behaupten und sich auf der Höhe ihres Berufes zu halten. Unter 
solchen Lebensbedingungen erfährt der Mensch schneller als früher die Grenzen 
seiner physischen und psychischen Leistungsfähigkeit, kommt es häufiger zu Fehl- 
leistungen, vor allem auch zu Fehlreaktionen im zwischenmenschlichen Bereich, 
zu Mißverständnissen und Zerwürfnissen. Das alles verwundet ihn immer wieder 
aufs neue und hinterläßt auf dem Grund seines Bewußtseins ein tiefes Gefühl der 
eigenen Schwäche, der Ohnmacht, der Ungesichertheit und Bedrohtheit, ja weckt 
die untergründige Angst, ob er das Leben überhaupt bewältige; ein ständiger 
Druck liegt auf ihm, er wird leicht erregt, und da er oft Gefahren auf sich zu- 
kommen sieht, geht er in einem fort in die Abwehr oder wird aggressiv. Diese 
und ähnliche Feststellungen hat man schon seit langem gemacht. Das Neue aber 
der gegenwärtigen Situation liegt darin, daß die aus der modernen Welt sich 
ergebenden Lebensschwierigkeiten, die bisher mehr oder weniger auf Einzel- 
schicksale beschränkt blieben, auf einmal von gesellschaftlicher Relevanz geworden 
sind. Eine ganze Generation steht auf und rüttelt an den bestehenden Ordnun- 
gen. Sie klagt die gegenwärtigen gesellschaftlichen Strukturen an und macht sie 
dafür verantwortlich, daß der Mensch sich entfremdet werde, nicht mehr er selbst 
sein könne, weil er der Herrschaft weniger, meist anonymer Mächte unterworfen 
sei. Sie fühlt sich kollektiv in ihrem Menschsein bedroht und reagiert solidarisch, 
was nicht hindert, daß sie in sich wieder sehr gespalten und keineswegs beson- 
ders gemeinschaftsfähig ist. 

Die hier skizzierte Erfahrungswelt, die für viele heutige Menschen, auch Chri- 
sten, in verschiedenem Grad kennzeichnend ist, ist eine schlechte Voraussetzung 
für die Realisierung des Glaubens. Wie kann in einer solchen Welt noch Gott am 
Werk sein? Wo hat in ihr seine Vorsehung noch Platz? Wie soll ein Mensch, der 
oftmals aus der Tiefe des Herzens die Angst heraufkommen spürt, der sich immer 
wieder überfordert glaubt oder den das Leben enttäuscht und leer ausgehen läßt, 
noch das Bewußtsein haben können, ein Erlöster zu sein, das Heil empfangen zu 
haben? Entweder meint er die Ungerechtigkeit der Welt zu durchschauen, oder sie 
kommt ihm wie ein einziges großes Rätsel vor, eine Sinnlosigkeit. Auf jeden Fall 
ist er ihr weithin wehrlos ausgesetzt; sie hebt ihn empor und wirft ihn zu Boden; 



Im Spiegel der Zeit 307 

der Spielraum eigenen Handelns ist äußerst eingeschränkt. Der Überschritt von 
dieser Erfahrung zu den unsichtbaren Wirklichkeiten des Glaubens ist nicht nur 
sehr schwer, sondern scheint auch unwahrhaftig, wie eine Flucht aus der nüchter- 
nen und unausweichlichen Realität des Alltags. Kein Wunder, daß viele die 
heimliche Furcht beschleicht, ihr Glaube könne eine solche Flucht sein, die Pro- 
jektion vorgestellter Wünsche und Hoffnungen, um über die Miseren des tat- 
sächlichen Lebens hinwegzukommen oder sie mindestens abzumildern. Scheint 
ihn nicht die tägliche Erfahrung darin zu bestätigen? Wie oft ertappt er sich da- 
bei, daß er sich selbst etwas vorgemacht, eine Lage falsch eingeschätzt hat, weil 
er etwas nicht sehen wollte, sich den Forderungen des Lebens zu entziehen suchte. 
Wie oft hat ihn sein Gefühl, seine Stimmung betrogen, entsprachen sie nicht der 
Wirklichkeit. Er weiß, daß er sich nur sehr schwer auf die gegenständliche Welt, 
insbesondere auf den anderen Menschen hin überschreiten kann, um sie objek- 
tiv, in ihrem Anderssein zu sehen und gelten zu lassen. Er ist aus seiner Angst 
heraus undistanziert von sich, hält sich fest, kann sich nicht loslassen, lebt darum 
in Wunschträumen und projiziert seine eigene Welt in andere und anderes 
hinein. Wenn das schon für das gewöhnliche Leben gilt, wievielmehr für das 
Glaubensleben. Sollte er hier seiner inneren Welt mehr trauen können? Kommt 
ihm nicht mit Recht sein Gebet wie ein Monolog, ein Selbstgespräch vor? Und ist 
er wirklich schon einmal einem Menschen begegnet, der allein aus dem Glauben 
gehandelt hat? Haben ihn nicht viele, die sich als Glaubende bekannten, ent- 
täuscht, weil ihr Leben sie widerlegte? Solche und ähnliche Zweifel nagen in un- 
seren Tagen heimlich an vielen Christen. Sie werden in dem Augenblick glau- 
bensbedrohend, wo für sie die Kirche nicht mehr als der feste Hort der Wahrheit 
dasteht, wo diese nicht nur von außen der Irrtümer bezichtigt wird, sondern sich 
auch selbst zu korrigieren scheint. Dieser Augenblick ist für viele da. Er ist für sie 
ein Vorwand, um ihre Schau des menschlichen Lebens, wie sie sich aus der Erfah- 
rung ihrer Lebensschwierigkeiten heraus gebildet hat, bestätigt zu sehen. Sie re- 
agieren in Skepsis ab und suchen sich, so gut es geht, im Leben einzurichten, sich 
gegen mögliche Einbrüche in ihre Existenz abzusichern. 

Wenn es wahr ist, daß die erhöhten Lebensschwierigkeiten unserer Zeit, die 
existenzbedrohend sein können, der Grund für viele, vielleicht die meisten Glau- 
bensschwierigkeiten sind, dann hat man auch in erster Linie bei jenen, nicht bei 
diesen anzusetzen, um neue Wege zum Glauben zu eröffnen. Der Mensch muß 
vor allem lernen, sich selbst anzunehmen, den Blick von sich und seinem Schick- 
sal abzuwenden, um sich für eine echte Begegnung mit Dingen und Menschen 
fähig zu machen, sich auf den Gang des eigenen Lebens einzulassen, im Vertrauen 
darauf, von ihm geführt zu werden. Nur so macht er die Erfahrung der unver- 
stellten Wirklichkeit, die nicht trügt, die aber auch nicht zerstört, soviel Leid sie 
enthalten mag, sondern läutert und heranreifen läßt. Wahrscheinlich bedarf es 
zu solcher Erfahrung in vielen Fällen der wesentlichen Hilfe durch einen ande- 
ren. Wir denken hier nicht in erster Linie an seelsorgliche Hilfe, obwohl auch 
diese heute einen hohen und unersetzlichen Rang einnimmt, sondern an jene 
Hilfe, die jeder dem anderen zu leisten hat: in der Verläßlichkeit, in der Treue, 
in der Geduld, in der Selbstlosigkeit, in der Liebe, im Verzeihen, im Glauben 



Einübung und Weisung 308 

und Vertrauen, die einem geschenkt werden. Wo solches geschieht, da wird eine 
neue Realitätserfahrung und eine neue Gewißheit gewonnen, die Erfahrung und 
die Gewißheit, daß man einem Menschen glauben kann, weil er nicht nur die 
Wahrheit sagt, sondern diese Wahrheit in gewissem Sinn selbst ist. Hinter diese 
Erfahrung kann man nicht mehr zurückgehen, denn sie ist das Letzte, weil sie in 
einem Letzten gründet; sie kann aber ebensowenig durch eine andere Erfahrung, 
mag sie den Menschen noch so bedrängen, entkräftet werden, denn sie hält ohne 
zusätzliche Beweise von außen stand. Von daher ist die entscheidende Möglich- 
keit, dem heutigen Menschen einen Weg zu neuem Glaubenkönnen zu erschlie- 
ßen, das gegenseitige Glaubenszeugnis von Christen, die sich durch das Leben als 
glaubwürdig erwiesen haben. Zu solchem Zeugnis und solcher Glaubwürdigkeit 
sind wir alle aufgerufen. Es ist der Ruf Gottes an uns hier und heute. Die gegen- 
wärtige Stunde entlarvt allen Scheinglauben, bringt vielfach den schwachen Glau- 
ben zum Erlöschen, birgt aber auch die große Chance, zu einem reineren Glauben 
zu kommen. Friedrich Wulf Sj 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, 
was wir taten" 

Meditation über Lk 17, 7-10 

•Wenn einer einen Knecht zum Pflügen oder zum Hüten hat - wer von 
euch wird ihm bei der Rückkehr vom Feld sagen: Komm jetzt sogleich und 
setz dich zu Tisch? Wird er ihm niclit vielmehr sagen: Richte mir etwas 
zum Essen, steh auf, bediene midi bei der Mahlzeit, und nachher magst du 
essen und trinken. Bedankt er sich bei seinem Knecht etwa dafür, wenn 
dieser das Befohlene tut? 

Das gilt euch! Wenn ihr getan habt, was euch befohlen ist, dann sprecht: 
Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was wir taten." 

Der Gott der Armen 

Eine soziale Ordnung ist es nicht, die uns von der befremdlichen, hier frei über- 
setzten Geschichte aufgetragen wird; wenigstens nicht in direkter Intention. Es 
geht um den Menschen und sein Verhältnis zu Gott. Die Parabel oder das Bild- 
wort steht im sogenannten lukanischen Reisebericht (9, 51 - 19, 27: von Galiläa 




