Einiibung und Weisung 308

und Vertrauen, die einem geschenkt werden. Wo solches geschieht, da wird eine
neue Realitatserfahrung und eine neue Gewiflheit gewonnen, die Erfahrung und
die Gewifiheit, dafl man einem Menschen glauben kann, weil er nicht nur die
Wahrheit sagt, sondern diese Wahrheit in gewissem Sinn selbst ist. Hinter diese
Erfahrung kann man nicht mehr zuriickgehen, denn sie ist das Letzte, weil sie in
einem Letzten griindet; sie kann aber ebensowenig durch eine andere Erfahrung,
mag sie den Menschen noch so bedringen, entkriftet werden, denn sie hilt ohne
zusatzliche Beweise von auflen stand. Von daher ist die entscheidende Méglich-
keit, dem heutigen Menschen einen Weg zu neuem Glaubenkénnen zu erschlie-
Ben, das gegenseitige Glaubenszeugnis von Christen, die sich durch das Leben als
glaubwiirdig erwiesen haben. Zu solchem Zeugnis und solcher Glaubwirdigkeit
sind wir alle aufgerufen. Es ist der Ruf Gottes an uns hier und heute. Die gegen-
wartige Stunde entlarvt allen Scheinglauben, bringt vielfach den schwachen Glau-
ben zum Erléschen, birgt aber auch die grofle Chance, zu einem reineren Glauben
zu kommen. Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

,,Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es,
g g
was wir taten‘

Meditation tber Lk 17, 7-10

~Wenn einer einen Knecht zum Pfliigen oder zum Hiiten hat — wer von
euch wird ihm bei der Riickkehr vom Feld sagen: Komm jetzt sogleich und
setz dich zu Tisch? Wird er thm nicht vielmehr sagen: Richte mir etwas
zum Essen, steh auf, bediene mich bei der Mahlzeit, und nachher magst du
essen und trinken. Bedankt er sich bet seinem Knecht etwa dafiir, wenn
dieser das Befohlene tut?

Das gilt euch! Wenn ihr getan habt, was euch befohlen ist, dann sprecht:
Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was wir taten.”

Der Gott der Armen

Eine soziale Ordnung ist es nicht, die uns von der befremdlichen, bier frei iiber-
setzten Geschichte aufgetragen wird; wenigstens nicht in direkter Intention. Es
geht um den Menschen und sein Verhiltnis zu Gott. Die Parabel oder das Bild-
wort steht im sogenannten lukanischen Reisebericht (9, 51 - 19, 27: von Galilda



Einiibung und Weisung 309

bis Jerusalem). In ihm findet sich viel Sondergut des Lukas, also Erzihlungen
und Worte Jesu, die uns sonst nirgendwo iiberliefert sind. Gerade in ihnen lafit
sich eine Grundtendenz des Lukas-Evangeliums erkennen: die Liebe zu den
Armen, wie zur Witwe von 18, 1-8 (vgl. 21, 1-4; 2,36 {.), oder zum aufdringlichen
Bittsteller von 11, 5-8 (Lukas ist der Theologe des Bittgebets!); zu den Niedri-
gen, wie dem Lazarus vor dem Palast des reichen Prassers (16, 19-31), und den
Verachteten, wie dem barmherzigen Samariter (10, 29-37); eine Liebe zu den
Verborgenen, wie den Geschwistern von Bethanien (10, 38-42), und den Sin-
dern, wie dem verlorenen Sohn (15, 11-32) oder dem Zdllner (18, 9-14), der,
anders als der hochmiitige Pharisder, seine Unwiirdigkeit bekennt. Von keinem
anderen neutestamentlichen Schriftsteller wird so sehr vor der Gefahr des Reich-
tums gewarnt: ,Du Tor, noch heute Nacht wird dir die Seele abgefordert — wem
wird dann gehdren, was du aufgehiuft hast?“ (10, 20); die heilige Sorglosigkeit
ist ein Grundanliegen des Evangelisten. Man hat aus solchen und anderen Ziigen
schon geschlossen, daff Lukas der Qumransekte und ihrer Theologie der Armut
nahestehe; doch es ist eine Sicht der Botschaft Jesu selbst, die Lukas am Herzen
liegt und die er mit viel Liebe entfaltet: ,Beschafft euch Beutel, die nicht abniit-
zen, einen Schatz im Himmel, der nicht abnimmt, an den kein Dieb herankommt
und den keine Motten zerfressen! Denn wo euer Schatz ist, da wird auch euer
Herz sein® (12, 33 £.).

Diese Theologie des Klein-Seins vor Gott hat eine bis weit in das Alte Testa-
ment zurickreichende Geschichte, die uns hier nicht beschiftigen soll. Was fir
Lukas mitschwingt, konnen wir leicht nachfithlen: ein Wissen um die Schatten
des Lebens, um Krankheit, Ungliick, Tod (er allein berichtet vom Jiingling aus
Naim und seiner Mutter, 7, 11-17); ein Mitleiden mit Armut und Not (nur bei
ibm lesen wir vom Mitleid des kreuztragenden Herrn mit den Frauen von Jeru-
salem, 28, 28-31); und ganz sicher auch die eigene Erfahrung von Siinde und
Versagen (die Salbung der Fiifle durch die 6ffentliche Dirne ist sein Sondergut,
7, 36-50).

Doch alles das ist nur Hintergrund, gleichsam das Bildmaterial fiir eine Gber-
bildhafie Aussage, das kérperlich Greifbare, in dem sich etwas Unbegreifliches
ausdriickt: Vor Gott steht der Mensch leer da, vor dem Unendlichen schrumpft
alle Endlichkeit zu einem Nichts zusammen, vor seiner Macht ist alle mensch-
liche Grofie und Pracht pure Hilfsbediirftigkeit.

Das ist bei Lukas keine metaphysische Erkenntnis, auch nicht das Ergebnis
mystischer Erfahrung, sondern Frucht der Begegnung mit Jesus Christus. , Jesus
nahm das Wort und sprach zu ihnen: Nicht die Gesunden bediirfen des Arztes,
sondern die Kranken; ich bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Sin-
der zur Umkehr* (5, 831 £.). Wir miissen uns hiiten, mit irgendwelchen gedank-
lichen Uberbauten den unmittelbaren Eindruck des Herrn zu verfremden. Seine
Gegenwart, die Macht seiner Worte und die Grofie seines Tuns waren so stark,
dafl alles andere vor ihm schwach erschien — und zugleich bei ihm Anlehnung
und Stiitze suchte, daf} der Kranke ihm zurief: ,Sohn Davids, erbarme dich mei-
ner!® (18, 39), und der Siinder vor ihm sich der Siinde erst voll bewuf}t wurde,
zugleich aber die vergebende Nihe des Herrn als Sieg iiber die Stinde erfubr.



Einiibung und Weisung 310

Die Kunde von Gott, der ,Herrscher vom Thron stiirzt, Niedrige aber erhebt;
Hungernde mit Giitern erfiillt, Reiche aber leer ausgehen lafit“ (1,52 f.), war in
Jesus sichtbar, greifbar, Fleisch geworden.

Armut des Geistes — Wuchern mit den anvertrauten Pfunden

Wer die Heilige Schrift kennt, weiff, daff mit dem eben gezeichneten Bild der
lukanischen Theologie nur eine Seite des Verhiltnisses Mensch-Gott aufgezeigt
ist: die Seite der totalen Angewiesenheit des Menschen auf Gott (wobei das
»total® dick unterstrichen werden mifite), der Armseligkeit unseres Knechts-
daseins. Das Bildwort von dem ,armseligen Knecht, der tut, was seine Schuld
ist®, 148t aber auch die andere Seite durchblicken, die Arbeit des Knechts, der auf
dem Acker seines Herrn den reichsten Ertrag ernten will.

Die Synthese von der Armut des Geistes, wie man die Haltung des armseligen
Knechtes nennen kénnte, und von dem Auftrag, den Acker zu bestellen, mit den
anvertrauten Pfunden zu wuchern, 148t sich nicht mehr nach menschlicher Berech-
nung und mit rationaler Einsicht harmonisieren. Sich einzubilden, dafl man des
Ritsels Knoten auflosen konne, ware nicht nur vermessen, sondern licherlich.
Was man kann, ist nur hinhéren, noch hingegebener und noch selbstloser. (Dies
nennt die christliche Tradition: Meditation!)

Der Knecht hat hart gearbeitet, hat sich bis zur Erschopfung eingesetzt, er
kennt die Bedeutung und die Werthaftigkeit seiner Arbeit — und gerade deshalb
bekennt er: , Armselige Knechte sind wir.“ Beides steht gleich breit, gleich absolut
und unbedingt nebeneinander: die Wichtigkeit menschlichen Tuns und die Un-
wichtigkeit des gleichen Tuns.

Vom Herrn selbst her und auf ihn hin miissen die Worte des Evangeliums
vernommen werden. In ihm und in seinem Geiste durften die Jiinger erfahren,
daf} der totale Einsatz der eigenen Kraft (die Mithe und Last des Arbeitstages)
und das totale Angewiesensein auf den Herrn (das Bekenntnis der eigenen Arm-
seligkeit) zusammengehdren, vielleicht sogar identisch sind. Es ist eine Erfah-
rung, die wir in bescheidenem Mafle auch untereinander, unter uns Menschen,
machen kénnen. Uberall dort, wo eine menschliche Anstrengung gelingt — nicht
ein physikalischer Arbeitseinsatz, sondern eine Leistung, in der personale Anteil-
nahme und geistige Werte mitschwingen —, trifft dies zu: man miiht sich ab, setzt
seine ganze Kraft ein, und doch weifl man, dafl das Gelingen geschenkt wird, daf§
alle Mithe nur deshalb von Erfolg gekront ist, weil von aufien, von dem anderen
Menschen, oder was es auch immer sein mag, die Warme einstromt, die die Bliite
zum Reifen bringt. Wir nennen solche Erfahrungen Liebe, Geschenk, personale
Atmosphire, Zweisamkeit menschlicher Begegnung,

Das gleiche und mehr hatten die Jinger erfahren, als sie dem Herrn begegne-
ten. Thre Erfabrung war nicht nur ein anfingliches Begreifen davon, daf im
Leben auf einen andern Menschen hin Leistung und Gegenleistung nicht mitein-
ander aufgerechnet werden konnen; ihre Erfahrung war das kraftvolle Ver-
trauen, dafl in der Gegenwart des Herrn, in seinem michtigen Wort, die eigene
Leistung vollstindig aufgehoben und geschenkt wird. Und hierin wuflten sie, daf§



Einiibung und Weisung 311

der, der ihnen gegeniiberstand, mehr war als nur ein Mensch, einer von ihnen.
Was zwischen Menschen behutsam erspiirt wird, ereignete sich zwischen Christus
und den Jiingern als gnadenhafte Kraft des Glaubens. Uberall, wo der Geist Jesu
Christi ist, ereignet sie sich von neuem.

Von dieser Glaubenserfahrung her miissen wir die evangelischen Aussagen
verstehen, die dem Nicht-Glaubenden so widerspriichlich erscheinen: Wuchert
mit euren Talenten! Denn es hiingt von euch ab, wie ihr das Leben besteht. Aber
wiflt und bekennt, dafl ihr armselige Knechte seid! Denn alles wird von Gottes
menschgewordener Liebe geschenkt.

Dort, wo man ankommt, liegt der Anfang (H. U. von Balthasar)

Das Bildwort des Lukas mufl in diesem grofien theologischen Zusammenhang
von Natur und Gnade gelesen werden; aber es will aus diesem Zusammenhang
nur einen kleinen Sektor umschreiben, den Sektor unseres ,geistlichen Fort-
schritts®.

Man hért und liest oft, daf die Meister des christlichen Lebens Stufenleitern
zum Ersteigen des Berges der Vollkommenheit beschrieben haben; Bekehrung —
Erleuchtung — Einigung, oder Bufle — Tugendstreben — Tugendbesitz heiffen die
Etappen. Diese Lehren sind weise und auch heute noch wichtig. Manche Erkennt-
nisse der modernen Psychologie und Therapie werden in ihren Schemata fest-
gehalten, wurden in Nonnenkonventen oder von geistlichen Beratern schon
gelehrt, ehe sich die Psychologie Gedanken dariiber gemacht hat.

Doch dieses ,Aufsteigen ist nur die eine Seite des christlichen Lebens; es ist
die Miithsal des Tages, die Arbeit des ,Knechts beim Pfliigen oder beim Hiiten®.
Wenn er aber dann nach Hause kommt und vor seinem Herrn steht, erkennt er:
,Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was wir taten.“ Wahr-
scheinlich aber wird er sogar sagen: Wir haben nicht einmal unsere Schuldigkeit
getan; deshalb, Herr, ,vergib uns unsere Schuld!“ Aufstieg, Niherkommen zu
Gott, Inniger-mit-ihm-Vertrautwerden ist nur die cine Seite, die man ,aktiv®
nennen konnte. Die andere duflert sich im Erschrecken iiber den immer grofier
anwachsenden Abstand, tber die immer deutlicher werdende eigene Siindhaftig-
keit.

Christliches Leben birgt in ungeschiedener Einbeit beide Seiten. Und wieder-
um kénnte man auf die Lebenserfahrung hinweisen, auf die grofien Médnner und
Frauen, die gerade darin grofl waren, daf sic ihr cigenes Versagen erkannten...;
oder diirfen wir nicht vielleicht sagen: deshalb grof waren, weil sie ihr eigenes
Versagen erkannten? Diese beiden Rider des Lebenswagens sind untrennbar
ineinander verzahnt.

Der Knecht aus dem Bildwort bei Lukas wird am nichsten Morgen wieder
aufs Feld gehen, er wird pfliigen, sden, jdten, ernten; er wird den Acker des
Herrn weiter bestellen, ebenso intensiv und in der gleichen Pflichterfillung wie
bisher. Und er wird am Abend wieder erfahren: ,Armselige Knechte sind wir!*
Vielleicht noch deutlicher und noch bewufiter als bisher. Aber dann wird er am
folgenden Morgen wiederum aufstehen und zur Arbeit gehen.



Einiibung und Weisung 312

In diesem Wiederum ~ Nocheinmal — Von neuem — bewihrt sich die Erkennt-
nis: ,Armselige Knechte sind wir!“ Auch das wufiten die Meister des christlichen
Lebens. Nicht immer in die Augen springend, aber deshalb um so intensiver und
einschneidender wird von ihnen das Geheimnis des stets neuen Anfangs gelehrt.
Stillstand ware Riickschritt, und Angekommensein heifit Beginnen. Die Lebens-
nihe einer geistlichen Lehre 1afit sich daran messen, daf sie diese Weisheit inte-
griert hat.

Aber auch die Echtheit eines christlichen Lebens 148t sich daran messen, dafl
es um das Geheimnis des stets neuen Anfangs weiff. In aller Anniherung an
Gott wichst sein Bewufitsein vom Abstand, in allem Gelingen erstarkt die Erfah-
rung der eigenen Nutzlosigkeit. Und genau das ist die Kraft zu neuem Beginn:
Nur mit dieser Nahrung, die der Engel dem zu Tode ermiideten Elias auf den
Weg zum Berg der Offenbarung mitgab, kann der Christ den neuen Anfang set-
zen: Erkenntnis der eigenen Leistung und Erkenntnis der eigenen Nutzlosigkeit
treffen zusammen im Glauben an die gottliche Gnadenmadcht, dic uns den Neu-
beginn schenkt.

So etwa lieflen sich die Gesetze des eigenen geistlichen Fortschritts formulieren.
Aber gelten sie nicht ebenso fir die Aktivitit in der Welt? Wenn wir nicht wiifi-
ten, dafl am Ende des miihseligen Lebens das Bekenntnis stehen muf}: , Wir sind
unniitze Knechte!*, und dafl ,dort, wo man ankommt, der Anfang liegt!“, kénn-
ten wir uns dann iiberhaupt noch einsetzen auf dem Acker des Herrn, arbeiten
fiir das Zusichselbstkommen der Welt? Wire dann nicht die stets von Vergeb-
lichkeit angefressene Miihe um den Nichsten, der Einsatz fiir das Wohl eines
Menschen und fiir eine bessere Zukunft ein lihmendes Gift eben dieser Arbeit?

Als Christen aber diirfen wir gerade in diesem Mifllingen den Auftrag Gottes
an die Menschheit, Jesu Christi an seine Kirche, des Herrn an seinen Knecht er-
fahren. Lafit uns mit grofler Freude und letztem Einsatz fiir Gott und seine
Schopfung arbeiten: denn ,Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was
wir taten!* Josef Sudbrack S]





