
Einübung und Weisung 308 

und Vertrauen, die einem geschenkt werden. Wo solches geschieht, da wird eine 
neue Realitätserfahrung und eine neue Gewißheit gewonnen, die Erfahrung und 
die Gewißheit, daß man einem Menschen glauben kann, weil er nicht nur die 
Wahrheit sagt, sondern diese Wahrheit in gewissem Sinn selbst ist. Hinter diese 
Erfahrung kann man nicht mehr zurückgehen, denn sie ist das Letzte, weil sie in 
einem Letzten gründet; sie kann aber ebensowenig durch eine andere Erfahrung, 
mag sie den Menschen noch so bedrängen, entkräftet werden, denn sie hält ohne 
zusätzliche Beweise von außen stand. Von daher ist die entscheidende Möglich- 
keit, dem heutigen Menschen einen Weg zu neuem Glaubenkönnen zu erschlie- 
ßen, das gegenseitige Glaubenszeugnis von Christen, die sich durch das Leben als 
glaubwürdig erwiesen haben. Zu solchem Zeugnis und solcher Glaubwürdigkeit 
sind wir alle aufgerufen. Es ist der Ruf Gottes an uns hier und heute. Die gegen- 
wärtige Stunde entlarvt allen Scheinglauben, bringt vielfach den schwachen Glau- 
ben zum Erlöschen, birgt aber auch die große Chance, zu einem reineren Glauben 
zu kommen. Friedrich Wulf Sj 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, 
was wir taten" 

Meditation über Lk 17, 7-10 

•Wenn einer einen Knecht zum Pflügen oder zum Hüten hat - wer von 
euch wird ihm bei der Rückkehr vom Feld sagen: Komm jetzt sogleich und 
setz dich zu Tisch? Wird er ihm niclit vielmehr sagen: Richte mir etwas 
zum Essen, steh auf, bediene midi bei der Mahlzeit, und nachher magst du 
essen und trinken. Bedankt er sich bei seinem Knecht etwa dafür, wenn 
dieser das Befohlene tut? 

Das gilt euch! Wenn ihr getan habt, was euch befohlen ist, dann sprecht: 
Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was wir taten." 

Der Gott der Armen 

Eine soziale Ordnung ist es nicht, die uns von der befremdlichen, hier frei über- 
setzten Geschichte aufgetragen wird; wenigstens nicht in direkter Intention. Es 
geht um den Menschen und sein Verhältnis zu Gott. Die Parabel oder das Bild- 
wort steht im sogenannten lukanischen Reisebericht (9, 51 - 19, 27: von Galiläa 



Einübung und Weisung 309 

bis Jerusalem). In ihm findet sich viel Sondergut des Lukas, also Erzählungen 
und Worte Jesu, die uns sonst nirgendwo überliefert sind. Gerade in ihnen läßt 
sich eine Grundtendenz des Lukas-Evangeliums erkennen: die Liebe zu den 
Armen, wie zur Witwe von 18,1-8 (vgl. 21,1-4; 2,36 f.), oder zum aufdringlichen 
Bittsteller von 11, 5-8 (Lukas ist der Theologe des Bittgebets!); zu den Niedri- 
gen, wie dem Lazarus vor dem Palast des reichen Prassers (16, 19-31), und den 
Verachteten, wie dem barmherzigen Samariter (10,29-37); eine Liebe zu den 
Verborgenen, wie den Geschwistern von Bethanien (10, 38-42), und den Sün- 
dern, wie dem verlorenen Sohn (15, ll-<52) oder dem Zöllner (18,9-14), der, 
anders als der hochmütige Pharisäer, seine Unwürdigkeit bekennt. Von keinem 
anderen neutestamentlichen Schriftsteller wird so sehr vor der Gefahr des Reich- 
tums gewarnt: •Du Tor, noch heute Nacht wird dir die Seele abgefordert - wem 
wird dann gehören, was du aufgehäuft hast?" (10, 20); die heilige Sorglosigkeit 
ist ein Grundanliegen des Evangelisten. Man hat aus solchen und anderen Zügen 
schon geschlossen, daß Lukas der Qumransekte und ihrer Theologie der Armut 
nahestehe; doch es ist eine Sicht der Botschaft Jesu selbst, die Lukas am Herzen 
liegt und die er mit viel Liebe entfaltet: •Beschafft euch Beutel, die nicht abnüt- 
zen, einen Schatz im Himmel, der nicht abnimmt, an den kein Dieb herankommt 
und den keine Motten zerfressen! Denn wo euer Schatz ist, da wird auch euer 
Herz sein" (12, 33 f.). 

Diese Theologie des Klein-Seins vor Gott hat eine bis weit in das Alte Testa- 
ment zurückreichende Geschichte, die uns hier nicht beschäftigen soll. Was für 
Lukas mitschwingt, können wir leicht nachfühlen: ein Wissen um die Schatten 
des Lebens, um Krankheit, Unglück, Tod (er allein berichtet vom Jüngling aus 
Nairn und seiner Mutter, 7, 11-17); ein Mitleiden mit Armut und Not (nur bei 
ihm lesen wir vom Mitleid des kreuztragenden Herrn mit den Frauen von Jeru- 
salem, 23,28-31); und ganz sicher auch die eigene Erfahrung von Sünde und 
Versagen (die Salbung der Füße durch die öffentliche Dirne ist sein Sondergut, 
7, 36-50). 

Doch alles das ist nur Hintergrund, gleichsam das Bildmaterial für eine über- 
bildhafte Aussage, das körperlich Greifbare, in dem sich etwas Unbegreifliches 
ausdrückt: Vor Gott steht der Mensch leer da, vor dem Unendlichen schrumpft 
alle Endlichkeit zu einem Nichts zusammen, vor seiner Macht ist alle mensch- 
liche Größe und Pracht pure Hilfsbedürftigkeit. 

Das ist bei Lukas keine metaphysische Erkenntnis, auch nicht das Ergebnis 
mystischer Erfahrung, sondern Frucht der Begegnung mit Jesus Christus. •Jesus 
nahm das Wort und sprach zu ihnen: Nicht die Gesunden bedürfen des Arztes, 
sondern die Kranken; ich bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Sün- 
der zur Umkehr" (5, 31 f.). Wir müssen uns hüten, mit irgendwelchen gedank- 
lichen Überbauten den unmittelbaren Eindruck des Herrn zu verfremden. Seine 
Gegenwart, die Macht seiner Worte und die Größe seines Tuns waren so stark, 
daß alles andere vor ihm schwach erschien - und zugleich bei ihm Anlehnung 
und Stütze suchte, daß der Kranke ihm zurief: •Sohn Davids, erbarme dich mei- 
ner!" (18, 39), und der Sünder vor ihm sich der Sünde erst voll bewußt wurde, 
zugleich aber die vergebende Nähe des Herrn als Sieg über die Sünde erfuhr. 



Einübung und Weisung 310 

Die Kunde von Gott, der •Herrscher vom Thron stürzt, Niedrige aber erhebt; 
Hungernde mit Gütern erfüllt, Reiche aber leer ausgehen läßt" (1, 52 f.), war in 
Jesus sichtbar, greifbar, Fleisch geworden. 

Armut des Geistes - Wuchern mit den anvertrauten Pfunden 

Wer die Heilige Schrift kennt, weiß, daß mit dem eben gezeichneten Bild der 
lukanischen Theologie nur eine Seite des Verhältnisses Mensch-Gott aufgezeigt 
ist: die Seite der totalen Angewiesenheit des Menschen auf Gott (wobei das 
•total" dick unterstrichen werden müßte), der Armseligkeit unseres Knechts- 
daseins. Das Bildwort von dem •armseligen Knecht, der tut, was seine Schuld 
ist", läßt aber auch die andere Seite durchblicken, die Arbeit des Knechts, der auf 
dem Acker seines Herrn den reichsten Ertrag ernten will. 

Die Synthese von der Armut des Geistes, wie man die Haltung des armseligen 
Knechtes nennen könnte, und von dem Auftrag, den Acker zu bestellen, mit den 
anvertrauten Pfunden zu wuchern, läßt sich nicht mehr nach menschlicher Berech- 
nung und mit rationaler Einsicht harmonisieren. Sich einzubilden, daß man des 
Rätsels Knoten auflösen könne, wäre nicht nur vermessen, sondern lächerlich. 
Was man kann, ist nur hinhören, noch hingegebener und noch selbstloser. (Dies 
nennt die christliche Tradition: Meditation!) 

Der Knecht hat hart gearbeitet, hat sich bis zur Erschöpfung eingesetzt, er 
kennt die Bedeutung und die Werthaftigkeit seiner Arbeit - und gerade deshalb 
bekennt er: •Armselige Knechte sind wir." Beides steht gleich breit, gleich absolut 
und unbedingt nebeneinander: die Wichtigkeit menschlichen Tuns und die Un- 
wichtigkeit des gleichen Tuns. 

Vom Herrn selbst her und auf ihn hin müssen die Worte des Evangeliums 
vernommen werden. In ihm und in seinem Geiste durften die Jünger erfahren, 
daß der totale Einsatz der eigenen Kraft (die Mühe und Last des Arbeitstages) 
und das totale Angewiesensein auf den Herrn (das Bekenntnis der eigenen Arm- 
seligkeit) zusammengehören, vielleicht sogar identisch sind. Es ist eine Erfah- 
rung, die wir in bescheidenem Maße auch untereinander, unter uns Menschen, 
machen können. Überall dort, wo eine menschliche Anstrengung gelingt - nicht 
ein physikalischer Arbeitseinsatz, sondern eine Leistung, in der personale Anteil- 
nahme und geistige Werte mitschwingen -, trifft dies zu: man müht sich ab, setzt 
seine ganze Kraft ein, und doch weiß man, daß das Gelingen geschenkt wird, daß 
alle Mühe nur deshalb von Erfolg gekrönt ist, weil von außen, von dem anderen 
Menschen, oder was es auch immer sein mag, die Wärme einströmt, die die Blüte 
zum Reifen bringt. Wir nennen solche Erfahrungen Liebe, Geschenk, personale 
Atmosphäre, Zweisamkeit menschlicher Begegnung. 

Das gleiche und mehr hatten die Jünger erfahren, als sie dem Herrn begegne- 
ten. Ihre Erfahrung war nicht nur ein anfängliches Begreifen davon, daß im 
Leben auf einen andern Menschen hin Leistung und Gegenleistung nicht mitein- 
ander aufgerechnet werden können; ihre Erfahrung war das kraftvolle Ver- 
trauen, daß in der Gegenwart des Herrn, in seinem mächtigen Wort, die eigene 
Leistung vollständig aufgehoben und geschenkt wird. Und hierin wußten sie, daß 



Einübung und Weisung 311 

der, der ihnen gegenüberstand, mehr war als nur ein Mensch, einer von ihnen. 
Was zwischen Menschen behutsam erspürt wird, ereignete sich zwischen Christus 
und den Jüngern als gnadenhafte Kraft des Glaubens. Überall, wo der Geist Jesu 
Christi ist, ereignet sie sich von neuem. 

Von dieser Glaubenserfahrung her müssen wir die evangelischen Aussagen 
verstehen, die dem Nicht-Glaubenden so widersprüchlich erscheinen: Wuchert 
mit euren Talenten! Denn es hängt von euch ab, wie ihr das Leben besteht. Aber 
wißt und bekennt, daß ihr armselige Knechte seid! Denn alles wird von Gottes 
menschgewordener Liebe geschenkt. 

Dort, wo man ankommt, liegt der Anfang (H. U. von Balthasar) 

Das Bildwort des Lukas muß in diesem großen theologischen Zusammenhang 
von Natur und Gnade gelesen werden; aber es will aus diesem Zusammenhang 
nur einen kleinen Sektor umschreiben, den Sektor unseres •geistlichen Fort- 

schritts". 
Man hört und liest oft, daß die Meister des christlichen Lebens Stufenleitern 

zum Ersteigen des Berges der Vollkommenheit beschrieben haben; Bekehrung - 
Erleuchtung - Einigung, oder Buße - Tugendstreben - Tugendbesitz heißen die 
Etappen. Diese Lehren sind weise und auch heute noch wichtig. Manche Erkennt- 
nisse der modernen Psychologie und Therapie werden in ihren Schemata fest- 
gehalten, wurden in Nonnenkonventen oder von geistlichen Beratern schon 
gelehrt, ehe sich die Psychologie Gedanken darüber gemacht hat. 

Doch dieses •Aufsteigen" ist nur die eine Seite des christlichen Lebens; es ist 
die Mühsal des Tages, die Arbeit des •Knechts beim Pflügen oder beim Hüten". 
Wenn er aber dann nach Hause kommt und vor seinem Herrn steht, erkennt er: 
•Armselige Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was wir taten." Wahr- 
scheinlich aber wird er sogar sagen: Wir haben nicht einmal unsere Schuldigkeit 
getan; deshalb, Herr, •vergib uns unsere Schuld!" Aufstieg, Näherkommen zu 
Gott, Inniger-mit-ihm-Vertrautwerden ist nur die eine Seite, die man •aktiv" 
nennen könnte. Die andere äußert sich im Erschrecken über den immer größer 
anwachsenden Abstand, über die immer deutlicher werdende eigene Sündhaftig- 
keit. 

Christliches Leben birgt in ungeschiedener Einheit beide Seiten. Und wieder- 
um könnte man auf die Lebenserfahrung hinweisen, auf die großen Männer und 
Frauen, die gerade darin groß waren, daß sie ihr eigenes Versagen erkannten ...; 
oder dürfen wir nicht vielleicht sagen: deshalb groß waren, weil sie ihr eigenes 
Versagen erkannten? Diese beiden Räder des Lebenswagens sind untrennbar 
ineinander verzahnt. 

Der Knecht aus dem Bildwort bei Lukas wird am nächsten Morgen wieder 
aufs Feld gehen, er wird pflügen, säen, jäten, ernten; er wird den Acker des 
Herrn weiter bestellen, ebenso intensiv und in der gleichen Pflichterfüllung wie 
bisher. Und er wird am Abend wieder erfahren: •Armselige Knechte sind wir!" 
Vielleicht noch deutlicher und noch bewußter als bisher. Aber dann wird er am 
folgenden Morgen wiederum aufstehen und zur Arbeit gehen. 



Einübung und Weisung 312 

In diesem Wiederum - Nocheinmal - Von neuem - bewährt sich die Erkennt- 
nis: •Armselige Knechte sind wir!" Auch das wußten die Meister des christlichen 
Lebens. Nicht immer in die Augen springend, aber deshalb um so intensiver und 
einschneidender wird von ihnen das Geheimnis des stets neuen Anfangs gelehrt. 
Stillstand wäre Rückschritt, und Angekommensein heißt Beginnen. Die Lebens- 
nähe einer geistlichen Lehre läßt sich daran messen, daß sie diese Weisheit inte- 
griert hat. 

Aber auch die Echtheit eines christlichen Lebens läßt sich daran messen, daß 
es um das Geheimnis des stets neuen Anfangs weiß. In aller Annäherung an 
Gott wächst sein Bewußtsein vom Abstand, in allem Gelingen erstarkt die Erfah- 
rung der eigenen Nutzlosigkeit. Und genau das ist die Kraft zu neuem Beginn: 
Nur mit dieser Nahrung, die der Engel dem zu Tode ermüdeten Elias auf den 
Weg zum Berg der Offenbarung mitgab, kann der Christ den neuen Anfang set- 
zen: Erkenntnis der eigenen Leistung und Erkenntnis der eigenen Nutzlosigkeit 
treffen zusammen im Glauben an die göttliche Gnadenmacht, die uns den Neu- 
beginn schenkt. 

So etwa ließen sich die Gesetze des eigenen geistlichen Fortschritts formulieren. 
Aber gelten sie nicht ebenso für die Aktivität in der Welt? Wenn wir nicht wüß- 
ten, daß am Ende des mühseligen Lebens das Bekenntnis stehen muß: •Wir sind 
unnütze Knechte!", und daß •dort, wo man ankommt, der Anfang liegt!", könn- 
ten wir uns dann überhaupt noch einsetzen auf dem Acker des Herrn, arbeiten 
für das Zusichselbstkommen der Welt? Wäre dann nicht die stets von Vergeb- 
lichkeit angefressene Mühe um den Nächsten, der Einsatz für das Wohl eines 
Menschen und für eine bessere Zukunft ein lähmendes Gift eben dieser Arbeit? 

Als Christen aber dürfen wir gerade in diesem Mißlingen den Auftrag Gottes 
an die Menschheit, Jesu Christi an seine Kirche, des Herrn an seinen Knecht er- 
fahren. Laßt uns mit großer Freude und letztem Einsatz für Gott und seine 
Schöpfung arbeiten: denn •Knechte sind wir; unsere Schuldigkeit war es, was 
wir taten!" Josef Sudbrack SJ 




