
BUCHBESPRECHUNGEN 

Glaube und Welt 

Stoeckle, Bernhard OSB: Ich glaube 
an die Schöpfung (Sammlung: •Licht 
vom Licht", Dritte Folge, Band 4) 
Einsiedeln-Köln: Benziger 1966. 194 
S., Ln. DM 12.80. 

Das schon öfter geäußerte Anliegen des 
Vf.s ist die Gesinnung einer positiveren 
Haltung des Christen zur Schöpfung und 
ihrer Güterwelt, nicht zuletzt zur eigenen 
leiblichen Existenz und ihren Erfordernis- 
sen. Da dieses Anliegen heute aber von 
allen Dächern ausgerufen wird, ergibt sich 
die Notwendigkeit einer differenzierteren, 
genauer unterscheidenden christlichen Ant- 
wort. In einem ersten Teil legt darum 
Stoeckle den Stand der gegenwärtigen Dis- 
kussion dar: Nachdem der überkommene 
Dualismus, oder jedenfalls die zu große 
Trennung von Welt und Heil, durch einen 
gewissen Naturoptimismus abgelöst wurde 
(Vf. denkt wohl u. a. an die durch die Ju- 
gendbewegung ausgelöste Bewegung), hat 
das Bewußtwerden der hominisierten, mani- 
pulierbaren Welt eine ganz neue Situation 
geschaffen. Man beginnt die Forderungen 
zu erkennen, die diese Welt an den Chri- 
sten stellt, sieht aber auch immer stärker 
die Gefahren, die damit für eine Verkün- 
digung und Darlegung der genuinen 
christlichen Botschaft heraufziehen. (Die 
Schilderung dieser Entwicklung sowie der 
heutigen Problematik ist sehr klar und je- 
dem leicht eingängig, aber im einzelnen 
wohl etwas vereinfacht; sie wird darum 
den zitierten Autoren nicht immer gerecht.) 
- Der zweite Teil des Buches über die 
•Offenbarung Gottes in seiner Schöpfung" 
(hier wird der Begriff der •natürlichen 
Offenbarung" von seiner rationalistischen 
Verengung befreit) sowie über die Christo- 
zentrik der Schöpfung (dargestellt an der 
•Protologie" und der •Eschatologie") will 
die Grundlagen für das eigentliche Anlie- 
gen des Vf.s, •(die) Gestalt und (den) Voll- 
zug des christlichen Weltauftrages", legen. 
Dabei geht es hauptsächlich um den Auf- 

weis, daß der Christ human nur reife in 
der echten Begegnung mit den geschöpf- 
lichen Werten und ihrer Integrierung in 
das Gesamt der personalen Existenz. An 
Werten werden vor allem genannt der 
Leib, die Geschlechtlichkeit, die Umwelt, die 
Gemüts- und Kulturwerte sowie die eigent- 
lich geistigen Werte. Dabei wird auch auf 
die Notwendigkeit der Entsagung hinge- 
wiesen und gezeigt, wie sie in echter Weise 
psychologisch und christlich zu motivieren 
sei. Hier kommt der Jugendpädagoge zum 
Vorschein, der die Entwicklungsphasen im 
Reifungsprozeß des heranwachsenden Men- 
schen kennt und ihnen Rechnung trägt. - 
Ein anregendes und nützliches Buch. 

F.Wulf S] 

Schlette, Heinz Robert: Epiphanie als 
Geschichte. Ein Versuch. München: Kö- 
sel 1966. 125 S., Ln. DM 10,80. 

Es wäre mißlich, wenn bei aller, sicher auch 
berechtigter Kritik (vgl. diese Ztschr. 40 
[1967] 23 ff.) die positiven Ansätze in vor- 
liegendem Buch übersehen würden. Schlette 
versucht konsequent durchzudenken, was es 
bedeutet, daß sich Gott nicht nur in der 
Geschichte offenbart, sondern daß die Ge- 
schichte selbst - eine bestimmte Wegstrecke 
des Volkes der Juden, ein bestimmtes Le- 
ben in Israel - Epiphanie Gottes ist. Gottes 
Epiphanie ist nach dem Vf. so sehr •Ge- 
schichte", daß ein Nicht-Glaubender keinen 
Unterschied zur profanen Geschichte zu ent- 
decken vermag. Erst die glaubende Deu- 
tung erkennt sie als solche. Hier wird die 
Kritik einsetzen, etwa mit der Frage: Ope- 
riert Schlette nicht so sehr mit scholastisch 
klaren Begriffen, die in der Profan-Ge- 
schichte keinen Raum lassen für eine Offen- 
heit auf etwas Ober-(keineswegs Un-)ge- 
schichtliches. Die moderne Wissenschaft 
scheint doch von verschiedenen Seiten sol- 
che Übersteigerungen formulieren zu wol- 
len: Bubers Absolutheit in der Ich-Du-Be- 



Buchbesprechungen 314 

Ziehung, Binswangers Ewigkeit in der Lie- 
beserfahrung, Gadamers Bleibendes in dem 
Fluß der Sprache, Blochs Prinzip Hoff- 
nung, Rahners transzendentale Erfahrung 
oder Balthasars ästhetische Schau. Ist die 
•Geschichte" wirklich begrifflich so eindeu- 
tig in sich geschlossen, wie Schlette voraus- 
zusetzen scheint? 

Aber es ist die überscharfe Fragestellung, 
die den Zugang zu wichtigen Einsichten 
vermittelt: Zuerst natürlich in die Ge- 
schichtlichkeit der Offenbarung; dann aber 
auch in das Verhältnis der naturalen, kos- 
mologischen Epiphanie Gottes mit seinem 
Sichtbarwerden in der Geschichte und in 
die Offenheit des Christusglaubens, in die 
Zukunft hinein. Berechtigt ist Schlettes 
Kritik an einem objektivistischen Denken, 
das vermeint, Geschehnisse mit unveränder- 
lichen Begriffen ausschöpfen zu können; 
und auf der anderen Seite die Kritik an 
einer ungeschichtlichen Existenztheologie, 
die das •Jesus-Phänomen" auf seine Be- 
deutsamkeit •für mich" reduzieren möchte. 
Wichtig ist weiterhin die gelegentlich aus- 
gesprochene Kritik an einem Biblizismus, 
der dem Nichtfachmann den Zugang zum 
Verständnis der Schriften verwehrt und 
übersieht, daß in dem Schriftverständnis 
der Kirche und des Laien •Epiphanie als 
Geschichte" sich ereignet. Am wichtigsten 
aber ist, daß Schlette den, der urteilsfähig 
und -willig ist, zum Nachdenken und Fra- 
gen anregt über den Mittelpunkt der Ge- 
schichte, die Epiphanie Gottes im Volke 
Israel und in Jesus Christus. 

J. Sudbrack SJ 

Metz, Johann Baptist: Zur Theologie 
der Welt. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag u. München, Kaiser 1968. 
148 S., Ln. DM 15.-. 

Das langerwartete Buch des Münsteraner 
Fundamentaltheologen besteht aus einer 
Sammlung von bereits veröffentlichten, zum 
Teil umgearbeiteten Aufsätzen (darunter 
grundlegend: Weltverständnis im Glau- 
ben, diese Ztschr. 32 [1962] 165-185). Die 
drei großen, aufeinander aufbauenden Ka- 
pitel zeugen aber von einem geschlossenen 
theologischen Konzept. In Welt - Zukunft - 
Gesellschaft versucht Metz die Stellung des 
Christen und der Kirche positiv-neu zu be- 

stimmen. Seine klare, gut gliedernde und 
treffsichere Sprache hilft ihm, die Ideen und 
Sehnsüchte, die in der Luft liegen und ein 
junges Christentum beflügeln, griffig zu 
formulieren. Anthropologische Wende, 
Weltlichkeit der Welt, Hominisierung und 
Humanisierung, Kirche als gesellschaftskri- 
tische Institution usw. sind auch schon über 
den Bereich der Fachtheologie in die Jour- 
nalistik eingedrungen. Mit der letztgenann- 
ten Vorstellung: Kirche als Institution einer 
kritischen Freiheit, greift Metz unter ande- 
rem Gedanken des Frankfurter Soziologen- 
kreises auf (W. Benjamin, Th. W. Adorno 
u. a.). Man fragt sich allerdings, ob das 
Verhältnis der Kirche zur Gesellschaft nur 
(114 f.) negativ bestimmt werden darf, nur 
Sozial-Kritik, nicht Sozial-Lehre? Droht 
hier nicht eine neue, diesmal soziologische 
•Weltflucht"? Die härtesten Kritiker der 
mittelalterlichen Gesellschaft waren •weit- 
abgewandte" Aszeten! Doch gerade Metz 
betont in seinem ausgezeichneten Kapitel 
über •Die Theologie der Welt und die 
Askese", daß •christliche Askese ... grund- 
sätzlich im Dienste dieser ,Annahme', die- 
ses Ja'" besteht (92-95). Für unsere Ztschr. 
wichtig ist auch das Kapitel über die christ- 
liche Sprache in unserer Welt (116•122): 
•Gerade um die Existenz zu treffen, kann 
heute nicht rein existentiell gesprochen wer- 
den." 

Das Buch regt an und fordert heraus. 
Die Erwartungen bleiben hochgeschraubt. 
Metz wird ihnen wohl bald entsprechen, 
die vielen •man müßte", •man sollte", die 
auf eine noch zu schreibende Theologie hin- 
weisen, beantworten und die angerissenen 
Skizzen ausführen. /• Sudbrack SJ 

Ramsey, Arthur Michael, Erzbischof 
von Canterbury: Geistlich und weltlich. 
Eine Studie über die jenseitigen und 
diesseitigen Aspekte des Christentums. 

108 S., eng!., brosch. DM 8,80. 

Den fünf Kapiteln dieses Buches liegen vier 
Vorlesungen zugrunde, die der anglikani- 
sche Erzbischof 1964 im Senatshaus der 
Londoner Universität gehalten hat und die 
für die Drucklegung überarbeitet wurden. 
Es geht in ihnen um das Problem der Dua- 
lität des Christentums, von •Diesseits" und 
•Jenseits", •weltlich" und •geistlich", •ir- 



Buchbesprechungen 315 

disch" und •himmlisch", und um das Ver- 
hältnis beider Wirklichkeiten zueinander. 
Diese dürfen nicht auseinandergerissen 
werden - der Glaube an die Einheit des 
Schöpfers- und Erlösergottes verbietet je- 
den Dualismus -, sondern durchdringen 
sich gegenseitig. Wahres Christentum ist 
immer weltlich und überweltlich zugleich. 
Tätigsein in der Welt und Kontemplation 
der unsichtbaren, himmlischen Dinge (Got- 
tes und seiner Geheimnisse}, Weltannahme 
und Weltverzicht sind darum für den Chri- 
sten unlösbare Korrelate. Wenn in der 
Vergangenheit oft einseitig der weltjensei- 
tige Aspekt der christlichen Botschaft die 
Haltung des Christen bestimmt hat, so 
drängt sich heute stärker die Notwendig- 
keit auf, die •andere" Welt in der ge- 
wöhnlichen Erfahrung des Alltags, den 
•Gott über uns" mitten in dieser Welt zu 
suchen. Dabei warnt der Erzbischof aber 
vor einem Konformismus, der in dem Be- 
streben, den Gegensatz zwischen Christen- 
tum und moderner Welt zu verringern, zu 
einer akuten Versuchung geworden ist. Bei 
dem Bemühen, die Wahrheiten der Offen- 
barung in einer neuen Sprache auszudrük- 
ken, um sich den Menschen von heute ver- 
ständlicher zu machen, sei doch mit aller 
Klarheit immer wieder zu betonen, daß die 
Botschaft des Christentums die hiesige 
Welt überschreite und erst im anderen Le- 
ben ihre letzte Erfüllung finde. Daher die 
Herausstellung der Notwendigkeit der 
Kontemplation (eine eigene Vorlesung ist 
der Mystik gewidmet; das Mönchtum wird 
bejaht). Oberhaupt zeigt sich der Erzbischof 
mit den Problemen des Christentums im Ge- 
spräch mit der heutigen Welt vertraut. Er 
weiß um die Schwierigkeit, angemessen 
und ohne Verfälschung von Gott zu spre- 
chen. Er anerkennt das Anliegen Bonhoef- 
fers, lehnt aber ein •religionsloses Chri- 
stentum" ab. Ein ausgeglichenes und öku- 
menisches Buch (mit großer Selbstverständ- 
lichkeit werden auch katholische Autoren 
zitiert). Sein englischer Originaltitel lautet: 
Sacred and Secular. F. Wulf SJ 

Hiller, Egmont: Humanismus und 
Technik. Düsseldorf, Patmos 1966. 
108 S., Ln. DM 9,80. 

Dem Vf. (Honorarprofessor an der TH in 
Stuttgart)   geht  es  um   die  Rückwirkung, 

die die immer stärker technisierte und ver- 
waltete Welt auf die geistigen Grund- 
lagen und das Bewußtsein des Menschen 
hat. Viele sind deswegen beunruhigt. Sie 
weisen auf die Gefährdung des Humanen 
durch die Technik hin. Bevor der Vf. die- 
ser Sorge nachgeht, legt er rein sachlich, 
ohne Wertung, die Realität der technischen 
Welt dar: er handelt von der Mechanisie- 
rung der modernen Arbeitswelt, von der 
Kybernetik, d. h. der •Technik der sich 
selbst überwachenden und sich selbst regu- 
lierenden Apparaturen" (34), von der Len- 
kung der technischen Welt und vom Struk- 
turwandel der industriellen Massengesell- 
schaft. Kein Zweifel, daß in der so gestal- 
teten Welt das Menschliche bedroht ist. 
Diese Welt führt nach dem Vf. zu geistigen 
Fehlhaltungen, indem sie den Menschen 
entweder - vor allem in den übermechani- 
sierten Berufen - «^erfordert, ihn unbe- 
friedigt und leer läßt, so daß es zu einer 
gewissen Spaltung der Persönlichkeit 
kommt, oder aber - vor allem in den Füh- 
rungsschichten - M&erfordert, ihn so total in 
Anspruch nimmt, daß er nicht mehr zu sich 
selbst kommt. Da wir der Technik nicht 
entraten können - sie entspricht einer not- 
wendigen Entwicklung -, müssen wir mit 
ihr fertig werden. Ihre menschliche Bewäl- 
tigung ist eine geistige und ethische Auf- 
gabe. Der Vf. gibt dazu - mit kurzem Hin- 
weis auf moderne Autoren (Philosophen 
und Theologen) - einige Hilfen an, die 
aber mehr angedeutet als ausgeführt wer- 
den und u. E. zur Lösung des sehr kom- 
plexen Problems kaum genügen. Die Lek- 
türe ist dennoch sehr anregend und lohnend. 
Die vorgelegten Gedanken zwingen zum 
Nachdenken. Die Studie geht auf Vor- 
lesungen zurück, die der Vf. 1965 auf den 
•Salzburger Hochschul wochen" gehalten 
hat. Sie ist allgemein verständlich ge- 
schrieben und will einen größeren Leser- 
kreis erreichen. F. Wulf S] 

Dittburner, Jerome M. OFMConv.: A 
Theology of Temporal Realities: Ex- 
plantation of St. Jerome. Critical Re- 
flections on the Theological Concepts 
of Riches and Poverty as an Expression 
of a Theory of Relative Values. Rom, 
Gregoriana 1966. XXIV, 119 S. 



Buchbesprechungen 316 

Eine Untersuchung der •Theologie der 
irdischen Wirklichkeiten" nach dem hl. 
Hieronymus muß jedem lohnend erschei- 
nen, der den Einfluß des lateinischen Kir- 
chenvaters auf die aszetische Literatur und 
Praxis der Folgezeit kennt. Vorliegender 
römischer Doktorthese geht es besonders 
um den Aspekt von Besitz und Armut. 
Zwei Grundlinien werden anhand der zen- 
tralen Texte (besonders aus dem Briefcor- 
pus) herausgearbeitet: Echtes Christentum 
beginnt bei der aszetisch verstandenen 
Mahnung des Herrn: •Geh hin, verkaufe 
und gib den Armen!" Von der göttlichen 
Schöpfertat her aber sind alle irdischen 
Dinge gut. Auch die Sünde hat dies nicht 
aufgehoben; sie lastet aber so sehr auf dem 
Menschen, daß er eigentlich nur auf dem 
Weg des •Verkaufe und gib den Armen" 
ganz dem Herrn nachfolgen kann. 

Mir scheint, daß die Studie zu vermit- 
telnd konzipiert wurde und daher bei Hie- 
ronymus im Grunde nichts findet als die 
allgemeine orthodoxe Lehre. Gibt es aber 
nicht auch Methoden, die ein subtileres Bild 
zeichnen können? Wenn z. B. 58 gesagt 
wird, daß Hieronymus das Unterfangen 
eines Reichen, in den Himmel zu kommen, 
immer (always) eine Schwierigkeit nennt, 
•aber niemals spricht er, in irgendwelchen 
Formen, von Unmöglichkeit", so sehe ich 
nicht, wie das mit dem Zitat von 60 über- 
einstimmt: •Difficile, imo impossibile est 
ut praesentibus quis et futuris fruatur bo- 
nis." Die englische Paraphrase des Zitats 
•almost next to impossibile" ist irrefüh- 
rend. Solche - nicht mit Rhetorik abzu- 
qualifizierende - Bruchstellen könnten zu 
nuancierteren Erkenntnissen führen. 

/. Sudbrack SJ 

Kirche im Wandel 

Menard, Etienne: Kirche gestern und 
morgen. Frankfurt/M., Josef Knecht. 
1968. 164 S., Ln. DM 11,80. 

Der Vf., kanadischer Dominikaner, fragt 
nach dem augenblicklichen Standort des 
theologischen Denkens über die Kirche. Zu- 
nächst erörtert er Herkunft und Bedeutung 
jener Ekklesiologie, die als die klassische 
gilt und bis zum Zweiten Vatikanum das 
theologische Denken in der Kirche be- 
herrschte (13-66). Hier scheint vor allem 
interessant, daß die Wurzeln dieser die 
Autorität des Amtes betonenden Auffas- 
sung nicht in der konstantinischen Ära, 
auch nicht in der Gegenreformation, son- 
dern in jener Reformbewegung gesucht 
werden, die mit dem Namen Gregors VII. 
verbunden ist. Von dem berechtigten 
Wunsch nach der Freiheit der Kirche von 
der weltlichen Macht geleitet, hat die Gre- 
gorianische Reform die Bedeutung der zen- 
tralen Gewalt des Papsttums hervorgeho- 
ben. Die Kämpfe und Spannungen der fol- 
genden Jahrhunderte bis zum Beginn unse- 
res Jahrhunderts stehen im Zeichen dieser 
ekklesiologischen Konzeption und betreffen 
sowohl das Verhältnis von Kirche und 
Staat als auch das zwischen Paptsttum und 
Ortskirchen bzw. Nationalkirchen. Refor- 

mation und Gallikanismus erscheinen so 
als deren Spielarten oder geschichtliche 
Momente. Diese Ekklesiologie ist nicht ohne 
positive Seiten: starkes Gefühl für die Ein- 
heit der Kirche bei den Katholiken, ent- 
schiedene Behauptung der kirchlichen Auto- 
rität, Unabhängigkeit und Freiheit gegen- 
über andersartigen Gemeinschaftsbildun- 
gen, . .. Aber die Nachteile aus der ein- 
seitigen Betonung von Institution, Autori- 
tät und Gehorsam sind nicht zu übersehen. 
Sie tragen, wenigstens zum Teil, die Schuld 
an den Spannungen nach innen wie nach 
außen. - Neben dieser päpstlichen Ekkle- 
siologie entwickelte sich, vor allem seit J. 
A. Möhler, eine andere, die besonders die 
Realität der Ortskirche, der Kirche als 
Gemeinschaft, des Laien, der Kollegialität 
betonte und das Zweite Vatikanum vorbe- 
reitete und bestimmte. Diese Ekklesiologie 
war gerade auch durch die pastoralen Be- 
dürfnisse angeregt worden (67-99). - 
Schließlich versucht der Vf. die Linien je- 
ner Entwicklung auszuziehen, die vom 
Konzil ausgehen und wahrscheinlich die 
Ekklesiologie von morgen bestimmen wer- 
den. Diese Ekklesiologie werde die Kirche 
vornehmlich als die Gesamtheit aller Gläu- 
bigen betrachten und in dieser Gesamtheit 
den Empfänger aller Gaben, die Gott sei- 



Buchbesprechungen 317 

ner Kirche gibt, sehen. Sie werde auch die 
Forderungen des Ökumenismus und die 
Folgerungen aus der Religionsfreiheit in 
sich aufnehmen (101-164). So ist ein guter 
Überblick entstanden, der Seelsorger und 
Laien, die nach einem besseren Verständnis 
des Wesens der Kirche suchen, interessieren 
wird. N. Mulde SJ 

Thome, Josef: Der mündige Christ. 
Katholische Kirche auf dem Wege der 
Reifung. Frankfurt/Main, Knecht 1968. 
2. Aufl., 156 S., brosch. DM 10,80. 

Das vorliegende Buch ist 1949 das erste 
Mal erschienen. Es wurde damals in dieser 
Zeitschrift recht positiv besprochen (GuL 23 
[1950] 316). 1955 aber wurde es indiziert. 
Der Grund für diese Maßnahme wurde 
nicht zu Unrecht in der damals noch vor- 
herrschenden statisch-perfektionistischen 
Vorstellung von der Kirche vermutet, die 
eine Wandlung der Kirche in ihrer mensch- 
lich-geschichtlichen Gestalt nicht zuließ. Erst 
das Konzil hat den Blick für die •Ecclesia 
semper reformanda" wieder geöffnet. Aber 
es geht dabei nicht nur um Reform, wenn 
man darunter nur die Beseitigung von Miß- 
ständen versteht. Der Vf. spricht von Rei- 
fung. Angeregt von der Individualpsycho- 
logie F. Künkels sieht er die Entwicklung 
des einzelnen Glaubenden wie die der Ge- 
meinschaft der Kirche als einen Reifungs- 
prozeß. Wie der Mensch in seiner natür- 
lichen Entfaltung aus der naiven und un- 
problematischen Geborgenheit der Familie 
heraustreten und sich selbst finden muß, 
um dann als Gereifter und Erwachsener 
ein bewußtes und verantwortliches Glied 
der Gemeinschaft zu werden, so muß auch 
der Christ über den problemlosen und dar- 
um heiteren Glauben seiner Kindheit hin- 
auswachsen und zu einer kritischen Aus- 
einandersetzung mit dem Glaubensinhalt 
gelangen, um ein mündiger Christ zu wer- 
den. Aber diese Mündigkeit darf nicht im 
Individualismus stecken bleiben; der Glau- 
be ist erst dann wahrhaft mündig, wenn er 
das freie und bewußte Ja zur Kirche als 
Gemeinschaft beinhaltet. In diesem Pro- 
zeß, der weithin ein Nachreifen ist, fällt 
der Kirche, d. h. ihren führenden Vertre- 
tern, nach den Worten des Vf. eine •fast 
übermenschlich schwere Aufgabe" zu: •sie 
muß die individuelle Entfaltung aller Fä- 

higkeiten bis zur vollen Selbstentfaltung 
des einzelnen erstreben, zugleich aber den 
Willen dieses zur Eigenständigkeit und 
Mündigkeit gewachsenen einzelnen pfle- 
gen, sich in bewußter Verantwortung in 
ihre Gemeinschaft hineinzustellen, und 
muß seinen Einsatz für ihre Ziele wecken" 
(57). Wahrlich eine Aufgabe, die das Zu- 
sammenwirken vieler mündiger Glauben- 
der fordert. Leider ist diese Einsicht auch 
heute nach dem Konzil noch immer nicht 
genügend verbreitet. Darum ist das Buch, 
vor bald 30 Jahren geschrieben und nun 
mit Hinweisen auf die Dokumente des Kon- 
zils bereichert, immer noch höchst aktuell 
und anregend. Zugleich ist es ausgewoge- 
ner als manches, was heute geschrieben 
wird. Denn stets hat der Vf. das zentrale 
Anliegen eines lebendigen, persönlichen 
Glaubens und zugleich einer lebendigen 
und darum lebenzeugenden kirchlichen Ge- 
meinschaft vor Augen. N. Mulde SJ 

Fesquet, Henri: Rom vor einer Wende? 
Drängende Fragen an die Kirche nach 
dem Konzil« Freiburg-Basel-Wien, 
Herder 1968. 152 S., kart. DM 12,80. 

Der Vf. ist seit vielen Jahren römischer 
Korrespondent der Zeitung •Le Monde" 
und ein guter Kenner der Mentalität des 
kirchlichen Rom. Durch seine Konzilsbe- 
richte, die sich durch zuverlässigen Infor- 
mationsgehalt auszeichneten, wurde er in- 
ternational bekannt. In dem vorliegenden 
Buch versucht er, die Tragweite der vom 
Konzil eingeleiteten Reformen herauszu- 
stellen. Dabei ist er unerbittlich in der Kri- 
tik dessen, was er als Fehlhaltungen brand- 
marken zu müssen glaubt, aber zugleich er- 
füllt von einem Vertrauen in die reforme- 
rische Kraft des gegenwärtigen Papstes, 
das manchen überraschen mag. Der Vf. ist 
überzeugt, daß sich die Kirche wandeln 
muß. Denn als Religion der Menschwer- 
dung Gottes sei das Christentum eine 
•durch Definition evolutive Religion" (32). 
Darum werde man sich auch einer Neu- 
formulierung der Glaubensaussagen nicht 
entziehen können. F. plädiert für eine wirk- 
lichkeitsnahe Priesterausbildung, sieht den 
verheirateten Priester bereits am Horizont 
und scheut auch nicht davor zurück, das 
Vordergründige der traditionellen Argu- 



Buchbesprechungen 318 

mente gegen eine Zulassung der Frau 
zum Weihesakrament bloßzulegen. Er 
glaubt, daß sich der ökumenische Gedanke 
u. a. dadurch als fruchtbar erweisen wer- 
de, weil er zukunftsgerichtet und christus- 
bezogen ist, übersieht aber auch nicht die 
Gefahr, daß Widerstände von Seiten der 
Autorität und der Institution (wohl nicht 
allein auf katholischer Seite!) den ökume- 
nischen Elan in unnötiger Weise hemmen 
könnten. Das Problem einer zeitgemäßen 
Armut der Kirche (besonders in den Län- 
dern Europas und Amerikas) und die For- 
derung nach wahrer und voller Katholi- 
zität durch den Abbau •westlicher" Bevor- 
mundung werden behandelt. Der Vf. gei- 
ßelt die mangelnde Informationsfreudig- 
keit kirchlicher Stellen und deren •mani- 
sche Geheimnistuerei", sieht aber auch hier 
Fortschritte für die jüngste Vergangenheit. 
Aber vielleicht ist das Recht auf Informa- 
tion in der Kirche doch noch nicht genügend 
anerkannt. Vermutlich ist der Vf. auch 
darin zu optimistisch, wenn er glaubt, das 
Zweite Vatikanische Konzil habe die Angst 
vor der Veränderung ausgetrieben (118). 
Es hat eher den Anschein, daß sich weite 
Kreise der Kirche dieser Angst erst richtig 
bewußt geworden sind. Vermutlich ist das 
auch einer der Gründe, weshalb sich die 
kirchliche Autorität gar nicht so reform- 
freudig und zuversichtlich zeigt, wie es un- 
mittelbar nach Beendigung des Konzils 
(F.s Buch ist 1966 erschienen) geschienen 
haben mag. Diese kritischen Bemerkungen 
können den Wert des Buches nicht schmä- 
lern, das sich vor allem deshalb empfiehlt, 
weil seine Kritik an kirchlichen Wirklich- 
ekiten von dem Glauben an die Zukunft 
und die Wandlungsfähigkeit der Kirche 
getragen ist. JV. Mulde SJ 

Kierkegaard nachkonziliar. Aus den 
Tagebüchern ausgewählt und übertra- 
gen von Heinrich Roos. Einsiedeln, Jo- 
hannes-Verlag 1967 (Kriterien 5). 122 
S., brosch. DM 8,50. 

Unter folgenden Überschriften werden hier 
in acht Gruppen Auszüge aus Kierkegaards 
Tagebüchern zusammengestellt: Die Zeit, 
Gott, Reform der Kirche, Das Kloster, Prie- 
ster, Mensch, Jünger, Christ in der Welt, 
im ganzen 132 Nummern, meist weniger 
als eine Seite. Immer geht es um eine kri- 
tische Auseinandersetzung mit dem Chri- 
stentum der Zeit, das nach K. die Provo- 
kation der Welt durch das Kreuz unschäd- 
lich und die Botschaft Jesu bürgerlich ein- 
geebnet hat. Die Gruppierungen haben so- 
wohl in sich wie auch untereinander nur 
einen lockeren Zusammenhang; die The- 
matik überschneidet sich. Dennoch sind die 
Texte sehr gezielt: sie wollen die Proble- 
matik der nachkonziliaren Zeit treffen und 
der Gefahr einer heute nicht selten anzu- 
treffenden unstatthaften •Säkularisierung" 
des Christentums begegnen, die einer An- 
biederung mit der modernen Welt gleich- 
kommt. Die oft satirischen oder beschwö- 
renden Worte K.'s sind wie Salz in einem 
schal geworden Christentum. Sie kreisen 
immer nur um die eine Frage: Was ist im 
letzten Christentum? Und: Wer ist ein 
Christ? Ein außerordentlich zeitgemäßes, 
wenn auch einseitiges Büchlein. Es macht 
auf Irrwege heute (in der nachkonziliaren 
Zeit) aufmerksam, zeigt aber nicht positiv, 
wie denn nun der notwendig gewordene 
Dialog der Kirche mit der Welt geführt 
werden soll. - Einige biographische Noti- 
zen und ein Quellennachweis runden das 
Büchlein ab. F.Wulf SJ 

Ordensleben in Geschichte und Gegenwart 

Mönche im frühchristlichen Ägypten 
(Historia Monachorum in Aegypto). 
Aus dem Griechischen übersetzt, einge- 
leitet u. erklärt von Suso Frank OFM. 
Düsseldorf, Patmos 1967. 157 S., Ln. 
DM 14,80. 

Einen weiteren schönen alten Text bringt 
uns die Reihe der •Alte(n) Quellen neuer 

Kraft" mit dieser Erstübersetzung (vgl. 
GuL 40 [1967] 159). Der wohl um 400 ent- 
standene Bericht sammelt in der Rahmen- 
handlung einer Reise durch die Mönchsied- 
lungen Ägyptens Anekdoten, Sprüche und 
Charakterisierungen großer Mönchsväter 
ein. Die technischen Daten und die Fragen 
nach dem historischen Kern werden mit 
Recht nur kurz angerührt, um Raum für 



Buchbesprechungen 319 

eine komprimierte Deutung der •Gestalt des 
frühen Mönchtums" nach diesem Bericht zu 
gewinnen (11-25). Die Übersetzung selbst 
übertrifft die Millersche Übertragung einer 
anderen großen Väterspruchsammlung 
(Freiburg 1965) an Genauigkeit und an 
Sprachanpassung. Auch die Literaturanga- 
ben und Anmerkungen sind klug dosiert 
und helfen dem Laien im Verständnis der 
Texte. 

Wer Sinn für Legenden und Sagen hat, 
wer ein historisches Vorverständnis mit- 
bringt, wird viel Freude an den interessan- 
ten, oft humorvollen, stets aber weisen Be- 
gebenheiten und Sprüchen haben. Ich zweifle 
allerdings, ob der nicht vorgebildete Leser 
die rechte •neue Kraft" aus dieser •alten 
Quelle" schöpfen kann; zu sehr überwiegt 
das Mirakulöse, zu sehr ist der Aszetismus 
der Wüstenmönche an die Stelle des schlich- 
ten Christentums getreten: •Viele von 
ihnen haben reißende Flüsse aufgehalten, 
zu Fuß den Nil überquert, wilde Tiere ge- 
tötet, Kranke geheilt und Wunder und Zei- 
chen vollbracht in gleicher Zahl wie die 
heiligen Propheten und Apostel... Allen 
Menschen dort in Ägypten ist es ganz offen- 
kundig, daß durch sie allein der Erdkreis 
noch besteht..." (32). Man wünschte sich 
für die kommenden Bände dieser Reihe 
eine radikalere •Entmythologisierung"; 
nur durch ihren Filter kann die alte Quelle 
neue Kraft spenden. /. Sudbrack SJ 

Zumkeller, Adolar OSA: Das Möndi- 
tum des heiligen Augustinus (Cassicia- 
cum, 11). 2. Aufl. Würzburg, Augu- 
stinus-Verlag 1968. 488 S., kart. 
DM 39,30. 

Neubearbeitung genügt nicht, um die zweite 
Auflage des 1953, Jhg. 26, S. 70 f. in dieser 
Ztschr. ausführlich besprochenen Buches zu 
kennzeichnen. Die Darstellung ist um über 
hundert, diesmal enger gedruckte Seiten an- 
gewachsen. Der Textteil (321-481) ist nur 
um wenige Stücke größer geworden; dar- 
unter befindet sich ein ausgezeichneter 
Forschungsbericht als Einleitung zum Text 
der Regula Augustini. Fortgefallen ist lei- 
der das Sachverzeichnis, das vom detail- 
lierteren Inhaltsverzeichnis nicht ganz er- 
setzt werden kann. In dem Reichtum der 
Quellenzitate und dem ausgewogenen Ur- 
teil bei  der Verwendung von  Sekundär- 

Literatur liegt nämlich die Bedeutung die- 
ser Arbeit. Man kann mit Zumkeller dar- 
über streiten, ob das augustinische Ge- 
meinschaftsleben schon in Cassiciacum den 
Namen Mönchtum tragen sollte; später 
spielt für Augustinus auch die apostolische 
Tätigkeit (236-245) eine wichtige Rolle. 
Man könnte auch die Darstellung (z.B. zum 
Problem •Welt", 246 f.) als zu ausgewogen 
finden. Aber der augustinische Geist, den 
Zumkeller mit einer Fülle von Belegen 
darstellt, gibt der Arbeit auch für nicht- 
augustinische Ordensgemeinschaften, die 
sich nach dem Zweiten Vatikanum auf ihre 
Quellen besinnen sollen, eine kaum zu 
überschätzende Bedeutung. Zum erstenmal, 
und in dieser theologischen Tiefe und 
menschlichen Diskretion auf lange Zeit ein- 
zigartig, wird die zwischenmenschliche Lie- 
be •zum Grundgesetz monastischen Lebens 
erhoben". Die Mahnung, die im Speisesaal 
des Klosters von Hippo zu lesen war, hat 
z. B. D. Bonhoeffer in sehr ähnlicher Form 
zur Grundregel für die Gemeinschaft seiner 
Theologiestudenten gemacht: •Schilt mir 
einer den Bruder, der ferne weilet zur 
Stunde, / sein ist, so wisse er gleich, hier 
am Tische kein Platz" (85. 473). Auch die 
Stellung zur Arbeit oder zur Bildung (vgl. 
227 ff.) klingt heute noch moderner als 
manche klösterlichen Praktiken. Man sollte 
dieses Buch keineswegs in den Schatztruhen 
der Historiker verschwinden lassen, son- 
dern überall dort zur Hand nehmen, wo es 
um die Selbstbesinnung christlicher Ge- 
meinschaften geht. /. Sudbrack SJ 

Flood, David Ethelbert OFM: Die Re- 
gula non bullata der Minderbrüder 
(Franziskan. Forschungen, 19). Werl/' 
Westf., Dietrich-Coelde-Verlag 1967. 
168 S., kart. DM 22,-. 

Mittelstück der Kölner Dissertation ist eine 
vorzügliche Ausgabe der nicht approbierten 
Regel des hl. Franziskus (54-74). Schon der 
einleitende Teil (23-53) beweist aber, daß 
eine rein philologische Editionstechnik zur 
Textherstellung nicht genügt hätte; mit be- 
merkenswerter Einfühlungsgabe zeigt der 
Vf., welche mannigfaltigen Einflüsse - der 
zum selbstverständlichen Besitz gewordene 
Text der •Regula bullata"; sprachliche Ver- 
besserungen; theologische Verdeutlichungen 



Buchbesprechungen 320 

usw. - erst gesichtet werden müssen, um 
zum ursprünglichen Text zu gelangen. Bie- 
tet dieser Teil schon eine verborgene, aller- 
dings nicht leicht zu erhebende • Geistes "- 
Geschichte, so gilt dies verstärkt vom 
Schlußteil: •Zur Geschichte und Interpre- 
tation der Regula non bullata" (75-168). 
Hier gräbt sich der Vf. gleichsam in den 
Text der Regula hinein und bringt, nicht 
unähnlich einem modernen Bibelexegeten, 
eine reiche •Form-und Redaktionsgeschich- 
te" zutage. Auf Einzelheiten einzugehen, 
ist hier nicht der Platz. Erstaunlich und 
überzeugend aber ist, wie sich das Wach- 
sen und der Kampf um die später appro- 
bierte Gestalt des Ordens der Minderbrü- 
der schon im Text vorliegender Regel spie- 
gelt. Mit dieser Literaturanalyse läßt sich 
ein Ur-Text herauskristallisieren, der der 
sogenannten ersten Regel, die verloren- 
gegangen sein soll, nahesteht. Wenn auch 
nicht alle Teile dieser ersten schriftlichen 
Fixierung der Idee des hl. Franziskus in 
der •Regula non bullata" aufgegangen sein 
werden (157), und manches Gesagte im Sta- 
tus der Hypothese bleibt, so eröffnen die 
Textuntersuchungen dennoch ein Verständ- 
nis der ersten Jahre des Franziskaner- 
ordens. 

Hoffentlich werden die vom Verfasser 
rein textkritisch vorgetragenen Ansichten 
bald auch ideengeschichtlich aufgearbeitet. 
Auch die anderen literarkritischen Unter- 
suchungen - die Benutzung der Regula non 
bullata von späteren Schriftstellern - brin- 
gen dazu manche Anregungen. 

/. Sudbrack SJ 

Der Bund des heiligen Franziskus mit 
der Herrin Armut. Einführung-, Über- 
setzung, Anmerkungen: Kajetan Eßer 
OFM und Engelbert Grau OFM (Fran- 
ziskanische Quellenschriften, 9). Werl/ 
Westf., Dietrich-Coelde-Verlag 1966. 
177 S., Ln. DM 12,40. 

Einer der ältesten franziskanischen Texte 
(=Titel des Buches) wird in deutscher Über- 
setzung, mit einer für franziskanische Spi- 
ritualität wichtigen Einführung (19-83) 
und mit wissenschaftlich wertvollen Anmer- 
kungen vorgelegt. Recht gut wird diese Be- 
gegnung des hl. Franz und seiner Gefähr- 
ten mit der Gestalt der Armut (in Prosa- 

text) nach Art eines Mysterienspiels charak- 
terisiert. In die dramatische Handlung ein- 
geflochten ist eine heilsgeschichtliche Deu- 
tung der franziskanischen Armut, also eine 
erste bibelnahe theologische Reflexion. (Das 
Datum 1227 ist nicht unwahrscheinlich.) 
Hierin liegt auch die Bedeutung des bisher 
noch wenig beachteten Textes. Die Heraus- 
geber machen besonders darauf aufmerk- 
sam, daß die •Armut" für den Heiligen 
nicht Braut (nur Braut Christi!), sondern 
Herrin war. Das süßliche Franziskusbild 
mancher Sekundärliteratur ist eine Erfin- 
dung späterer Zeiten. Die Vorstellung von 
der Herrin Armut und dem Bund mit ihr 
läßt den realistischeren und zugleich bibli- 
scheren Ursprung der franziskanischen Ar- 
mut ahnen. Kurze, aber ausgezeichnete Re- 
gister runden die wertvolle Arbeit ab. 

/. Sudbrack SJ 

Esser, Kajetan: Der Laie im ursprüng- 

lichen Minderbrüderorden (Mitteilun- 

gen des Grabmann-Instituts der Uni- 
versität München, Heft 11). München, 
Max Hueber 1965. 19 S., geb. DM 2,80. 

Die Studie ist von der heutigen, seit meh- 
reren Jahrzehnten (seit Pius XI.) vorberei- 
teten Neubesinnung auf die Stellung des 
Laien in der Kirche veranlaßt. Der Vf. 
glaubt, daß die Lösung, die sich in Fran- 
ziskus und seinem Orden anbietet, •der 
Kleriker und Laien in einer durchaus christ- 
lichen Fraternitas zusammenfaßte", •in ge- 
wissem Sinn exemplarisch sein könnte" (7). 
Er schildert darum zunächst die Zeitsitua- 
tion am Anfang des 13. Jhts., zeigt sodann, 
daß die von Franziskus angestrebte Brü- 
dergemeinde vom Evangelium inspiriert 
war und wie sie im Minderbrüderorden als 
Gemeinschaft von Klerikern und Laien ver- 
wirklicht wurde, wobei die Ehrfurcht vor 
dem Priestertum, dessen Wertschätzung für 
Franziskus auf der Weihegnade beruhte, 
von allen gewahrt bleiben sollte. - Die 
angeführten Tatsachen sind unanfechtbar. 
Dennoch ist u. E. das Zueinander von Kle- 
rus und Laien heute, in einer weithin ver- 
änderten Zeitsituation, die auch eine ver- 
änderte Mentalität mit sich bringt, konkret 
neu zu finden, selbst im •Minderbrüder- 
orden". 

F. Wulf SJ 




