
Angebot und Chance unserer Zeit 
für eine neue Spiritualität 

Josef Sudbrack S J, München 

Wohl niemand kann sich des Eindrucks erwehren, daß eine neue Haltung 
des Christen zur Welt, zu sich selbst und zu Gott im Wachsen ist. Die einen 
schauen deshalb nach rückwärts und sind in Sorge, es möchte etwas vom 
großen Erbe der Vergangenheit verloren gehen; denn schließlich baut das 
Christentum auf dem geschichtlichen Jesus Christus auf, in dem Gott uns 
in der Vergangenheit sein Wort schenkte. Die anderen schauen nach vor- 
wärts, sie strecken sich begierig nach all dem aus, was zukunftsträchtig 
scheint; denn schließlich erwartet der Christ den kommenden Herrn, der 
uns eine neue Welt (Zach 8. u. 14; Apk 21,1) und ein neues, besseres •Ich" 
schenken wird (Ps 51,12; Ez 36,26 ff.). In der Flut des Gedruckten, das in 
dieser Frage auf den Markt geworfen wird, beeindruckt und verwirrt zu- 
nächst die kaum zu bewältigende Fülle des Angebots. Es reicht von Auto- 
ren wie Heinz-Robert Schlette, Thomas Sartory oder Hubert Halbfas bis 
zu solchen, die mit Gewalt beide Augen vor dem verschließen, was auf 
uns wartet. 

Es hat nun nicht viel Sinn, die Phalanx der Zeiterscheinungen abzu- 
schreiten und nach links und rechts Prädikate der Orthodoxie und Häresie 
zu verteilen. In seiner berühmten Eröffnungsrede zum Zweiten Vatika- 
nischen Konzil weist Papst Johannes XXIII. einen anderen Weg: •Heute 
dagegen möchte (die Kirche) lieber das Heilmittel der Barmherzigkeit an- 
wenden als die Waffe der Strenge erheben. Sie glaubt, es sei den heuti- 
gen Notwendigkeiten angemessener, die Kraft ihrer Lehre ausgiebig zu 
erklären, als zu verurteilen"1. Das Positiv-Aufbauende gilt es zu sehen; 
das Positiv-Aufbauende im christlichen Glauben und das Positiv-Auf- 
bauende im Angebot der sich verändernden Welt. Der Glaube lehrt uns 
doch, daß unsere Welt von heute und morgen ebenso nahe bei Gott und 
Christus ist, wie die Welt von gestern und vorgestern: •Und siehe, ich 
bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt" (Mt 28, 20). Das Gebot der 
Liebe gibt uns den Auftrag, das Positive, Gute, Weiterweisende und Hin- 
zu-Gott-Führende in unserer Zeit zu suchen, und nicht so sehr den Schat- 
ten nachzugehen, die vom aufgehenden Licht geworfen werden. In der 
Hoffnung dürfen oder müssen wir sogar den Optimismus hegen, daß das 

1 Herderkorrespondenz 17 (1962), 87a. 



Josef Sudbrack 328 

Neue näher bei Gott ist als das Alte. Klingt nicht ein solcher Optimismus 
im Buch Isaias an? Man vergleiche den Aufbruch Israels zum eschatolo- 
gischen Sion, Is 62, 10. Johannes XXIII. ließ diesen Optimismus erken- 
nen: •Wir aber sind völlig anderer Meinung als diese Unglückspropheten, 
die immer das Unheil voraussagen, als ob die Welt vor dem Untergang 
stünde. In der gegenwärtigen Entwicklung der menschlichen Ereignisse, 
durch welche die Menschheit in eine neue Ordnung einzutreten scheint, muß 
man viel eher einen verborgenen Plan der göttlichen Vorsehung anerken- 
nen"2. 

Solche und ähnliche Reden sind heute in aller Mund. Und es ist gut so. 
Wenn man aber von der Frage des daß auf die des was kommt, wenn man 
sich darüber zu orientieren sucht, nicht nur daß etwas Neues aufbricht, 
sondern was dies sei, das auf uns zukommt, taucht Ratlosigkeit auf, be- 
sonders wenn es um Fragen der Spiritualität geht: •Positive Ausrichtung" 
der Aszese, •Ernstnehmen der irdischen Wirklichkeiten", •Offenheit für 
den Dialog", •größerer Freiheitsraum", •Mündigkeit", •mitmenschliche 
Gemeinschaft", •Spiritualität der Liebe"8, alles Worte, die so selbstver- 
ständlich klingen, daß die Betitelung: •Neue Wege der Spiritualität" 
anachronistisch erscheint. Aber wenn man •den lebendigen Bezug zum 
Dogma, zum Sakrament, zu den Heilstatsachen" als nebensächlich und un- 
wichtig für eine gewandelte Spiritualität erklärt4, muß man doch fragen, 
ob im Titel der betreffenden Schrift •Wandel christlicher Spiritualität" 
das •christlich" nicht zu streichen sei. 

Aber seien wir nicht ungerecht; jeder Versuch ist lobenswert, der die 
Formen eines zukünftigen christlichen Lebens sichtbar machen will. Nur 
wer in diesen Bemühungen auch Fehlgriffe duldet und sogar selbst ris- 
kiert, sollte in die Diskussion eintreten; die Kirchengeschichte ist ein le- 
bendiger Zeuge dafür, daß jede neue Form sich erst nach langem Tasten 

2 Ebd. 86a. 
3 J. Gründel, Neue Wege der Spiritualität, in: Glaube, Wissenschaft, Zukunft, Kathol. 
Deutscher Akademikertag München, 1967, besonders 149-151. 
4 Th. Sartory, Wandel christlicher Spiritualität, Einsiedeln 1967; das Zitat steht auf Seite 7. 
5 Als Beispiel möge die neuplatonische Denkweise dienen, die bis gestern als die typische 
Form der mystischen Frömmigkeit galt und deren Geschichte als ein stetes Eindringen ins 
Zentrum des Christentums und eine stete Reinigung von unchristlichen Systemelementen 
beschrieben werden kann; man vgl. die Linie Origenes, Evagrius Ponticus, Scotus Eriugena, 
Meister Eckhart, Johannes v. Kreuz. •Alle christlichen Denker vor Thomas" waren nach 
J. Pieper, Tod und Unsterblichkeit, München 1968, 28, Platoniker; und H. U. v. Balthasar 
spricht von einer erst heute ausbrechenden •Krise des Piatonismus, der doch offenkundig 
das abendländische, auch das christliche Denken bis zur Schwelle der Neuzeit beherrscht 
hat". (Verbum Caro, Einsiedeln 1960, 283 Anm. 1). Um diese Krise des Piatonismus geht 
es letzlich auch in unserem Aufsatz. Vgl. J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johan- 
nes v. Kastl. Münster 1966 f.; Registerstichwort: Neuplatonismus. 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 329 

und vielen Mißgriffen zu der Gestalt herausschälte, die Gültigkeit bean- 
spruchen durfte5. 

So möchten wir auch unseren Versuch verstanden wissen, vorsichtig 
und eigentlich mehr registrierend als deutend die •Front" des uns-Bevor- 
stehenden abzutasten; •Front" benennt übrigens Ernst Bloch eine Katego- 
rie der Hoffnung6; und es ist nicht zufällig, daß für den ungefähr gleich- 
altrigen Teilhard de Chardin die •Front" eines der großen Durchbruch- 
erlebnisse war7. 

I. Das Sprechen von Gott und von der Welt 

Als vielleicht auffälligstes Merkmal zeichnet sich ab, daß man in unseren 
Tagen immer mühsamer von Gott und den göttlichen Dingen spricht; man 
wird sich bewußt, daß der religiöse Bereich nicht einfachhin neben den Be- 
langen des Alltags, neben Arbeit, Brot, Mensch, Technik, Natur, Wissen- 
schaft usw. steht. Vor kurzem erzählte mir eine Mutter von ihrem aufge- 
weckten achtjährigen Buben; sie wollte ihn an die eigene Mühe erinnern 
und frug: •Wer hat denn den Mittagstisch gedeckt?" Die Religionsunter- 
richt-Antwort •Der liebe Gott!" brachte sie aber in Verwirrung. Einiges 
Zureden war notwendig, bis das fromme Klischee vor der Realität zer- 
brach.73 

Ein ausgebildeter Theologe hätte mit Leichtigkeit philosophische Un- 
terscheidungen anbringen können: Gott sei die Erstursache von allem, was 
geschieht; die Mutter hingegen betätige sich als Zweitursache. Doch das 
Inadäquate dieser Unterscheidungen ist zu evident. Auch modernere 
Begriffe wie Gott als transzendentaler Horizont und menschliches Tun als 
kategoriale Greifbarkeit würden den Nebel eher verdichten als aufhellen. 
Das in der kleinen Begebenheit zur Sprache Gekommene läßt sich nicht als 

6 Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1967, 230: •Und es gibt für den militanten Optimismus 
keinen anderen Ort als den, welchen die Kategorie der Front eröffnet. Die Philosophie 
dieses Optimismus... ist selber . . . mit dem vordersten Abschnitt der Geschichte beschäf- 
tigt, und das auch dann noch, wenn sie sich mit Vergangenheit beschäftigt..." 
7 Zu den wenigen, zu Lebzeiten Teilhards gedruckten Seiten des französischen Jesuiten 
gehört ein Aufsatz in den ßtudes, La Nostalgie du front. Man muß seine pathetischen 
Zeilen auf dem Hintergrund E. Blochs lesen, um die Abwegigkeit der Polemik E. Benz' 
(Schöpfungsglaube und Endzeiterwartung - Antwort auf Teilhard de Chardins Theologie 
der Evolution, München 1965) zu verstehen: •Mir scheint, man könnte zeigen, daß die 
Front nicht nur die Feuerlinie ist, die Korrosionsoberfläche der Völker, die sich bekämpfen, 
sondern auch in gewisser Weise die .Front der Woge', die die menschliche Welt ihren 
neuen Geschicken entgegen trägt." 
'a Hat Th. W.Adorno (Minima Moralia, Frankfurt, 1951, 41) nicht Recht? •Daß im 
Angesicht der Existenz von Brotfabriken die Bitte um unser tägliches Brot zu einer bloßen 
Metapher und zugleich zur hellen Verzweiflung geworden ist, besagt mehr gegen die 
Möglichkeit des Christentums als alle aufgeklärte Kritik am Leben Jesu." 



Josef Sudbrack 330 

metaphysisches Problem behandeln; es geht um mehr als um Aspekte einer 
ontologischen Wirklichkeit. Es geht nicht einmal darum, daß man heute 
nach Bonhoeffer oder Ebeling von •Gott in der Sprache dieser Welt"8 re- 
den müsse; eine solche Formulierung könnte dahin verharmlost werden, 
als ob ein neues Sprachgewand genüge - ein •weltliches" und •moder- 
nes" -, um den religiösen Bereich in die Greifbarkeit dieser Welt zu in- 
tegrieren. Die Weisheit von dem gleichbleibenden Inhalt des christlichen 
Glaubens, der nur auf der Suche nach einem moderneren Gewand ist, 
hilft nicht weiter; das Phänomen verlangt eine tiefere Deutung. 

Wenn aber nun umgekehrt einige in die Klage ausbrechen, daß Gott 
unserer Erfahrungswelt ferner gerückt sei9, daß eine Verkümmerung der 
religiösen Erlebniskraft den modernen Menschen wie eine sündhafte 
Krankheit befallen habe, sind sie nicht nur in einer törichten Sackgasse, 
sondern auf dem falschen Weg. Gott ist nicht unbekannter geworden als 
er vor zehn, hundert oder auch tausend Jahren war. Das Umgekehrte gilt 
eher: Unser Weltbild und seine Erlebnisqualitäten sind geklärter, nüch- 
terner und ehrlicher, und deshalb hat das Göttliche in unserer Welt einen 
richtigeren Platz als in der Welt der Antike und des Mittelalters. Doch 
wo ist dieser Platz? Wir sprechen z. B. täglich unser Tischgebet. Wer aber 
kann das überhaupt vollziehen, was er so leichthin vor sich hin murmelt? 
Wenn wir das Kreuzzeichen schlagen und den Vater, den Sohn und den 
Geist anrufen, sprechen wir Worte aus, die, um ehrlich ausgesprochen zu 
werden, die Intensität eines ganzen Lebens verlangten. 

Wir werden wohl weiterhin unser Tischgebet sprechen und uns mit dem 
Zeichen des Kreuzes bezeichnen, denn der Glaube braucht Artikulierung. 
Aber die Differenz der religiösen Formulierung zur Sache wird heute be- 
wußt wie noch nie zuvor. Und das ist Reiferwerden der Frömmigkeit, und 
damit Näherkommen zu Gott. 

Es geht bei diesem Feinfühlig-Werden für die Differenz zwischen Gott 
und Welt nicht um quantitative Stufen, um ein Mehr-oder-Weniger. Es 
geht auch nicht um das mystische Erleben des Ganz-Anders-Seins Got- 
tes, des Heil-Dunkels, vor dem Moses die Schuhe auszog und sein Ant- 

8 G. Ebeling, Dietrich Bonhoeffer, oder Elementare Besinnung auf verantwortliches Reden 
von Gott, oder Weltliches Reden von Gott; alles Aufsätze in: Wort und Glaube, Tübingen 
31967. 
9 W. Dirks kennt eine •Grunderfahrung von der Abwesenheit Gottes" in: Frömmigkeit in 
einer weltlichen Welt, Stuttgart 1959, 41. Aber man muß Chr. Hinz in Diskussion über die 
•Theologie der Hoffnung", München 1967, 149, Recht geben: •Das Gefühl ,Gott ist tot' 
(durchzieht) wohl die geistesgeschichtliche Situation von Hegel zu Nietzsche, (gibt) aber 
sicher nicht die universal kommunizierende Formel der Welterfahrung in der Mitte des 
20. Jahrhunderts ab." Und in der Anmerkung dazu: •Trotz G. Ebeling ... und trotz 
D. Solle." 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 331 

litz verbarg. Es geht nicht einmal darum, daß wir uns der Transzendenz 
dessen, was im religiösen Tun zur Ausdrücklichkeit erhoben wird, kritisch 
bewußt werden. Die Erfahrung unserer Tage ist schlichter und zugleich 
tiefgreifender und umstürzender: es wird uns heute klar, daß der Glaube 
und die Religion eine andere Dimension in Anspruch nehmen als die 
Dinge und Tatsachen unseres Alltagsgebrauchs, daß Gott nicht einfach- 
hin mit den Worten der Umwelt benannt werden kann, soviel man auch 
vom •weltlichen" Glauben sprechen mag. 

Das Gerede vom Gegensatz zwischen Glaube und Religion versucht 
dieses Lebensgefühl in Worte zu bringen; und selbst der Slogan •Gott ist 
tot" - gemeint ist der •Gott der Religion" -, will dasselbe ausdrücken10. 
Aber der moderne Mensch ist in erster Linie gar nicht auf der Suche nach 
neuen Worten für den alten Glauben, nach neuen Formen für alte Inhalte. 
Eine Besinnung, die nur auf dieser Ebene ansetzen wollte, erwirkt zwar 
manches Gute; aber sie verwechselt die Folge (das Unbehagen an einer be- 
stimmten Sprache) mit der Ursache, mit dem geläuterten Verhältnis des 
Menschen zu Welt und Gott und zum Sprechen über Welt und Gott11. Ist 
diese Verwechslung von Ursache und Folge nicht vielleicht auch der Grund 
dafür, daß manche Versuche eines neuen religiösen Sprechens so gequält 
wirken und andere sich so forsch-modern geben, daß ihr •weltliches" 
Gewand den •religiösen" Inhalt zu ersticken scheint? 

Man kann, ohne sich in Fachdiskussionen einzulassen, die hier aufbre- 
chende Geistigkeit unserer Zeit mit dem Wittgensteinschen Terminus der 
•Sprachspiele" umschreiben12. Gewiß, auch die Methodik der analytischen 
Sprachbetrachtung hat ihre Inadäquatheit und ihre Gefahren. Man könnte 
das moderne Problembewußtsein von anderen Polen der modernen Sprach- 
philosophie, von der linguistischen Weltbildforschung13 oder von der 

10 Vgl. in unserem Aufsatz über Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? (GuL 
41 [1968], 4-21) den Absatz über die •Theologie nach dem Tode Gottes". 
11 F. Calvelli-Adorno, Über die religiöse Sprache. Kritische Erfahrungen, Frankfurt 1965, 
und W. Gössmann, Sakrale Sprache, München 1965 (von diesem ist ein neues Buch ange- 
kündigt: Wörter suchen Gott, Einsiedeln 1968) scheinen mir auf dieser Stufe der Reflexion 
stehen zu bleiben. 
12 Zu L. Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen ist zu sagen, daß sich selbst ein 
Fachphilosoph nicht schämt, wenn er über Sekundärliteratur einen Zugang zum Verständ- 
nis sucht. Seine Schriften in drei Bänden, Frankfurt 1960-1967. Einführungen: W. Schulz, 
Wittgenstein, Die Negation der Philosophie, Pfullingen 1967; G. Pitcher, Die Philosophie 
Wittgensteins. Eine kritische Einführung in den Tractatus und die Spätschriften, Freiburg 
1967; W. Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, 3. wesentlich erw. 
Aufl. (besonders in Bezug auf Wittgenstein), Stuttgart 1965, Kröners Taschenausgabe, 
Band 308. Das wohl gewichtigste Buch der •Gott-ist-tot"-Welle, P. M. van Burens, Reden 
von Gott in der Sprache der Welt, Zürich 1965, baut auf dem Wittgensteinschen Ansatz 
der Sprachphilosophie auf. 
13 Vgl. L. Weisgerber, Die vier Stufen in der Erforschung der Sprachen, Düsseldorf 1963, 
und das Schrifttum seiner Schule; in der Nachfolge W. von Humboldts. 



Josef Sudbrack 332 

Heidegger-Schule, von Gadamers •Wahrheit und Methode"14 her artiku- 
lieren. Doch die Wittgensteinsche Nüchternheit entspricht dem Gesuchten 
vielleicht mehr als die Heideggersche Hintersinnigkeit. 

Mit •Sprache", deren Regeln die •Sprachspiele" durchleuchten wollen, 
ist nicht nur ein Werkzeug gemeint, das erkannte Tatbestände formuliert 
und griffbereit weitergibt, sondern Sprache meint das Ganze. Unser eige- 
nes Ganzes: denn nirgendwo können wir etwas neben der Sprache ergrei- 
fen, um ihm dann im zweiten Gang der Handlung die rechte sprachliche 
Artikulation zu schenken; alles, auch die sinnliche Erfahrung, auch das 
Schweigen, auch der höchste geistige Bewußtseinsquotient - die Mystiker 
sprechen von Seelenspitze - steht innerhalb der Sprache. Sprache umfaßt 
das Ganze - Ich und Welt und Gott -, in dem wir uns bewegen. Nichts ist 
ausgenommen, nichts kommt von außerhalb der Sprache auf uns zu, tritt 
vor uns hin und nennt dann schlußendlich auch seinen Namen. Selbst Gott 
begegnet uns in Schöpfung und Offenbarung nur innerhalb der Sprache als 
der, der außerhalb der Sprache steht15. 

Die •Sprachspiele" versuchen nun die Gesetze und Formen zu be- 
schreiben, die diese Sprache beherrschen; in dem Wort •Spiel" schwingt 
die ungeheure Skepsis mit, die über dem Unterfangen Wittgensteins 
schwebt. Wir dürfen aus ihm aber auch die innere Gelöstheit des Christen 
herauslesen, die Hugo Rahner in seinem Büchlein über den •Spielenden 
Menschen" beschreibt16. Ein erstes Gesetz der •Sprachspiele" lautet nun, 
daß wir die Sprache nicht gleichsam von hinten ergreifen und vom Stand- 
punkt einer größeren Einsicht aus beurteilen können, sondern daß es die 
vorgegebene Situation des Menschseins ausmacht, in die Sprache hinein- 
geboren zu sein und in ihr sich zu bewegen17. Wittgenstein zeigt nun wei- 

14 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Grundzüge einer philosophischen Hermeneu- 
tik, Tübingen 21965; seine Bemerkung auf Seite XXII, •L.Wittgensteins Begriff der 
Sprachspiele kam mir daher, als ich ihn kennenlernte, ganz natürlich vor" gibt mir den 
Mut, im Folgenden •nominalistische" Gedankengänge Wittgensteins mit •ontologischen" 
Überlegungen Gadamers zu kombinieren. 
15 Einen Beweis dafür können die sublimen Erfahrungen des Kirchenlehrers der Mystik, 
Johannes vom Kreuz, liefern; denn auch sie wurden •erfahren" im Sprachgewand der 
Tradition; vgl. J. Orcibal, Jean de la Croix et les Mystiques rheno-flamands, Bruges 1966. 
16 H. Rahner, Der spielende Mensch, Einsiedeln 1952. 
17 Gadamer kennt drei Gesetze der Hermeneutik: Situation (•Der Begriff der Situation 
ist ja dadurch charakterisiert, daß man sich nicht ihr gegenüber befindet und daher kein 
gegenständliches Wissen von ihr haben kann"), Horizont (•Es macht die geschichtliche 
Bewegtheit des menschlichen Daseins aus, daß es keine schlechthinnige Standortgebun- 
denheit besitzt und daher auch niemals einen wahrhaft geschlossenen Horizont. Der Hori- 
zont ist vielmehr etwas, in das wir hineinwandern und das mit uns mitwandert. Dem 
Beweglichen verschieben sich die Horizonte"), Applikation (denn •Verstehen [schließt] 
stets ein Moment der Applikation ein... und [vollbringt] insofern eine beständige Fort- 
entwicklung der Begriffsbildung"). A.a.O. 285 ff., 381. •Die Hermeneutik hat... den 
Dogmatismus eines ,Sinnes an sich'... zu durchschauen." Ebd. 448. W. Kasper, Die Metho- 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 333 

ter, daß es kein eines, großes Gesetz gibt, das den ganzen Bereich der 
Wirklichkeit und der Sprache beherrscht und das es zu erlernen gälte - 
ganz gleich, ob man dieses Gesetz nun Sein oder Wert oder Freiheit oder 
Hoffnung oder Weltlichkeit oder soziale Verantwortung nennt •, sondern 
daß die einzelnen Bereiche der menschlichen Wirklichkeit ihrer eigenen, 
immanenten Gesetzlichkeit gehorchen. Hier kommt das viel zu wenig be- 
dachte Phänomen zur Sprache, daß sich z. B. der Theologe und der Psy- 
chologe heute oftmals einfachhin nicht verstehen, daß sie ein gleiches Wort 
- vielleicht Seele - gebrauchen und völlig Verschiedenes damit meinen; 
daß im politischen Gespräch zwischen Ost und West ein eiserner Vorhang 
der Sprache zu wachsen scheint; oder daß heute manche Theologen glau- 
ben, der Unterschied zwischen evangelisch und katholisch bestehe eher in 
verschiedenen Sprachen denn in verschiedenen Glaubensinhalten. Witt- 
genstein behauptet nun, daß die verschiedenen Sprachspiele der Menschen 
und der menschlichen Bereiche nicht auf einen gemeinsamen Nenner zu 
bringen seien, daß die Verschiedenheit der Nuancierungen sich nicht auf- 
arbeiten lasse; denn dazu bedürfe es der fehlenden Übernorm, des Stand- 
punktes außerhalb der Sprache. Es bleibe nur eine Möglichkeit: sich ein- 
fach in das •Sprachspiel" hineinzubegeben. Der Fehler - besser gesagt, 
der noch nicht voll zu sich gekommene Reflexionszustand vergangener 
Zeiten bestehe darin, daß man die verschiedenen Sprachspiele unkritisch 
mischte, daß man vorschnell die •metabasis eis allo genos", die Grenzüber- 
schreitung, wagte, daß man glaubte, außerhalb des einzelnen Sprach- 
bereichs den archimedischen Punkt zu kennen, in dem alle die verschiede- 
nen Wirklichkeitssektoren zusammenlaufen und von ihrer Wesensmitte 
her bewegt werden könnten. 

Man mag über den Wittgensteinschen Agnostizismus denken wie man 
will18; auf jeden Fall ist mit ihm eine Haltung, sagen wir ruhig ein Grund- 
zug der Moderne durchdacht worden, der nicht nur auch im Religiösen, 
sondern gerade hier seine Bedeutung hat. Was man immer schon wußte, 
daß die Anrede •Du, Gott!" ganz anderen Gesetzen gehorcht als die An- 
rede •Du, Mensch!" oder sogar •Es, das Ding!"19, prägt heute den religiö- 

se« der Dogmatik, Einheit und Vielheit, München 1967; Dogma unter dem Wort Gottes, 
Mainz 1965, bringt Anwendungen dieser methodischen Einsicht auf das katholische Dogma; 
aber auch K. Rahner weiß (Schriften zur Theologie VIII, 104), •daß selbst der schlechthin 
als wahr zu qualifizierende Satz (z. B. einer dogmatischen Definition) als faktisch von uns 
gedachter in einem Sinnfeld, in einem Bedeutungszusammenhang zu stehen kommen kann, 
der, weil selbst nicht sicher ohne Irrtum gebaut, auch die Frage nach der Wahrheit des 
betreffenden Satzes nochmals viel schwieriger macht, als es zuerst schien". 
18 Die folgenden Kapitel, die nur im Zusammenhang verstanden werden dürfen, können 
auch als Versuch angesehen werden, den Ausweg aus dem Dilemma zu finden. 
19 E. Rosenstock-Huessy hat Wichtiges dazu gesagt; vgl. Die Sprache des Menschen- 
geschlechts, Heidelberg 1963/64; zur Problematik der Du-Anrede Gottes im •Gebet" vgl. 



Josef Sudbrack 334 

sen Vollzug. Fragen wir uns nur einmal, was es heißt, Gott mit •Du!" an- 
zureden! Und die Diskussion um die Personalität der Engel und Satans 
sind - wenn wir von nicht ernstzunehmenden Randerscheinungen abse- 
hen - kein Phänomen des modernen Unglaubens, sondern des reiferen 
Glaubens: so eindeutig uns die Gestalt des Herrn und sein Beten zum 
Vater das •Du Gott!" zur Pflicht und zur Aufgabe machen, so wenig greif- 
bar wird uns dasjenige, was man unter •Personalität" der himmlischen 
Geister verstehen soll. Um es einmal plastisch vorzustellen: die Dogmatik 
lehrt, Jesus Christus ist Gott und Mensch, zwei Naturen in einer Person; 
zwei Tatbestände werden nebeneinander gestellt und durch das •und" in 
einem dritten verbunden. Hier sträubt sich die eben skizzierte Spiritualität: 
das Sprechen von Gott gehört in ein ganz anderes Sprachspiel hinein als 
das vom Menschen. Darf man so ohne weiteres beide Sprachspiele kombi- 
nieren? Läuft nicht derjenige, der die Worte von Gott so schnell zur Hand 
nimmt wie die Alltagssprache, Gefahr, leere Worthülsen aufzuschich- 
ten?20 Ganz gleich, um welche Wirklichkeit es geht, die Problematik liegt 
nicht erst in der •Wirklichkeit", sondern schon im Sprechen über sie. 
Mimosenhaft reagiert das moderne Sprachempfinden auf mangelnde Dif- 
ferenzierung der Sprache und weigert sich, Heterogenes mir-nichts-dir- 
nichts zu verknüpfen. 

Wir verkünden so leichthin: Christus ist am Kreuz gestorben und am drit- 
ten Tage wieder auferstanden. Darf man aber Tod und Auferstehung wie 
zwei Unterspezies des größeren Genus Geschichte oder Christentum be- 
handeln? Steht nicht der Tod breit und massiv in unserer Erfahrung, wäh- 
rend für die Auferstehung ein völlig anderes •Sprachspiel" gesucht wer- 
den müßte?21 - das des Glaubens, oder wie Moltmann sagt, das der Hoff- 
nung, oder nach Pannenberg, das der proleptischen Geschichtseschatolo- 
gie? Die moderne Spiritualität ist wach geworden für diese Unterschiede; 
das Sprechen von Gott fällt uns mit jedem Tag schwerer. Aber ist das nicht 
gut und richtig so? Auf jeden Fall ist es unserer Spiritualität als Aufgabe 
aufgetragen, in dieser Situation •christliche" Spiritualität zu sein. 

unseren gleichnamigen Beitrag in Sacramentum Mundi, Theologisches Lexikon für die 
Praxis 11, Freiburg 1968, 158-176. 
20 Von hierher gewinnen die Versuche einer neuen Christologie K. Rahners oder die 
mystische Schau Teilhard de Chardins vom kosmischen Christus, dem Punkt Omega, ihre 
aktuelle Bedeutung. 
21 Wiederum, hier liegt die Aktualität der Diskussion um die Auferstehung des Herrn; 
ein aufmerksamer Leser des Büchleins H. Schliers, Über die Auferstehung, Einsiedeln 1968, 
das bewußt konservativ die Tradition verteidigt, wird schnell entdecken, wie wenig diese 
Theologie mit der Auferstehungsrealistik zu tun hat, die man in gewissen Kreisen für 
unabdingbar katholisch hält. 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 335 

II. Die Sorge um den Menschen 

Es braucht kaum noch betont zu werden, daß es harmlos wäre, auf das 
bisher Gezeigte den viel diskutierten Unterschied von •Sakral-Profan" zu 
applizieren. Gerade das Sakrale in sich, ganz gleich ob man es vom Pro- 
fanen trennt oder in ihm aufgehen läßt, steht zur Debatte. Zwar erleben 
wir alle, wie ein in sich abgeschlossener, religiöser, heiliger Bereich seine 
Grenzen auflöst; aber nun zu denken, daß er in den Alltag des Lebens 
fließe und diesen zum religiösen Vollzug erhebe, ist wirklichkeitsfremde 
Romantik22. Die laut verkündete Spiritualität des Alltags kann der nor- 
male Mensch nur träumen, nicht leben. Wer versucht, die Mühe und Plage 
des Berufslebens, die Sorge um das tägliche Brot, selbst die Beschäftigung 
mit geistigen Dingen zu glorifizieren, und in ihnen Tiefen zu entdecken, 
die direkt auslaufen auf Gott und das Göttliche, steht noch mitten in einer 
•jugendbewegten" Vergangenheit. Gewiß verdämmern die Umzäunun- 
gen des Heiligen in etwas Ungreifbarem, aber der Alltag bleibt gleich 
grau wie zuvor, wird sogar mit dem Dunkelwerden des religiösen Lichts 
nur noch grauer. 

Alles das behält natürlich seine abstrakte Richtigkeit: sowohl die eine 
Wahrheit vom unmittelbaren Präsentsein Gottes im Profanen, in allem, 
was wir sind und tun, wie auch die andere von dem sakralen Bereich, den 
wir brauchen, um unser glaubendes Inneres zu artikulieren, und der uns 
im fleischgewordenen Wort und der Kirche des Geistes unaufgebbar von 
Gott geschenkt ist. 

Hier Gegensätze auf- oder abzubauen, Fronten zu verhärten, neue Po- 
sitionen lautstark anzupreisen oder alte erbittert zu verteidigen, wäre eine 
Verkennung dessen, was nottut. Solche Erörterungen bleiben im Theoreti- 
schen stecken und helfen der gelebten christlichen Geistigkeit nicht viel 
weiter. Es geht unserer modernen christlichen Spiritualität eigentlich gar 
nicht darum, die •Weltlichkeit der Welt" zu erkennen23; deren war sich 

22 Sartory schreibt, a.a.O. 26: •Die Dinge haben eine Tiefendimension, die nur der Glaube 
sieht: sie sind von Gott her und auf Gott hin ... So rühren alle Dinge und Wesen in 
ihrem letzten Seinssaum ans Göttliche, und wer ihnen ehrfürchtig begegnet, d. h. wer ihrer 
Wirklichkeit gerecht wird, der ehrt damit ihr in Gott gründendes Geheimnis - auch wenn 
er dabei nicht reflex an Gott denkt." Das ist und bleibt christliche Haltung, ebenso wie 
Marienverehrung und Eucharistiekult. Wenn ich aber die Arbeiterin in der Konserven- 
fabrik oder den überbeschäftigten Großkaufmann zur •christlichen Spiritualität" führen 
möchte, dann habe ich fast den Eindruck, daß Marienverehrung, von der Sartory sich 
distanziert, der einfachere Weg ist - und der menschlichere - und sogar der modernere! 
23 Eine saubere geschichtliche Untersuchung würde feststellen, daß gerade die Erkenntnis 
des Eigenwerts der Welt christlichen Ursprungs ist, daß zwar außerchristliche Tendenzen 
innerhalb der christlichen Theologie Akzente verschoben, daß aber das christliche Leben, 
die christliche Spiritualität in ihrer Konkretheit immer dieser widerchristlichen Tendenzen 
Herr wurde. Für die doch recht weltliche Angelegenheit des Sportes hat dies A. Koch, Die 



Josef Sudbrack 336 

der Glaube im Grunde immer bewußt. Es geht darum, wie der Christ 
heute diese Weltlichkeit der Welt leben soll; damit fragt man auch, wie 
man dieses Leben des Christen formulieren kann und dabei weder der 
Sprache der Welt noch der Sprache der Frohen Botschaft Gewalt antut, 
mit anderen Worten: wie die verschiedenen •Sprachspiele" zu spielen 
sind, ohne daß man ihre Gesetze mißachtet, und wie - der Schritt von der 
gelehrten zur gelebten Spiritualität! - die Spiele des Lebens ernst-genom- 
men werden können. 

Der Schritt, den Karl Rahner in dieser Frage getan hat, bleibt - trotz 
aller Unkenrufe - unaufgebbar. Er nannte ihn •anthropologische" Wen- 
de24: Nicht mehr in einem Seinsbereich - Sein als die alles umgreifende 
Wirklichkeit aufgefaßt - findet der Mensch Gott, sondern in der eigenen 
Entscheidung. Die totale Sinnfrage, die vom Tod gestellt wird, öffnet den 
Raum der Gottesbegegnung. Hier wechseln die Züge vom •Sprachspiel" 
des Alltags auf das Schachbrett des religiösen •Sprachspiels" über, hier ist 
der Knotenpunkt, der •Sakral" und •Profan" verknüpft. Ein solches pa- 
thetisches Lebensgefühl ist das Stigma der Jahre um den 1. Weltkrieg bis 
vielleicht in die ersten Jahre nach dem 2. Weltkrieg. Philosophen wie 
Heidegger und Jaspers, Kunstrichtungen wie der Expressionismus oder 
Dichter wie Rainer Maria Rilke und Stephan George und auch noch Gott- 
fried Benn sind die großen Deuter dieser menschlichen Grunderfahrung. 
Hier lag gewiß einmal die Wurzel für eine moderne Spiritualität, und es 
wird keine Zeit geben, in der ein Christ vergessen kann, daß Gott ihn im 
Tode anspricht. 

Dennoch scheint das Pathos des eigenen Todes und der von ihm ange- 
forderten Totalitätsentscheidung seine typische Bedeutung als Zugang 
zum Religiösen zu verlieren; immer seltener erfährt der Mensch gerade 
hier, daß die weltlichen •Sprachspiele" hineinreichen in tiefere Gesetz- 
lichkeit, daß die Vielfalt der Lebensbereiche in einem Entscheidungspunkt 
kulminiert. Natürlich werden der transzendentale Ansatz von der Todes- 
situation her ebenso wie der ontologische Weg der Gottesbeweise ihre 
metaphysische Gültigkeit behalten. Aber die gelebte Wahrheit der Spiri- 
tualität ist auf neuen Wegen. Gott ist für den modernen Menschen nicht 
mehr primär derjenige, der als das Geheimnis der absoluten, vom Todes- 
wissen gestellten Sinnfrage begegnet, sondern derjenige, der im Geheim- 
nis des Mitmenschen anspricht. Wenn nicht alles trügt, öffnet sich hier eine 

Leibesübungen im Urteil der antiken und frühchristlichen Anthropologie, Schorndorf 1965, 
gezeigt. Rahner weist oftmals darauf hin, daß die •Weltlichkeit der Welt" vom Christen- 
tum freigesetzt wurde; vgl. Schriften zur Theologie VIII, 66, 255 (Lit.), 672 f. 
24 Der Verweis, den J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, der •transzenden- 
talen, existentialen und personalistischen" Schul-Theologie erteilt (76, 87, 100 ff., 117 u. ö.), 
kann eigentlich nur K. Rahner gelten, dem das Buch gewidmet ist (7). 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 337 

neue Spiritualität. Die Größe Karl Rahners besteht nicht zuletzt darin, 
daß er auch hier Entscheidendes zu sagen hat25. 

Man wird heute immer öfter in Gespräche verwickelt - mit Christen, mit 
Atheisten, mit Gleichgültigen, mit Engagierten - die sich kühl und objek- 
tiv um die Frage des Letzten, des Sterbens bewegen. Man beugt sich dem 
Tod, er gehört zur Vielzahl der Kontingenzen, die das menschliche Leben 
ausmachen; man nimmt ihn an, wie man andere Beschränktheiten des 
Daseins annimmt: •Es ist so! warum viel darüber reden?". Aber wenn 
der Wortwechsel eine Wende nimmt, die horizontale Ebene berührt, den 
fernen und nahen Mitmenschen, die Menschheit, entzündet sich schnell 
das Engagement, das sachliche Reden wird zum Gespräch. Auf dieser 
horizontalen Ebene und nicht mehr in der vertikalen Direktheit der ab- 
soluten existentiellen Sinnfrage liegt heute die - um es in veraltetem Pa- 
thos zu sagen - typische Einbruchstelle des Göttlichen. 

Wie immer in Fragen der Spiritualität geht es um Akzentverschiebun- 
gen. Aber sie greifen tief und sind vielleicht umstürzender als dogmatische 
Neubesinnungen. Dies zeigt ein schneller Blick auf Phänomene der Zeit, 
die von hier her verständlich werden: Studentenunruhen; die Flucht - wie 
man sie nannte - in die positiven und exakten Wissenschaften, in Sozio- 
logie und Psychologie; das wachsende Verantwortungsgefühl für fremde 
Völker und Menschen; die Angst vor ideologischen Überbauten und die 
Nüchternheit der Aktivität. 

Die Christlichkeit dieses Ansatzpunktes ist unleugbar; sie ist so evi- 
dent, daß man fast mit Erstaunen in vergangene Zeiten der Kirche zu- 
rückblickt, wo er noch nicht reflex in ihre Lehre und ihr Handeln inte- 
griert war26. Wer sich dem Absoluten beugt, das ihm in einem gegenüber- 
stehenden Menschen begegnet, der hat im Grunde schon die Gesetze des 
eigenen •Sprachspiels" durchbrochen; er erkennt eine nicht zu reglemen- 
tierende Eigenwelt des anderen an, die der Absolutheit des göttlichen 
Willens nicht unähnlich ist; er steht schon in dem Raum, wo das Religiöse 
- gleich wie wir es nennen - zu Hause ist. 

Bricht sich in diesem Ansatz, den man schematisierend •Sorge um den 
Menschen" nennen kann, das Wesen der christlichen Botschaft nicht so- 
gar reiner als im Pathos der Todesentscheidung? Letzteres birgt immer 
noch die Gefahr des unbiblischen Heilsegoismus; es genügt ein Blick auf 
die eben genannten philosophischen und künstlerischen Bemühungen aus 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, um diesen Individualismus zu ent- 
larven. 

25 Bahnbrechend ist sein erstmals in dieser Zeitschrift erschienener Aufsatz, Über die Ein- 
heit von Nächstenliebe und Gottesliebe, 38 (1965), 168-185. 
26 Die •Methodik einer Koinonia-Ethik" nach P. L. Lehmann, Ethik als Antwort, Mün- 
chen 1966, arbeitet seine Christlichkeit heraus. 



Josef Sudbrack 338 

III. Integration des Tuns 

Noch ein dritter Pfeiler muß angepeilt werden. Eine Unterscheidung aus 
der Diskussion um Teilhard de Chardin kann ihn orten. Dem französi- 
schen Jesuiten ist es anscheinend wie kaum einem anderen gelungen, die 
drei großen Etappen der Spiritualität, die ontologisch-seinshafte, die exi- 
stentiell-personale und die soziale, in einer Schau zusammenzusehen - mag 
seine Schau uns auch ungenau-mystisch und enthusiastisch vorkommen. 
Eine der diakritischen Stellen seiner Konzeption wird heute mit der Alter- 
native umschrieben: Deus adventurus oder Deus futurus27. Das will besa- 
gen: Gott, der in das Geschehen der Geschichte von vorne einbricht, oder 
Gott, der aus dem Wirken der Geschichte als deren Vollendung herausge- 
setzt wird. 

Die scholastische Frage nach Richtigkeit muß zurückgestellt werden. 
Letztlich wäre ein beziehungsloser, rein statischer Gott, der in unverän- 
derlichem Sein ruht, ebenso unbiblisch wie die Karikatur eines aus der 
Welt werdenden Gottes. Die Fragestellung selbst ist in Frage zu stellen, 
und mit ihr die Systematisierung der Alternativen. 

Die griffige Formulierung: Deus adventurus oder Deus futurus, läßt 
schon durchblicken, was den modernen Menschen bei Teilhard anzieht. 
Gerade die spirituelle Literatur arbeitet oft mit einem Vorstellungsschema, 
in dem vor Gott alles schon seit Ewigkeit festliegt, so daß der Mensch wie 
die Figur des mechanischen Puppenspiels seine festgelegte Bahn zu gehen 
hat. Sicherlich steht im Hintergrund eine unaufgebbare Wahrheit; eschato- 
logisch gewendet ist es die Wahrheit des •Deus adventurus", des herein- 
brechenden Gottes, der beim Jüngsten Gericht der erstaunten Menschheit 
ihre eigene Wahrheit entgegenhalten wird. Aber dieser Versuch, Gott zu 
denken, bleibt Denkmodell; an die Spitze eines Systems gesetzt, wäre er 
Untergang des Menschen und Götzendienst vor Gott. Eine andere Mo- 
dellvorstellung hat den gleichen Wirklichkeitswert und muß zur Korrek- 
tur herangezogen werden: Gott, der sich so sehr in seiner Schöpfung enga- 
giert, daß Wohl und Wehe der Schöpfung und Wohl und Wehe Gottes un- 
auflösbar ineinandergreifen, daß Gottes Wohl und Wehe von dieser 

27 S. M. Daecke, Teilhard de Chardin und die Theologie. Die Weltlichkeit Gottes und die 
Weltlichkeit der Welt. Göttingen 1967, 390: •Für Teilhard sind Gott und sein Reich weder 
- wie für Bloch - nur das im Menschlichen keimhaft Vorgegebene und sich aus dem Wün- 
schen und Hoffen heraus prozeßhaft Entwickelnde, noch lehnt Teilhard - wie Jüngel, 
Moltmann und Pannenberg (letztere zumindest teilweise) - das /Werden' Gottes und das 
Verständnis der Zukunft als ,futurum' diesseitiger Welt ab. Gott ist weder nur immanent 
noch nur transzendent. Die Zukunft Gottes ist - wie für Bloch - im Werdeprozeß der Voll- 
endung begriffen und hat doch zugleich - wie für Pannenberg - den ,ontologischen Primat' 
vor der Gegenwart der Welt." Moltmann hat seine Theologie inzwischen in der von 
Daecke skizzierten Richtung weiterentwickelt. 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 339 

Schöpfung abhängt. Biblisch heißt dies Kreuz, durch das die Bürde der 
Sünde und der Schmerz des Todes bis ins Herz des Gottessohnes, ins In- 
nere Gottes drang: •Er wurde in allem auf gleiche Weise versucht..." 
(Hebr 4, 15). Es ist, wiederum eschatologisch gewendet, die Wahrheit des 
•Deus futurus"; mit Teilhard gesprochen, die Wahrheit des Punktes 
Omega: Jesus Christus als die in der Welt und aus der Welt wachsende 
Vollendung dieser Welt. Und wir haben keinen anderen Gott als in Je- 
sus Christus. 

Der Versuch, beide Denkmodelle in ihrem Wahrheitsgehalt gegenein- 
ander ab- und aus-zuwägen, scheint mir die prometheische Versuchung des 
•Seins-wie-Gott" zu sein; das •Sprachspier von Gott läßt sich nur in dia- 
lektischen Aussagen, in formalen Widersprüchen spielen. Wer das Inkar- 
nationsdogma ernst nimmt und nicht gnostisch verfälscht, kommt an dieser 
Erkenntnis Karl Rahners nicht vorbei28. 

Aber gleich, wie die dogmatisch korrekte Formel lauten mag, es geht 
uns um die Spiritualität unserer Zeit, und hier weiß jeder, daß die Eigen- 
aktivität, das menschliche Tun, eine immer größere Rolle spielt. Die theo- 
logische und spirituelle Reflexion hat dem noch viel zu wenig Rechnung 
getragen. Mit dem Wort Glaubensbewußtsein oder spirituelle Grundhal- 
tung verbindet sie immer noch zu schnell die Vorstellung einer gegebenen 
christlichen Weltsicht; der Christ nimmt sie an und versucht (oder ver- 
sucht nicht!) danach zu leben. Natürlich konzediert man leicht, daß zwi- 
schen praktischem Handeln und der Weltsicht Interaktivitäten bestehen, 
daß man z. B. nur allzu schnell der menschlichen Schwäche nachgibt und 
die objektive Weltsicht nach praktischen Gesichtspunkten ummodelt. Doch 
das wären - so könnte man meinen - nur subjektive Schwächen, aber keine 
von der Sache her gegebene Notwendigkeiten. 

Rahners anthropologische Wende lehrt uns nun, daß der menschliche 
Vollzug nicht nur von außen an die christliche Spiritualität herantritt und 
sie sich zu eigen macht, sondern deren integrierender Bestandteil ist29. Am 

28 Schon 1954 schrieb er (jetzt in Schriften zur Theologie I, 202): •Es ergibt sich aus dieser 
Aussage, daß der Satz von der ,Unveränderlichkeit' Gottes, vom Fehlen einer realen Be- 
ziehung Gottes zur Welt, in einem wahren Sinn eine dialektische Aussage ist. Das kann 
man, ja muß man sagen, ohne darum ein Hegelianer zu sein. Denn es ist nun einmal wahr 
und Dogma, daß der Logos, er selbst, Mensch geworden ist, also er selbst etwas geworden 
ist, was - formaliter - er nicht immer schon war, und daß darum das, was er geworden 
ist, als genau er selbst und durch sich selbst Wirklichkeit Gottes ist. Ist das aber Wahrheit 
des Glaubens, dann hat sich... die Ontologie danach zu richten, sich erleuchten zu lassen 
und zuzugeben, daß Gott ,in sich' unveränderlich bleibend, ,im andern' werden kann und 
daß beide Aussagen wirklich und wahrhaft vom selben Gott als ihm selbst gemacht werden 
müssen." Mit diesen Sätzen von der Veränderlichkeit und Unveränderlichkeit Gottes ist der 
größte Teil des Weges zum Deus futurus und adventurus schon zurückgelegt. 
29 Das heißt für die Wahrheitssuche, die durch den Wittgensteinschen Agnostizismus ver- 
baut gewesen schien: der Vollzug tritt für den Menschen unlösbar in die •Wahrheit" ein, 



Josef Sudbrack 340 

Beispiel gezeigt: das ständige Suchen des Glaubens, sein Immer-wieder- 
Neuansetzen, das Ausbrechen aus der Ichverfangenheit in die größere 
Sinnhaftigkeit hinein, das stets neu zu leisten bleibt, beruht nicht (nur) auf 
menschlicher Unzulänglichkeit, sondern ist Wesensbestandteil der christ- 
lichen Weltsicht und der auf ihr aufbauenden Spiritualität; der Vollzug ge- 
hört zum Inhalt, das Aussagen zum Ausgesagten. Aus einer anderen Sicht: 
Die Pluralität der Meinungen gerade in den Fragen, die im Innersten un- 
seres Daseins aufbrechen, ist kein mitinkaufzunehmender Mangel unseres 
Verstandes, sondern Gesetz des Daseins; denn die Wahrheitserkenntnis 
ist nicht zuletzt mitbedingt vom je verschiedenen Engagement des Ein- 
zelnen. Man müßte noch manche andere Faktoren mit berücksichtigen, 
sicherlich aber gilt: Statt mit Wehmut einer vergangenen Sicherheit und 
Einheitlichkeit im Glauben nachzutrauern, müssen wir die uns bewußter 
gewordene Fraglichkeit der Glaubensformulierungen und ihre Pluralität 
als Fortschritt werten.284 

Heute bricht diese Weltsicht, diese Spiritualität zu einer weiteren Di- 
mension auf. Die Evidenz des Glaubens impliziert nicht nur den stets 
neuen Vollzug dieser Evidenz, sondern kommt erst in Tun und Handeln 
zu sich. Mit anderen Worten: Objektive Wahrheit (also des Dogmas), 
deren subjektive Aneignung mit aller pluralen Mannigfaltigkeit und 
allem Angefochtensein und deren Bewährung im Leben sind nicht drei 
hintereinander gestaffelte ontologische Ebenen, sondern bilden eine, vor 
aller Differenzierung liegende, ursprüngliche Einheit. 

Man mag dagegen einwenden: das sei Marxismus mit seiner Einheit 
von Theorie-Praxis. Doch warum auch nicht? Wer unbefangen gerade 
die ältesten Texte bei den Synoptikern liest, wird spüren, wie sehr das Tun 
im Mittelpunkt der Botschaft des Herrn steht; die theologisch bedeutsa- 
men Sammelberichte (z. B. Mt 4, 31 ff.; Mk 3, 7 ff.) sprechen ausführlich 
vom Tun des Herrn und kaum von seiner Lehre. Die Johanneische Bot- 
schaft vom •Wirken der Wahrheit" ist nichts als ein Versuch, diese Ur- 
einheit in Worte zu fassen: •Und daran erkennen wir, daß wir ihn er- 
kannt haben, wenn wir seine Gebote halten" (1 Jo 1,3). 

Aber wie man auch theologisch über diese •Pragmatik" denken mag, die 
•Spiritualität" unserer Zeit ist von ihr geprägt30. Unser Gewissen mahnt 

•konstituiert" sie mit; menschliche Wahrheitserkenntnis - wir haben keine andere - ist 
unlösbar eins mit dem engagierten Einsatz des einzelnen Menschen, der da erkennen will, 
besonders wo es um •Wahrheiten" geht, die ein Engagement fordern. 
29a Rahner schreibt kategorisch (Schriften zur Theologie VIII, 76. 81): •Es ist heute unver- 
meidbar, daß es viele Theologien gibt... Das kirchliche Lehramt gerät durch die Tatsache 
der Pluralität der Theologien mit seiner Funktion in eine ganz neue Situation." 
30 Es kann nicht unsere Aufgabe sein, theologische Vorsichtsmaßnahmen anzuordnen und 
mit dogmatischen Hilfskonstruktionen die Aussagen zu unterbauen: es geht ja um eine 
Phänomenologie, die in den spirituellen Vollzug weitergeführt, nicht aber zur theologi- 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 341 

uns: Die Grundentscheidung des Menschen fällt nicht im intellektuellen 
Wahrheitserkennen, nicht einmal im existentiellen Aneignen der Wahr- 
heit, sondern genau dort, wo das Erkannte und subjektiv Vollzogene in 
die Bewährung des Tuns übergeht31. An dieser Stelle - und nicht in 
irgendeiner materiefremden Intellektualität oder Existentialität - müßte 
man suchen, was die alte Mystik Hegemonikon, Principale cordis oder 
Seelenspitze nannte. Vom Evangelium aus scheint mir das unabstreitbar 
zu sein. 

Mit dieser Einsicht aber fällt auf Teilhards Punkt Omega oder den 
•Deus futurus" Martin Daeckes neues Licht. Weil unsere Weltsicht, unser 
Gottesbild, unsere Spiritualität untrennbar in die Arbeit des täglichen 
Lebens eingehen und aus ihr entspringen, weil das, was Gott für uns ist, 
sich unlösbar an den Beitrag unserer Arbeit an unserer Welt kettet, des- 
halb steht am Ende des menschlichen Tuns der Punkt Omega, nicht nur 
ein Deus adventurus, der von oben in die Geschichte einfällt, sondern 
ebenso der Deus futurus. Eine Aussage, die mit Maßstäben des objekti- 
vistischen Denkens gemessen, glatte Häresie ist; eine Aussage aber, die 
sich notwendig aus dem evangelischen Ansatz ergibt. Man muß nur beden- 
ken, was es heißt, daß das Tun selbst, das Wirken am Kommen des Gottes- 
reiches, mit eintritt in die Evidenz des Glaubens, daß es keine Möglich- 
keiten gibt, sich neben diese Grundevidenz zu stellen, um von einem so- 
genannten absoluten Standpunkt Realitäten zu sichten. Der Dogmatik ist 
die Aufgabe gestellt, dieser neuen Spiritualität ein Heimatrecht in der 
Theologie zu schaffen; aber die gelebte Spiritualität selber hat sich schon 
als christlich ausgewiesen. 

Doch vielleicht haben sich unsere •Sprachspiele" über Gott und den 
Menschen zu weit vorgewagt, und die •Spielzüge" werden verwirrt. Aber 
das Gemeinte ist klar geworden: Der Christ fühlt sich heute nicht mehr als 
jemand, der zwar •nicht von dieser Welt" zu sein braucht, weil er ja in 
der Unveränderlichkeit des Willens Gottes ruht, der sich aber dann doch 
redlich und tapfer bemüht, die von diesem Gott gestellte Aufgabe des 
•Für-die-Welt-seins" ernstzunehmen. Der Christ von heute findet zwi- 
schen sich und der werdenden Welt, für die er da ist, zwischen seinem 
Glauben an Gott und seinem Auftrag in die Welt keine Grenzscheide; er 
weiß sich - und damit sein Gottesbild - auf Gedeih und Verderb mit 
dieser Welt verbunden. •Nicht-von-dieser-Welt-sein" heißt etwas ande- 

sdien Herkunft zurückverfolgt werden soll. •Teilhard versteht den Begriff .Phänomenolo- 
gie' in seinem wörtlichen Sinn als Darstellung dessen, was erscheint, was zu sehen ist." 
Daecke, a.a.O. 261. Zur Theologie vgl. aber die Zitate in Anm. 17 u. 28. 
81 Die scholastische Lehre von der •intentio" hat diese Erkenntnis zu systematisieren 
gesucht. 



Josef Sudbrack 342 

res, heißt ein klares Wissen um die Verderbtheit der Sünde, die aus allen 
Fugen dieser Welt - zuerst des eigenen Ichs - hervorquillt; und das •In- 
der-Welt-sein" - •Für-die-Welt-sein" meint den tätigen Glauben, der 
die Welt und in ihr den Christen dorthin zu tragen versucht, wo die Sünde 
überwunden ist, in die Freiheit, auf die die Schöpfung sehnsüchtig harrt. 
Diese Art von Pragmatismus ist nicht nur eine Möglichkeit des Christen- 
tums, sondern ist das Christentum selbst. 

IV. Die Frage nach der Wahrheit und nach der Gemeinschaft 

Auf dem eben abgesteckten Feld ließen sich ohne Schwierigkeiten weitere 
geometrische Punkte markieren: Geschichte, Welt, Freiheit. Ebenso leicht 
ließen sich auch die sandigen Stellen aufzeigen, an denen dem neuen 
Gebäude der Spiritualität Einsturz und Zerfall droht. Z. B. ist es viel we- 
niger die Zügellosigkeit der Individualfreiheit, die Zersetzungskeime in 
sich birgt, als die Manipulierbarkeit des Kollektivs durch Massenmedien 
und Demagogie. Nach Karl Rahner liegt sogar das Plus des Christentums 
vor dem Materialismus zuvörderst darin, daß beide zwar Fortschritt und 
Gemeinschaft betonen (müßten!?), daß aber nur im Christentum der un- 
überbietbare Wert des Einzelmenschen und seiner Freiheit gewahrt32 

bleibe: •Was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt - 
wenn die menschliche Gemeinschaft einen Höhepunkt an Kultur und Gei- 
stigkeit erreicht -, sein Leben aber einbüßt - sein freies Ich verliert - ?" 
(Mt 16, 26)33. Jede Zeit birgt ihre Gefahren; wer aber alle Gefahren mei- 
den will, ist schon dem Laster zum Opfer gefallen, das den Wüstenvätern 
als schlimmste Untugend galt, der Acedia, dem Taedium, dem Überdruß, 
der aus Ekel an allem jede Aktivität ein- und jeden Fortschritt ab-stellt. 

Doch bleiben wir bei den Gefahren, die in dem oben umschriebenen 
Feld der neuen Spiritualität lauern. Eine ernste Mahntafel, die man auf- 
zurichten hat, wird vor dem Verlust der objektiven, formulierten Wahr- 
heit warnen. Wenn jeder Mensch seine eigenen •Sprachspiele" spielt, wo 
bleibt da die Verbindlichkeit des gesprochenen Wortes, des dogmatischen 

32 Z.B. Schriften zur Theologie V, 170: •Das Christentum hat in seiner Lehre von der 
individuellen, frei getanen Endgültigkeit der Person einen Zeitbegriff, der den rein ins 
noch Ausständige linearen Zeitbegriff aller innerweltlichen Ideologie und Utopie der 
Zukunft überholt - überholt, indem es dem Echten und sittlich Gerechtfertigten dieser 
Zukunftsideologien erst den wirklich tragenden Boden gibt - überholt, indem es dem 
Menschen eine überweltliche und übergeschichtliche, dem ewigen Fortfließen der Zeit ent- 
hobene ,Zukunft' eröffnet: das ewige Leben, das in der Zeit sich auszeitigt und auszeugt, 
die einzige Zukunft, die wirklich schon jetzt, je jetzt, in der freien Entscheidung der glau- 
benden Liebe begonnen hat." 
33 Zur Dialektik dieses Schriftzitats vgl. J. Sudbrack, •Wer sein Leben um meinetwillen 
verliert...". Biblische Überlegungen zur Grundlegung christlicher Existenz, diese Ztschr. 
40 (1967), 161-170. 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 343 

Glaubens? Aber vor aller Wertung und vor jeder Neubesinnung müssen 
die Tatsachen registriert werden! Wer hat nicht schon in Gesprächen mit 
vertrauten Freunden erlebt, wie man plötzlich vor der Grenze eines un- 
überwindlichen Nicht-Verstehens stand; in je tiefere persönliche Bereiche 
man vorstieß, desto unbegreifbarer wurde die neue noch unbekannte Welt 
im anderen, die nicht mit den bisherigen eigenen Wertmaßstäben zu be- 
rechnen war. In diesem innersten menschlichen Bereich und nicht in plat- 
ter Oberflächlichkeit müßte der Glaube gelebt werden. Greift dann aber 
nicht das Persönliche, Unaufrechenbare, Unvergleichbare, das jeder 
Mensch in seinem Innersten birgt, auf den Glauben über und zerreißt seine 
übergreifende Einheit in die Fetzen eines Individualismus der einzelnen 
Glaubenden? 

Oder wenn die Aufmerksamkeit der Gutgesinnten unserer Zeit - gerade 
und besonders der Christen - sich immer mehr von der •Contemplatio" 
göttlicher Wahrheiten zur •Actio" am Nächsten, am Mitmenschen hin- 
wendet, ist das nicht ein Blindwerden vor den eigentlichen Werten? •Was 
nützt es dem Menschen, wenn er die Welt in ein Paradies verwandelt, und 
darüber das eigentliche Paradies in Gott vergißt?" Viele Theologen und 
Kirchenmänner haben schon ihre warnende Stimme erhoben und glaubten 
z. B. die Konzeption eines Teilhard de Chardin als Materialismus zu ent- 
mystifizieren und demaskieren zu müssen. 

Die Gefahren sind groß! Das wird keiner leugnen können. Aber nicht 
im Rück- sondern nur im Fortschritt können wir ihnen begegnen; nicht in 
pessimistischer Zeitkritik - die keine christliche Tugend ist -, sondern in 
optimistischer Hoffnung. Auch die •Krisis" des Evangeliums ist weniger 
das Abwenden vom Bösen als das Hinwenden zum Guten34. Ohne das 

34 Es möge erlaubt sein, einen kleinen Stellensalat moderner Spiritualität zur •Krisis" 
zuzubereiten; die Zitate sprechen für sich. Th. W. Adorno, Eingriffe, Frankfurt 1963, 17 f.: 
•Ist Philosophie noch nötig, dann wie von je als Kritik, als Widerstand gegen die sich 
ausbreitende Heteronomie, als sei's auch machtloser Versuch des Gedankens, seiner selbst 
mächtig zu bleiben und angedrehte Mythologie wie blinzelnd resignierte Anpassung nach 
ihrem eigenen Maß des Unwahren zu überführen." Aber auch, Negative Dialektik, Frank- 
furt 1966, 49: •Kritik am Privileg wird zum Privileg - so dialektisch ist der Vorgang." 
Metz, a.a.O. 114: •Die gesellschaftskritische Attitüde der Kirche kann nicht darin bestehen, 
in unserer pluralistischen Gesellschaft eine positive Gesellschaftsordnung zu proklamieren; 
sie kann nur darin bestehen, daß Kirche in dieser Gesellschaft und ihr gegenüber kritisch- 
befreiend wirksam wird." K. Rahner, Schriflen zur Theologie VIII, a.a.O. (577): •Ein wil- 
des Revoluzzertum allein ist entweder die Verabsolutisierung der nächstens kommenden 
Gestalt der Welt... oder es ist Verzweiflung ... Aber die ständige Kritik auch der welt- 
lichen Strukturen ist eine (v. Vf. hervorgehoben) der konkreten Gestalten der christlichen 
Hoffnung." Die Theologie (100 f.) •hat weder genau genug auf die geschichtlich bedingten 
Vorstellungsmodelle solcher vager .Prinzipien' reflektiert, noch genügend aus der Dyna- 
mik der Zeit und der christlichen Botschaft heraus Imperative und Leitmodelle für eine 
aktiv zu schaffende Zukunft innerweltlicher Art entwickelt... So wie das Christentum aus 
seinem eigensten Weltverständnis eine weltliche Welt aus sich heraus in ihre Freiheit und 



Josef Sudbrack 344 

•Gute", das in Jesus Christus auf uns wartet, wäre die Abwendung vom 
Bösen gar nicht möglich. Und das gilt auch für unsere Zeit: Ohne die opti- 
mistische Bejahung des •Kairos", des Anrufs Jesu Christi in unserer 
Stunde, ist eine Überwindung der Gefahren dieser Stunde gar nicht mög- 
lich. 

Sicherlich liegt die Chance des •Kairos" in dem eben von mehreren Sei- 
ten beschriebenen neuen Verhältnis zur Wahrheit und ihrer Formulie- 
rung. Einen wichtigen Aspekt dieser Bewußtseinslage haben wir noch aus- 
gespart. Er kann zum Abschluß bestätigen, daß der Optimismus in die mo- 
derne Zeit hinein gerechtfertigt ist, und er kann auch ahnen lassen, wo 
die verschiedenen Ansätze zusammenlaufen werden. 

Fragen wir uns schlicht: Was ist die christliche Wahrheit? Verwehren 
wir der schlangenklugen Versuchung, den Standpunkt des •Seins-wie- 
Gott" einzunehmen, und meißeln wir nicht auf dieser absoluten Warte 
ein für alle-mal •Wahrheit" in den sandigen Felsen unserer menschlichen 
Kontingenz ein. Fragen wir deshalb noch bescheidener: Was ist heute in 
unseren Tagen und in unserem Begreifen - christliche Wahrheit? Die 
Antwort wird doppelpolig sein: Rückweis auf den Menschen Jesus Chri- 
stus, der nicht so sehr die Wahrheit predigt, als die Wahrheit ist - Hin- 
weis auf unseren eigenen, lebendigen Glauben. Wo aber finden wir den 
eigenen, lebendigen Glauben? Im Glaubensbekenntnis, das die Gläubigen 
im heiligen Opfer rezitieren? Dort auch, aber Glaube ist mehr! Ist er der 
•Schatz" der von Konzilien und Päpsten definierten Wahrheiten? Das 
auch, aber Glaube ist mehr! Und dieses Mehr ist keine Addition, die eine 
Bücherreihe um sechs, sieben oder acht neue Bände von Glaubenswissen 
vermehrt, sondern ist - mit einem ungewohnten Wort benannt - eine 
Indition, die die Wahrheit vertieft, verlebendigt und aktualisiert. 

Findet sich die christliche Wahrheit in den Glaubensaussagen des offi- 
ziellen kirchlichen Lehramtes? Dort auch, aber als richterliche und grenz- 
ziehende Norm, nicht als gelebter Inhalt. Oder findet sie sich in den For- 
schungen und gelehrten Bemühungen der Theologen? Natürlich auch 
dort, aber als die artikulierte Oberfläche einer lebendigen Tiefe, ohne die 
alle Theologie nur blutleere Pergamentfolie wäre. 

Die christliche Wahrheit von heute, über die allein wir befinden kön- 
nen, ist der Glaube der gesamten Kirche. Der Kirche, mit ihrer Spitze in 
Papst und Bischöfen, mit ihren - so könnte man im Anschluß an Paulus 
sagen - •dienenden Gelenken", den Theologen und ihren wissenschaft- 
lichen Apparaturen, mit ihren vielen anderen großen und kleinen Gruppie- 

ihren eigenen Sinn hinaus entlassen hat, so muß es aus seiner eigenen eschatologischen 
Zukunftsordnung eine innerweltliche Zukunftsvision als legitim aus sich heraustreten 
lassen". 



Angebot und Chance unserer Zeit für eine neue Spiritualität 345 

rungen, mit den Impulsen und den retardierenden Momenten, mit den theo- 
retischen Klarheiten und den praktischen Vollzügen. Alles spielt seine 
spezifische Rolle im Glauben der Kirche, aber deckt sich nicht mit dem 
Glauben der Kirche; denn der Glaube der Kirche ist einfachhin dies alles. 
In diesem großen Konzert wird die tragende Rolle nicht von den am leich- 
testen herauszuhörenden Instrumenten gespielt, die am lautesten tönen 
oder am profiliertesten sich vom Gesamtklang abheben, sondern von dem 
Glauben der Menschen, die sich Christen nennen und Christen sein wol- 
len. Der Zusammenklang ihrer Stimmen - mit all den dienenden Struk- 
turen, die wir eben andeuteten - ergibt erst die christliche Wahrheit. 

Wenn wir sie zu Papier bringen wollten, müßten wir uns an die Stelle 
des göttlichen Geistes setzen, sie nebeneinander reihen, keine Nuance ver- 
gessen und keinen Oberton überhören, und dann das ganze als den einen 
Akkord der christlichen Wahrheit rezipieren - das aber ist die Rolle des 
Vaters, dem am Ende alles übergeben wird, und die seines Sohnes, in 
dem er uns seine Wahrheit schenkt, und die des Geistes, in dem allein die 
Kirche den christlichen Glauben bewahrt. Steht ein vorwitziges Besitzen- 
wollen der Wahrheit nicht in der Versuchung des •Sein-wie-Gott"? 

Man könnte die paulinische Theologie von dem lebendigen Organismus 
der Kirche und dem lebendigen Organismus der christlichen Wahrheit 
weiter auseinanderfalten;35 man könnte das nicht- oder vor-christliche 
Wahrheitssuchen integrieren; man könnte der inneren Geschichtlichkeit 
nachgehen; man könnte zeigen, wie die kalte Satzwahrheit durch dieses 
Wissen vom Glauben nicht negiert, aber zum Leben erweckt wird. Doch 
hier soll nur ein Gespür dafür geweckt werden, wie sehr die Gemeinschaft 
des Glaubens erst den Glauben ausmacht. Der holländische Katechismus 
schreibt: •Für die Glaubensgnade gilt, was für jede Gnade wahr ist: nie 
wird sie gegeben ohne Beziehung zu anderen Menschen. Der Glaube ist 
etwas von uns allen zusammen. Man glaubt zusammen"3'. 

Wir können die vielen praktischen Konsequenzen übergehen, die mit die- 
ser Erkenntnis von der Gemeinschaft des Glaubens verbunden sind. Um die 
Bedeutung dieses Elements der neuen Spiritualität abzuschätzen, mag 
ein Rückblick auf die drei Grundeinsichten genügen, die eine neue christ- 
liche Geistigkeit bestimmen werden. 

In der Zukunft der christlichen Spiritualität müssen wir auch innerhalb 
des Glaubens damit rechnen, daß satzhafte Meinungen aufeinanderstoßen, 
die nicht völlig zur Deckung gebracht werden können, daß es auch in zen- 
tralen Fragen des Glaubens verschiedene Meinungen gibt. Das ist nichts 

35 Einen interessanten Aspekt zeigt M. Kehl, Zur Theologie des Meditationsgesprächs, in: 
Strukturen christlicher Existenz, Festschrift Fr. Wulf, Würzburg 1968, 205-213. 
86 Glaubensverkündigung für Erwachsene, Nijmegen-Utrecht 1968, 327. 



Josef Sudbrack 346 

Neues innerhalb der Frömmigkeitsgeschichte; das beginnt schon innerhalb 
des Neuen Testamentes; das spielte sich zwischen Thomas und Bonaventu- 
ra, den beiden großen Kirchenlehrern des Mittelalters, ab; das war selbst 
zwischen Johannes vom Kreuz und Teresa von Avila nicht anders37. Wenn 
die Verschiedenheit der •Sprachspiele" sich nur im abstrakten Denken zwi- 
schen göttlichen und weltlichen Wahrheiten, nur an Randzonen des Glau- 
bens abspielen würde, wäre der Glaube selbst auch nur eine Randzone des 
Menschen. Es wird darauf ankommen, daß der Christ diese Pluralität nicht 
als Mangel, sondern als Reichtum realisiert, denn •der Glaube ist etwas 
von uns allen zusammen". 

Wo findet aber die Vielzahl der christlichen Individualitäten ihre Ein- 
heit? Wo zeigt sich die christliche Wahrheit als eine? Nicht inUbernormen, 
nicht in abstrakten Sätzen (auch dort, aber dort nur als juristische Grenz- 
ziehung!), sondern im Leben aus dem Glauben, im Tun der christlichen 
Liebe38. So allein läßt sich der Satz aus dem Epheserbrief verstehen: •Die 
Wahrheit sollen wir leben durch Liebe, um in jeder Hinsicht in ihn, Chri- 
stus, der das Haupt ist, hineinzuwachsen" (4,15). Damit haben wir die 
oben genannten zwei Pole ausgespannt, um die christliche Wahrheit sich 
ordnet: Christus, der die Wahrheit ist, und das Tun der Liebe, in dem der 
Geist Christi unter uns weilt, die christliche Sorge um den Menschen. 

Vielleicht wird aus der Rolle, die die Gemeinschaft für den christlichen 
Glauben spielt, auch ersichtlich, daß die Regeln der Spiritualität nicht aus 
der Schublade abstrakter Wahrheiten genommen werden können, sondern 
nur im Vollzug des christlichen Lebens sich ergeben und aus ihm stets neu 
erwachsen müssen. Die Gemeinschaft, in der die christliche Wahrheit ge- 
sucht werden muß, ist keine Gemeinschaft der Theorie, sondern eine des 
Tuns, der Praxis, ist keine Gemeinschaft der abstrakten Sätze, sondern der 
lebendigen Predigt und des Liebesmahls. Wenn wir also erfahren wollen, 
was christliche Spiritualität ist, müssen wir uns in dieses Tun, in dieses 
•gelebte Sprachspiel" - um es paradox zu benennen - hineinbegeben, und 
nur in dieser Einheit von •Theorie-Praxis" lebt die •Theorie", die •Con- 
templatio", die •Wahrheit", und wird die •Praxis", das Tun der Liebe zu 
einem christlichen Tun. 

Drückt sich in dieser Hinwendung auf das gelebte Christentum nicht der 
Geist Jesu Christi aus? Einst ging er mit seinen Jüngern über die Felder 

37 Es ging um die Rolle der Menschheit Jesu, der Bildlichkeit und Sinnlichkeit in der 
Mystik und damit im Glauben. Also eine nicht unwesentliche Glaubenswahrheit. 
38 Die Einheit der frühchristlichen Kirche hatte das Dogma nur als apologetische Grenz- 
ziehung; innen wurde sie durch die •Kommunikation" konstituiert, die sich sehr konkret 
darin zeigte, daß der Bischof einer Nachbarkirche das heilige Opfer mitfeierte; der Aus- 
schluß aus dieser Gemeinschaft war deshalb auch keine •Exdogmatisation", sondern eine 
•Exkommunikation". 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 347 

und sie pflückten Ähren. Die Pharisäer stellten ihn zur Rede: Das sei Ge- 
setzesübertretung. Der Herr aber anwortete: •Der Sabbat ist um des Men- 
schen willen da, nicht der Mensch um des Sabbats willen". Dürfen wir 
diese Worte nicht auf heute anwenden und sagen: Die Sätze des formu- 
lierten Glaubens, die Wahrheit auch des Dogmas, sind um der Menschen, 
der Christen willen da - und deshalb können wir sie nur in der Begeg- 
nung mit den Menschen verstehen, im Tun der Liebe, das uns der Herr auf- 
getragen hat, in der Gemeinschaft, wo Liebe konkret, d. h. wirklich wird. 
Jesus beendet die Streitrede bei Mt 12 mit dem Hinweis: •Des Menschen 
Sohn ist Herr über den Sabbat". Das ist der Grund des Optimismus, des 
Mutes, uns mit dem modernen Zeitgeist einzulassen. Jesus Christus ist 
Herr auch über unsere Zeit, auch über unser immer noch zu furchtsames 
Glauben - und auch über das Hin-und-Her der Versuche, die sich um 
eine neue Spiritualität bemühen. 

Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes1 

Joseph Ratzinger, Tübingen 

Die Krise des priesterlichen Bewußtseins, vor der wir heute stehen, hat 
viele Wurzeln, soziologische, geistesgeschichtliche, besonders auch inner- 
theologische. Sie alle bilden zusammen ein schwer entwirrbares Geflecht, 
so daß nie eins ganz ohne das andere begriffen werden kann. Es wäre 
daher ebenso falsch, in einer theologischen Engführung bloß die theologi- 
schen Gründe sehen zu wollen, wie es auch umgekehrt verfehlt wäre, das 
Ganze nur auf den Materialismus unserer Periode und auf den sinken- 
den Idealismus des jungen Menschen von heute zurückzuführen. Zur Er- 
hellung der Frage und bei der Suche nach einem Weg, der weiterführt, 
müssen daher viele zusammenwirken; der Gesprächsbeitrag des Theo- 
logen darf nicht der einzige bleiben, wie unumgänglich er auch ist. So 
kann, was hier gesagt wird, von vornherein in vielerlei Hinsicht nur 
Fragment sein: Es sucht einige (bei weitem nicht alle) der theologischen 
Aspekte unseres Fragens nach Sinn und Bedeutung priesterlichen Dien- 

1 Verkürzte Niederschrift zweier Vorträge, die am 2. August 1967 auf der Tagung der 
deutschsprachigen Regenten in Brixen gehalten wurden. 




