Angebot und Chance unserer Zeit
fiir eine neue Spiritualitéit

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Wohl niemand kann sich des Eindrucks erwehren, dafl eine neue Haltung
des Christen zur Welt, zu sich selbst und zu Gott im Wachsen ist. Die einen
schauen deshalb nach riickwarts und sind in Sorge, es mochte etwas vom
grofien Erbe der Vergangenheit verloren gehen; denn schlieflich baut das
Christentum auf dem geschichtlichen Jesus Christus auf, in dem Gott uns
in der Vergangenheit sein Wort schenkte. Die anderen schauen nach vor-
wiirts, sie strecken sich begierig nach all dem aus, was zukunftstrichtig
scheint; denn schlieRlich erwartet der Christ den kommenden Herrn, der
uns eine neue Welt (Zach 8. u. 14; Apk 21, 1) und ein neues, besseres ,Ich*
schenken wird (Ps 51,12; Ez 36,26 ff.). In der Flut des Gedruckten, das in
dieser Frage auf den Markt geworfen wird, beeindruckt und verwirrt zu-
nichst die kaum zu bewiltigende Fiille des Angebots. Es reicht von Auto-
ren wie Heinz-Robert Schlette, Thomas Sartory oder Hubert Halbfas bis
zu solchen, die mit Gewalt beide Augen vor dem verschliefen, was auf
uns wartet.

Es hat nun nicht viel Sinn, die Phalanx der Zeiterscheinungen abzu-
schreiten und nach links und rechts Pradikate der Orthodoxie und Haresie
zu verteilen. In seiner berithmten Erdffnungsrede zum Zweiten Vatika-
nischen Konzil weist Papst Johannes X XIII. einen anderen Weg: ,Heute
dagegen méchte (die Kirche) lieber das Heilmittel der Barmherzigkeit an-
wenden als die Waffe der Strenge erheben. Sie glaubt, es sei den heuti-
gen Notwendigkeiten angemessener, die Kraft jhrer Lehre ausgiebig zu
erkliren, als zu verurteilen“!, Das Positiv-Aufbauende gilt es zu sehen;
das Positiv-Aufbauende im christlichen Glauben und das Positiv-Auf-
bauende im Angebot der sich verdndernden Welt. Der Glaube lehrt uns
doch, daf} unsere Welt von heute und morgen ebenso nahe bei Gott und
Christus ist, wie die Welt von gestern und vorgestern: ,,Und siehe, ich
bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt“ (Mt 28, 20). Das Gebot der
Liebe gibt uns den Auftrag, das Positive, Gute, Weiterweisende und Hin-
zu-Gott-Fithrende in unserer Zeit zu suchen, und nicht so sehr den Schat-
ten nachzugehen, die vom aufgehenden Licht geworfen werden. In der
Hoffnung diirfen oder miissen wir sogar den Optimismus hegen, dafl das

1 Herderkorrespondenz 17 (1962), 87a.



Josef Sudbrack 328

Neue niher bei Gott ist als das Alte. Klingt nicht ein solcher Optimismus
im Buch Isaias an? Man vergleiche den Aufbruch Israels zum eschatolo-
gischen Sion, Is 62, 10. Johannes XXIII. lieR diesen Optimismus erken-
nen: , Wir aber sind villig anderer Meinung als diese Ungliickspropheten,
die immer das Unheil voraussagen, als ob die Welt vor dem Untergang
stinde. In der gegenwirtigen Entwicklung der menschlichen Ereignisse,
durch welche die Menschheit in eine neue Ordnung einzutreten scheint, muft
man viel eher einen verborgenen Plan der géttlichen Vorsehung anerken-
nen“s,

Solche und dhnliche Reden sind heute in aller Mund. Und es ist gut so.
Wenn man aber von der Frage des daff auf die des was kommt, wenn man
sich darliber zu orientieren sucht, nicht nur dafi etwas Neues aufbricht,
sondern was dies sei, das auf uns zukommt, taucht Ratlosigkeit auf, be-
sonders wenn es um Fragen der Spiritualitit geht: ,Positive Ausrichtung*
der Aszese, ,Ernstnehmen der irdischen Wirklichkeiten“, ,Offenheit fiir
den Dialog®, ,groferer Freiheitsraum®, ,Miindigkeit*, ,mitmenschliche
Gemeinschaft®, ,Spiritualitit der Liebe“®, alles Worte, die so selbstver-
standlich klingen, dafl die Betitelung: ,Neue Wege der Spiritualitit
anachronistisch erscheint. Aber wenn man ,den lebendigen Bezug zum
Dogma, zum Sakrament, zu den Heilstatsachen® als nebensichlich und un-
wichtig fiir eine gewandelte Spiritualitit erklirt!, muf man doch fragen,
ob im Titel der betreffenden Schrift ,Wandel christlicher Spiritualitit®
das ,,christlich® nicht zu streichen sei.

Aber seien wir nicht ungerecht; jeder Versuch ist lobenswert, der die
Formen eines zukiinftigen christlichen Lebens sichtbar machen will. Nur
wer in diesen Bemithungen auch Fehlgriffe duldet und sogar selbst ris-
kiert, sollte in die Diskussion eintreten; die Kirchengeschichte ist ein le-
bendiger Zeuge dafiir, dafl jede neue Form sich erst nach langem Tasten

2 Ebd. 86a.

8 J. Griindel, Neue Wege der Spiritualitit, in: Glaube, Wissenschaft, Zukunft, Kathol.
Deutscher Akademikertag Miinchen, 1967, besonders 149-151.

* Th. Sartory, Wandel christlicher Spiritualitit, Einsiedeln 1967; das Zitat steht auf Seite 7.
5 Als Beispiel mdge die neuplatonische Denkweise dienen, die bis gestern als die typische
Form der mystischen Frémmigkeit galt und deren Geschichte als ein stetes Eindringen ins
Zentrum des Christentums und eine stete Reinigung von unchristlichen Systemelementen
beschrieben werden kann; man vgl. die Linie Origenes, Evagrins Ponticus, Scotus Eriugena,
Meister Eckhart, Johannes v. Kreuz. , Alle christlichen Denker vor Thomas® waren nach
J. Pieper, Tod und Unsterblichkeit, Miinchen 1968, 28, Platoniker; und H. U. v. Balthasar
spricht von einer erst heute ausbrechenden ,Krise des Platonismus, der doch offenkundig
das abendlidndische, auch das christliche Denken bis zur Schwelle der Neuzeit beherrscht
hat“. (Verbum Caro, Einsiedeln 1960, 283 Anm. 1). Um diese Krise des Platonismus geht
es letzlich auch in unserem Aufsatz. Vgl. ]. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johan-
nes v. Kastl. Miinster 1966 f.; Registerstichwort: Neuplatonismus.



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 329

und vielen Mifigriffen zu der Gestalt herausschilte, die Giiltigkeit bean-
spruchen durfte®.

So mochten wir auch unseren Versuch verstanden wissen, vorsichtig
und eigentlich mehr registrierend als deutend die ,Front“ des uns-Bevor-
stehenden abzutasten; ,Front® benennt tibrigens Ernst Bloch eine Katego-
rie der Hoffnung®; und es ist nicht zufillig, daf fiir den ungefihr gleich-
altrigen Teilhard de Chardin die ,Front“ eines der groflen Durchbruch-

erlebnisse war?.

I. Das Sprechen von Gott und von der Welt

Als vielleicht auffélligstes Merkmal zeichnet sich ab, dafl man in unseren
Tagen immer miihsamer von Gott und den géttlichen Dingen spricht; man
wird sich bewufit, dafl der religiose Bereich nicht einfachhin neben den Be-
langen des Alltags, neben Arbeit, Brot, Mensch, Technik, Natur, Wissen-
schaft usw. steht. Vor kurzem erzihlte mir eine Mutter von ihrem aufge-
weckten achtjdhrigen Buben; sie wollte ihn an die eigene Miihe erinnern
und frug: ,Wer hat denn den Mittagstisch gedeckt?“ Die Religionsunter-
richt-Antwort ,Der liebe Gott!“ brachte sie aber in Verwirrung. Einiges

Zureden war notwendig, bis das fromme Klischee vor der Realitiit zer-
brach.”

Ein ausgebildeter Theologe hitte mit Leichtigkeit philosophische Un-
terscheidungen anbringen konnen: Gott sei die Erstursache von allem, was
geschieht; die Mutter hingegen betitige sich als Zweitursache. Doch das
Inaddquate dieser Unterscheidungen ist zu evident. Auch modernere
Begriffe wie Gott als transzendentaler Horizont und menschliches Tun als
kategoriale Greifbarkeit wiirden den Nebel eher verdichten als aufhellen.
Das in der kleinen Begebenheit zur Sprache Gekommene 148}t sich nicht als

$ Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1967, 230: ,Und es gibt fiir den militanten Optimismus
keinen anderen Ort als den, welchen die Kategorie der Front eréffnet. Die Philosophie
dieses Optimismus . . . ist selber . .. mit dem vordersten Abschnitt der Geschichte beschif-
tigt, und das auch dann noch, wenn sie sich mit Vergangenheit beschiftigt . . .

7 Zu den wenigen, zu Lebzeiten Teilhards gedruckten Seiten des franzosischen Jesuiten
gehort ein Aufsatz in den Etudes, La Nostalgie du front. Man mufl seine pathetischen
Zeilen auf dem Hintergrund E. Blochs lesen, um die Abwegigkeit der Polemik E. Benz’
(Schépfungsglaube und Endzeiterwartung — Antwort auf Teilkard de Chardins Theologie
der Evolution, Minchen 1965) zu verstehen: ,Mir scheint, man konnte zeigen, daf die
Front nicht nur die Feuerlinie ist, die Korrosionsoberfliche der Vélker, die sich bekimpfen,
sondern auch in gewisser Weise die ,Front der Woge’, die die menschliche Welt ihren
neuen Geschicken entgegentrigt.

7a Hat Th. W. Adorno (Minima Moralia, Frankfurt, 1951, 41) nicht Recht? ,Dafl im
Angesicht der Existenz von Brotfabriken die Bitte um unser tigliches Brot zu ciner blofien
Metapher und zugleich zur hellen Verzweiflung geworden ist, besagt mehr gegen die
Maglichkeit des Christentums als alle aufgeklirte Kritik am Leben Jesu.®



Josef Sudbrack 330

metaphysisches Problem behandeln; es geht um mehr als um Aspekte einer
ontologischen Wirklichkeit. Es geht nicht einmal darum, dafl man heute
nach Bonhoeffer oder Ebeling von ,Gott in der Sprache dieser Welt“® re-
den miisse; eine solche Formulierung kénnte dahin verharmlost werden,
als ob ein neues Sprachgewand geniige — ein ,weltliches” und ,moder-
nes“ —, um den religiosen Bereich in die Greifbarkeit dieser Welt zu in-
tegrieren. Die Weisheit von dem gleichbleibenden Inhalt des christlichen
Glaubens, der nur auf der Suche nach einem moderneren Gewand ist,
hilft nicht weiter; das Phinomen verlangt eine tiefere Deutung.

Wenn aber nun umgekehrt einige in die Klage ausbrechen, dafl Gott
unserer Erfahrungswelt ferner geriickt sei®, daf} eine Verkiimmerung der
religiosen Erlebniskraft den modernen Menschen wie eine siindhafte
Krankheit befallen habe, sind sie nicht nur in einer torichten Sackgasse,
sondern auf dem falschen Weg. Gott ist nicht unbekannter geworden als
er vor zehn, hundert oder auch tausend Jahren war. Das Umgekehrte gilt
eher: Unser Weltbild und seine Erlebnisqualitéiten sind gekldrter, niich-
terner und ehrlicher, und deshalb hat das Géttliche in unserer Welt einen
richtigeren Platz als in der Welt der Antike und des Mittelalters. Doch
wo ist dieser Platz? Wir sprechen z. B. tiglich unser Tischgebet. Wer aber
kann das itberhaupt vollziehen, was er so leichthin vor sich hin murmelt?
Wenn wir das Kreuzzeichen schlagen und den Vater, den Sohn und den
Geist anrufen, sprechen wir Worte aus, die, um ehrlich ausgesprochen zu
werden, die Intensitat eines ganzen Lebens verlangten.

Wir werden wohl weiterhin unser Tischgebet sprechen und uns mit dem
Zeichen des Kreuzes bezeichnen, denn der Glaube braucht Artikulierung.
Aber die Differenz der religiésen Formulierung zur Sache wird heute be-
wufit wie noch nie zuvor. Und das ist Reiferwerden der Frommigkeit, und
damit Naherkommen zu Gott.

Es geht bei diesem Feinfithlig-Werden fir die Differenz zwischen Gott
und Welt nicht um quantitative Stufen, um ein Mehr-oder-Weniger. Es
geht auch nicht um das mystische Erleben des Ganz-Anders-Seins Got-
tes, des Hell-Dunkels, vor dem Moses die Schuhe auszog und sein Ant-

8 G. Ebeling, Dietrich Bonhoeffer, oder Elementare Besinnung auf verantwortliches Reden
von Gott, oder Weltliches Reden von Gott; alles Aufsitze in: Wort und Glaube, Tiibingen
31967.

* 'W. Dirks kennt eine ,Grunderfahrung von der Abwesenheit Gottes” in: Frommigkeit in
einer weltlichen Welt, Stuttgart 1959, 41. Aber man mufl Chr. Hinz in Diskussion diber die
»~Theologie der Hoffnung“, Miinchen 1967, 149, Recht geben: ,Das Gefihl ,Gott ist tot’
(durchzieht) wohl die geistesgeschichtliche Situation von Hegel zu Nietzsche, (gibt) aber
sicher nicht die universal kommunizierende Formel der Welterfahrung in der Mitte des
20. Jahrhunderts ab.“ Und in der Anmerkung dazu: ,Trotz G. Ebeling ...und trotz
D. Sélle.*



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 331

litz verbarg. Es geht nicht einmal darum, dafl wir uns der Transzendenz
dessen, was im religiosen Tun zur Ausdriicklichkeit erhoben wird, kritisch
bewuflt werden. Die Erfahrung unserer Tage ist schlichter und zugleich
tiefgreifender und umstiirzender: es wird uns heute klar, dafl der Glaube
und die Religion eine andere Dimension in Anspruch nehmen als die
Dinge und Tatsachen unseres Alltagsgebrauchs, dafl Gott nicht einfach-
hin mit den Worten der Umwelt benannt werden kann, soviel man auch
vom ,weltlichen® Glauben sprechen mag.

Das Gerede vom Gegensatz zwischen Glaube und Religion versucht
dieses Lebensgefiihl in Worte zu bringen; und selbst der Slogan . Gott ist
tot“ — gemeint ist der ,,Gott der Religion® —, will dasselbe ausdriicken?®.
Aber der moderne Mensch ist in erster Linie gar nicht auf der Suche nach
neuen Worten fiir den alten Glauben, nach neuen Formen fiir alte Inhalte.
Eine Besinnung, die nur auf dieser Ebene ansetzen wollte, erwirkt zwar
manches Gute; aber sie verwechselt die Folge (das Unbehagen an einer be-
stimmten Sprache) mit der Ursache, mit dem gelduterten Verhéltnis des
Menschen zu Welt und Gott und zum Sprechen iiber Welt und Gott'. Ist
diese Verwechslung von Ursache und Folge nicht vielleicht auch der Grund
dafiir, dafl manche Versuche eines neuen religiosen Sprechens so gequalt
wirken und andere sich so forsch-modern geben, dafl ibr ,weltliches®
Gewand den ,religiésen“ Inhalt zu ersticken scheint?

Man kann, ohne sich in Fachdiskussionen einzulassen, die hier aufbre-
chende Geistigkeit unserer Zeit mit dem Wittgensteinschen Terminus der
~Sprachspiele“ umschreiben'®. Gewif, auch die Methodik der analvtischen
Sprachbetrachtung hat ihre Inaddquatheit und ihre Gefahren. Man kénnte
das moderne Problembewuf}tsein von anderen Polen der modernen Sprach-
philosophie, von der linguistischen Weltbildforschung!® oder von der

10 Vgl. in unserem Aufsatz iiber Gott finden — in Einsamkeit oder in Néidhstenliebe? (GuL
41 [1968], 4-21) den Absatz iiber die ,Theologie nach dem Tode Gottes®.

1 F, Calvelli-Adorno, Uber die religiose Sprache. Kritische Erfahrungen, Frankfurt 1965,
und W. Gossmann, Sakrale Sprache, Miinchen 1965 (von diesem ist ein neues Buch ange-
kiindigt: Worter suchen Gott, Einsiedeln 1968) scheinen mir auf dieser Stufe der Reflexion
stehen zu bleiben.

12 Zu L. Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen ist zu sagen, dafl sich selbst ein
Fachphilosoph nicht schamt, wenn er {iber Sekundarliteratur einen Zugang zum Verstind-
nis sucht. Seine Schriften in drei Binden, Frankfurt 1960-1967. Einfithrungen: W. Schulz,
Wittgenstein, Die Negation der Philosophie, Pfullingen 1967; G. Pitcher, Die Philosophie
Wittgensteins. Eine kritische Einfiihrung in den Tractatus und die Spatschrifien, Freiburg
1967; W. Stegmiiller, Hauptstrémungen der Gegenwartsphilosophie, 3. wesentlich erw.
Aufl. (besonders in Bezug auf Wittgenstein), Stuttgart 1965, Kroners Taschenausgabe,
Band 308. Das wohl gewichtigste Buch der ,Gott-ist-tot“-Welle, P. M. van Burens, Reden
von Gott in der Sprache der Welt, Ziirich 1965, baut auf dem Wittgensteinschen Ansatz
der Sprachphilosophie auf.

13 Vgl. L. Weisgerber, Die vier Stufen in der Erforschung der Sprachen, Diisseldorf 1963,
und das Schrifttum seiner Schule; in der Nachfolge W. von Humboldts.



Josef Sudbrack 332

Heidegger-Schule, von Gadamers , Wahrheit und Methode“** her artiku-
lieren. Doch die Wittgensteinsche Niichternheit entspricht dem Gesuchten
vielleicht mehr als die Heideggersche Hintersinnigkeit.

Mit ,Sprache”, deren Regeln die »Sprachspiele” durchleuchten wollen,
ist nicht nur ein Werkzeug gemeint, das erkannte Tatbestinde formuliert
und griffbereit weitergibt, sondern Sprache meint das Ganze. Unser eige-
nes Ganzes: denn nirgendwo kénnen wir etwas neben der Sprache ergrei-
fen, um thm dann im zweiten Gang der Handlung die rechte sprachliche
Artikulation zu schenken; alles, auch die sinnliche Erfahrung, auch das
Schweigen, auch der hochste geistige Bewuftseinsquotient — die Mystiker
sprechen von Seelenspitze — steht innerhalb der Sprache. Sprache umfafit
das Ganze — Ich und Welt und Gott —, in dem wir uns bewegen. Nichts ist
ausgenommen, nichts kommt von auflerhalb der Sprache auf uns zu, tritt
vor uns hin und nennt dann schlufiendlich auch seinen Namen. Selbst Gott
begegnet uns in Schopfung und Offenbarung nur innerhalb der Sprache als
der, der auflerhalb der Sprache steht®s.

Die ,Sprachspiele“ versuchen nun die Gesetze und Formen zu be-
schreiben, die diese Sprache beherrschen; in dem Wort »opiel“ schwingt
die ungeheure Skepsis mit, die iiber dem Unterfangen Wittgensteins
schwebt. Wir diirfen aus ihm aber auch die innere Geléstheit des Christen
herauslesen, die Hugo Rahner in seinem Biichlein iiber den »Spielenden
Menschen® beschreibt'®. Ein erstes Gesetz der ,Sprachspiele* lautet nun,
dafl wir die Sprache nicht gleichsam von hinten ergreifen und vom Stand-
punkt einer gréferen Einsicht aus beurteilen kénnen, sondern daf es die
vorgegebene Situation des Menschseins ausmacht, in die Sprache hinein-
geboren zu sein und in ihr sich zu bewegen!”. Wittgenstein zeigt nun wei-

" H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneu-
tik, Tibingen 21965; seine Bemerkung auf Seite XXII, ,L. Wittgensteins Begriff der
Sprachspiele kam mir daher, als ich ihn kennenlernte, ganz natiirlich vor* gibt mir den
Mut, im Folgenden ,nominalistische“ Gedankenginge Wittgensteins mit »ontologischen®
Uberlegungen Gadamers zu kombinieren.

!5 Einen Beweis dafiir konnen die sublimen Erfahrungen des Kirchenlehrers der Mystik,
Johannes vom Kreuz, liefern; denn auch sie wurden ,erfahren® im Sprachgewand der
Tradition; vgl. J. Orcibal, Jean de la Croix et les Mystiques rhéno-flamands, Bruges 1966.
18 H. Rahner, Der spielende Mensch, Einsiedeln 1952.

7 Gadamer kennt drei Gesetze der Hermeneutik: Situation (,Der Begriff der Situation
ist ja dadurch charakterisiert, daf man sich nicht ihr gegeniiber befindet und daher kein
gegenstindliches Wissen von ihr haben kann“), Horizont (,Es macht die geschichtliche
Bewegtheit des menschlichen Daseins aus, dafi es keine schlechthinnige Standortgebun-
denheit besitzt und daher auch niemals einen wahrhaft geschlossenen Horizont. Der Hori-
zont ist vielmehr etwas, in das wir hineinwandern und das mit uns mitwandert. Dem
Beweglichen verschieben sich die Horizonte*), Applikation (denn ,Verstehen [schliefit]
stets ein Moment der Applikation ein ... und [vollbringt] insofern eine bestindige Fort-
entwicklung der Begriffsbildung®). A.a.O. 285 ff., 881. ,Die Hermeneutik hat... den
Dogmatismus eines ,Sinnes an sich’ . . . zu durchschauen. Ebd. 448. W.Kasper, Die Metho-



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 333

ter, dafl es kein eines, grofles Gesetz gibt, das den ganzen Bereich der
Wirklichkeit und der Sprache beherrscht und das es zu erlernen gilte —
ganz gleich, ob man dieses Gesetz nun Sein oder Wert oder Freiheit oder
Hoffnung oder Weltlichkeit oder soziale Verantwortung nennt —, sondern
dafl die einzelnen Bereiche der menschlichen Wirklichkeit ihrer eigenen,
immanenten Gesetzlichkeit gehorchen. Hier kommt das viel zu wenig be-
dachte Phanomen zur Sprache, dafl sich z. B. der Theologe und der Psy-
chologe heute oftmals einfachhin nicht verstehen, daf sie ein gleiches Wort
— vielleicht Seele — gebrauchen und véllig Verschiedenes damit meinen;
dafl im politischen Gesprich zwischen Ost und West ein eiserner Vorhang
der Sprache zu wachsen scheint; oder dafl heute manche Theologen glau-
ben, der Unterschied zwischen evangelisch und katholisch bestehe eher in
verschiedenen Sprachen denn in verschiedenen Glaubensinhalten. Witt-
genstein behauptet nun, daf} die verschiedenen Sprachspiele der Menschen
und der menschlichen Bereiche nicht auf einen gemeinsamen Nenner zu
bringen seien, daf} die Verschiedenheit der Nuancierungen sich nicht auf-
arbeiten lasse; denn dazu bediirfe es der fehlenden Ubernorm, des Stand-
punktes auflerhalb der Sprache. Es bleibe nur eine Moglichkeit: sich ein-
fach in das ,Sprachspiel“ hineinzubegeben. Der Fehler — besser gesagt,
der noch nicht voll zu sich gekommene Reflexionszustand vergangener
Zeiten bestehe darin, dafl man die verschiedenen Sprachspiele unkritisch
mischte, dafl man vorschnell die ,metabasis eis allo genos“, die Grenziiber-
schreitung, wagte, dafl man glaubte, auflerhalb des einzelnen Sprach-
bereichs den archimedischen Punkt zu kennen, in dem alle die verschiede-
nen Wirklichkeitssektoren zusammenlaufen und von ihrer Wesensmitte
her bewegt werden konnten.

Man mag iiber den Wittgensteinschen Agnostizismus denken wie man
will'8; auf jeden Fall ist mit ihm eine Haltung, sagen wir ruhig ein Grund-
zug der Moderne durchdacht worden, der nicht nur auch im Religiésen,
sondern gerade hier seine Bedeutung hat. Was man immer schon wufite,
dafl die Anrede ,Du, Gott!* ganz anderen Gesetzen gehorcht als die An-
rede ,Du, Mensch!“ oder sogar , Es, das Ding!“*®, pragt heute den religio-

den der Dogmatik, Einheit und Vielheit, Miinchen 1967; Dogma unter dem Wort Gottes,
Mainz 1965, bringt Anwendungen dieser methodischen Einsicht auf das katholische Dogma;
aber auch K. Rahner weif (Schriflen zur Theologie VIIL, 104), ,daB selbst der schlechthin
als wahr zu qualifizierende Satz (z. B. einer dogmatischen Definition) als faktisch von uns
gedadhter in einem Sinnfeld, in einem Bedeutungszusammenhang zu stehen kommen kann,
der, weil selbst nicht sicher ohne Irrtum gebaut, auch die Frage nach der Wahrheit des
betreffenden Satzes nochmals viel schwieriger macht, als es zuerst schien®.

8 Die folgenden Kapitel, die nur im Zusammenhang verstanden werden diirfen, konnen
auch als Versuch angesehen werden, den Ausweg aus dem Dilemma zu finden.

1% E. Rosenstock-Huessy hat Wichtiges dazu gesagt; vgl. Die Sprache des Menschen-
geschlechts, Heidelberg 1963/64; zur Problematik der Du-Anrede Gottes im ,Gebet“ vgl.



Josef Sudbrack 334

sen Vollzug. Fragen wir uns nur einmal, was es heifit, Gott mit ,Du!“ an-
zureden! Und die Diskussion um die Personalitit der Engel und Satans
sind — wenn wir von nicht ernstzunehmenden Randerscheinungen abse-
hen — kein Phinomen des modernen Unglaubens, sondern des reiferen
Glaubens: so eindeutig uns die Gestalt des Herrn und sein Beten zum
Vater das ,Du Gott!“ zur Pflicht und zur Aufgabe machen, so wenig greif-
bar wird uns dasjenige, was man unter ,Personalitit der himmlischen
Geister verstehen soll. Um es einmal plastisch vorzustellen: die Dogmatik
lehrt, Jesus Christus ist Gott und Mensch, zwei Naturen in einer Person;
zwei Tatbestinde werden nebeneinander gestellt und durch das ,und“ in
einem dritten verbunden. Hier straubt sich die eben skizzierte Spiritualitit:
das Sprechen von Gott gehort in ein ganz anderes Sprachspiel hinein als
das vom Menschen. Darf man so ohne weiteres beide Sprachspiele kombi-
nieren? Lauft nicht derjenige, der die Worte von Gott so schnell zur Hand
nimmt wie die Alltagssprache, Gefahr, leere Worthiilsen aufzuschich-
ten??® Ganz gleich, um welche Wirklichkeit es geht, die Problematik liegt
nicht erst in der ,Wirklichkeit“, sondern schon im Sprechen iiber sie.
Mimosenhaft reagiert das moderne Sprachempfinden auf mangelnde Dif-
ferenzierung der Sprache und weigert sich, Heterogenes mir-nichts-dir-
nichts zu verkniipfen.

Wir verkiinden so leichthin: Christus ist am Kreuz gestorben und am drit-
ten Tage wieder auferstanden. Darf man aber Tod und Auferstehung wie
zwei Unterspezies des grofieren Genus Geschichte oder Christentum be-
handeln? Steht nicht der Tod breit und massiv in unserer Erfahrung, wih-
rend fir die Auferstehung ein vollig anderes ,Sprachspiel gesucht wer-
den miifite?*! — das des Glaubens, oder wie Moltmann sagt, das der Hoff-
nung, oder nach Pannenberg, das der proleptischen Geschichtseschatolo-
gie? Die moderne Spiritualitat ist wach geworden fiir diese Unterschiede;
das Sprechen von Gott fillt uns mit jedem Tag schwerer. Aber ist das nicht
gut und richtig so? Auf jeden Fall ist es unserer Spiritualitat als Aufgabe
aufgetragen, in dieser Situation ,christliche Spiritualitit zu sein.

unseren gleichnamigen Beitrag in Sacramentum Mundi, Theologisches Lexikon fiir die
Praxis 11, Freiburg 1968, 158-176.

20 Von hierher gewinnen die Versuche einer neuen Christologie K. Rahners oder die
mystische Schau Teilhard de Chardins vom kosmischen Christus, dem Punkt Omega, ihre
aktuelle Bedeutung.

2 Wiederum, hier liegt die Aktualitit der Diskussion um die Auferstehung des Herrn;
ein aufmerksamer Leser des Biichleins H. Schliers, Uber die Auferstehung, Einsiedeln 1968,
das bewuflt konservativ die Tradition verteidigt, wird schnell entdecken, wie wenig diese
Theologie mit der Auferstehungsrealistik zu tun hat, die man in gewissen Kreisen fiir
unabdingbar katholisch hilt.



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 335
I1. Die Sorge um den Menschen

Es braucht kaum noch betont zu werden, dafl es harmlos ware, auf das
bisher Gezeigte den viel diskutierten Unterschied von ,Sakral-Profan® zu
applizieren. Gerade das Sakrale in sich, ganz gleich ob man es vom Pro-
fanen trennt oder in ithm aufgehen 1af}t, steht zur Debatte. Zwar erleben
wir alle, wie ein in sich abgeschlossener, religidser, heiliger Bereich seine
Grenzen auflést; aber nun zu denken, daf er in den Alltag des Lebens
fliefe und diesen zum religiosen Vollzug erhebe, ist wirklichkeitsfremde
Romantik?2. Die laut verkiindete Spiritualitat des Alltags kann der nor-
male Mensch nur trdumen, nicht leben. Wer versucht, die Miihe und Plage
des Berufslebens, die Sorge um das tigliche Brot, selbst die Beschaftigung
mit geistigen Dingen zu glorifizieren, und in ihnen Tiefen zu entdecken,
die direkt auslaufen auf Gott und das Gottliche, steht noch mitten in einer
»jugendbewegten“ Vergangenheit. Gewifl verddimmern die Umzdunun-
gen des Heiligen in etwas Ungreifbarem, aber der Alltag bleibt gleich
grau wie zavor, wird sogar mit dem Dunkelwerden des religiosen Lichts
nur noch grauer.

Alles das behilt natiirlich seine abstrakte Richtigkeit: sowohl die eine
Wabhrheit vom unmittelbaren Prasentsein Gottes im Profanen, in allem,
was wir sind und tun, wie auch die andere von dem sakralen Bereich, den
wir brauchen, um unser glaubendes Inneres zu artikulieren, und der uns
im fleischgewordenen Wort und der Kirche des Geistes unaufgebbar von
Gott geschenkt ist.

Hier Gegensitze auf- oder abzubauen, Fronten zu verhérten, neue Po-
sitionen lautstark anzupreisen oder alte erbittert zu verteidigen, wire eine
Verkennung dessen, was nottut. Solche Erorterungen bleiben im Theoreti-
schen stecken und helfen der gelebten christlichen Geistigkeit nicht viel
weiter. Es geht unserer modernen christlichen Spiritualitit eigentlich gar
nicht darum, die ,Weltlichkeit der Welt* zu erkennen?; deren war sich

22 Sartory schreibt, a.a.0.26: ,Die Dinge haben eine Tiefendimension, die nur der Glaube
sieht: sie sind von Gott her und auf Gott hin... So rilhren alle Dinge und Wesen in
ihrem letzten Seinssaum ans Gottliche, und wer ihnen ebrfiirchtig begegnet, d. h. wer ihrer
Wirklichkeit gerecht wird, der ehrt damit ihr in Gott griindendes Geheimnis — auch wenn
er dabei nicht reflex an Gott denkt.“ Das ist und bleibt christliche Haltung, ebenso wie
Marienverehrung und Eudharistiekult. Wenn ich aber die Arbeiterin in der Konserven-
fabrik oder den iiberbeschiftigten Groflkaufmann zur ,christlichen Spiritualitit* fiihren
mdchte, dann habe ich fast den Eindruck, dafl Marienverehrung, von der Sartory sich
distanziert, der einfachere Weg ist — und der menschlichere — und sogar der modernere!

2 Eine saubere geschichtliche Untersuchung wiirde feststellen, dafl gerade die Erkenntnis
des Eigenwerts der Welt christlichen Ursprungs ist, dafl zwar auflerchristliche Tendenzen
innerhalb der christlichen Theologie Akzente verschoben, daf} aber das christliche Leben,
die christliche Spiritualitat in ihrer Konkretheit immer dieser widerdchristlichen Tendenzen
Herr wurde. Fiir die doch recht weltliche Angelegenheit des Sportes hat dies A. Koch, Die



Josef Sudbrack 336

der Glaube im Grunde immer bewufit. Es geht darum, wie der Christ
heute diese Weltlichkeit der Welt leben soll; damit frigt man auch, wie
man dieses Leben des Christen formulieren kann und dabei weder der
Sprache der Welt noch der Sprache der Frohen Botschaft Gewalt antut,
mit anderen Worten: wie die verschiedenen ,Sprachspiele” zu spielen
sind, ohne daff man ihre Gesetze miflachtet, und wie — der Schritt von der
gelehrten zur gelebten Spiritualitit! — die Spiele des Lebens ernst-genom-
men werden kénnen.

Der Schritt, den Karl Rahner in dieser Frage getan hat, bleibt — trotz
aller Unkenrufe - unaufgebbar. Er nannte ihn , anthropologische“ Wen-
de®*: Nicht mehr in einem Seinsbereich — Sein als die alles umgreifende
Wirklichkeit aufgefafit — findet der Mensch Gott, sondern in der eigenen
Entscheidung. Die totale Sinnfrage, die vom Tod gestellt wird, 6ffnet den
Raum der Gottesbegegnung. Hier wechseln die Ziige vom ,Sprachspiel®
des Alltags auf das Schachbrett des religiosen ,,Sprachspiels® iiber, hier ist
der Knotenpunkt, der ,Sakral® und ,Profan“ verkniipft. Ein solches pa-
thetisches Lebensgefiihl ist das Stigma der Jahre um den 1. Weltkrieg bis
vielleicht in die ersten Jahre nach dem 2. Weltkrieg. Philosophen wie
Heidegger und Jaspers, Kunstrichtungen wie der Expressionismus oder
Dichter wie Rainer Maria Rilke und Stephan George und auch noch Gott-
fried Benn sind die groflen Deuter dieser menschlichen Grunderfahrung.
Hier lag gewif} einmal die Wurzel fiir eine moderne Spiritualitit, und es
wird keine Zeit geben, in der ein Christ vergessen kann, dafl Gott ithn im
Tode anspricht.

Dennoch scheint das Pathos des eigenen Todes und der von ihm ange-
forderten Totalitdtsentscheidung seine typische Bedeutung als Zugang
zum Religiosen zu verlieren; immer seltener erfidhrt der Mensch gerade
hier, dafl die weltlichen ,Sprachspiele” hineinreichen in tiefere Gesetz-
lichkeit, daf die Vielfalt der Lebensbereiche in einem Entscheidungspunkt
kulminijert. Natiirlich werden der transzendentale Ansatz von der Todes-
situation her ebenso wie der ontologische Weg der Gottesbeweise ihre
metaphysische Giiltigkeit behalten. Aber die gelebte Wahrheit der Spiri-
tualitit ist auf neuen Wegen. Gott ist fiir den modernen Menschen nicht
mehr primér derjenige, der als das Geheimnis der absoluten, vom Todes-
wissen gestellten Sinnfrage begegnet, sondern derjenige, der im Geheim-
nis des Mitmenschen anspricht. Wenn nicht alles trigt, 6ffnet sich hier eine

Leibesiibungen im Urteil der antiken und friihchristlichen Anthropologie, Schorndorf 1965,
gezeigt. Rahner weist oftmals darauf hin, daf die , Weltlichkeit der Welt“ vom Christen-
tum freigesetzt wurde; vgl. Schriflen zur Theologie VIII, 66, 255 (Lit.), 672 f.

% Der Verweis, den J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, der ,transzenden-
talen, existentialen und personalistischen“ Schul-Theologie erteilt (76, 87, 100 ff., 117 u. 5.),
kann eigentlich nur K. Rahner gelten, dem das Buch gewidmet ist (7).



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 337

neue Spiritualitdt. Die Grofle Karl Rahners besteht nicht zuletzt darin,
dafl er auch hier Entscheidendes zu sagen hat®.

Man wird heute immer 6fter in Gespriche verwickelt — mit Christen, mit
Atheisten, mit Gleichgiiltigen, mit Engagierten — die sich kiihl und objek-
tiv um die Frage des Letzten, des Sterbens bewegen. Man beugt sich dem
Tod, er gehort zur Vielzahl der Kontingenzen, die das menschliche Leben
ausmachen; man nimmt ihn an, wie man andere Beschrinktheiten des
Daseins annimmt: ,Es ist so! warum viel dartiber reden?“. Aber wenn
der Wortwechsel eine Wende nimmt, die horizontale Ebene bertihrt, den
fernen und nahen Mitmenschen, die Menschheit, entziindet sich schnell
das Engagement, das sachliche Reden wird zum Gesprich. Auf dieser
horizontalen Ebene und nicht mehr in der vertikalen Direktheit der ab-
soluten existentiellen Sinnfrage liegt heute die — um es in veraltetem Pa-
thos zu sagen — typische Einbruchstelle des Goéttlichen.

Wie immer in Fragen der Spiritualitit geht es um Akzentverschiebun-
gen. Aber sie greifen tief und sind vielleicht umstiirzender als dogmatische
Neubesinnungen. Dies zeigt ein schneller Blick auf Phdnomene der Zeit,
die von hier her verstindlich werden: Studentenunruhen; die Flucht — wie
man sie nannte — in die positiven und exakten Wissenschaften, in Sozio-
logie und Psychologie; das wachsende Verantwortungsgefiihl fiir fremde
Volker und Menschen; die Angst vor ideologischen Uberbauten und die
Niichternheit der Aktivitat.

Die Christlichkeit dieses Ansatzpunktes ist unleugbar; sie ist so evi-
dent, dafl man fast mit Erstaunen in vergangene Zeiten der Kirche zu-
ruckblickt, wo er noch nicht reflex in ihre Lehre und ihr Handeln inte-
griert war®®. Wer sich dem Absoluten beugt, das thm in einem gegeniiber-
stehenden Menschen begegnet, der hat im Grunde schon die Gesetze des
eigenen ,Sprachspiels” durchbrochen; er erkennt eine nicht zu reglemen-
tierende Eigenwelt des anderen an, die der Absolutheit des gottlichen
Willens nicht undhnlich ist; er steht schon in dem Raum, wo das Religiose
— gleich wie wir es nennen — zu Hause ist.

Bricht sich in diesem Ansatz, den man schematisierend ,Sorge um den
Menschen“ nennen kann, das Wesen der christlichen Botschaft nicht so-
gar reiner als im Pathos der Todesentscheidung? Letzteres birgt immer
noch die Gefahr des unbiblischen Heilsegoismus; es geniigt ein Blick auf
die eben genannten philosophischen und kiinstlerischen Bemiihungen aus
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, um diesen Individualismus zu ent-
larven.

25 Bahnbrechend ist sein erstmals in dieser Zeitschrift erschienener Aufsatz, Uber die Ein-
heit von Nichstenliebe und Gottesliebe, 38 (1965), 168—185.

28 Die ,Methodik einer Koinonia-Ethik“ nach P. L. Lebhmann, Ethik als Antwort, Miin-
chen 1966, arbeitet seine Christlichkeit heraus.



Josef Sudbrack 338
ITI. Integration des Tuns

Noch ein dritter Pfeiler muf angepeilt werden. Eine Unterscheidung aus
der Diskussion um Teilhard de Chardin kann ihn orten. Dem franzosi-
schen Jesuiten ist es anscheinend wie kaum einem anderen gelungen, die
drei groflen Etappen der Spiritualitit, die ontologisch-seinshafte, die exi-
stentiell-personale und die soziale, in einer Schau zusammenzusehen — mag
seine Schau uns auch ungenau-mystisch und enthusiastisch vorkommen.
Eine der diakritischen Stellen seiner Konzeption wird heute mit der Alter-
native umschrieben: Deus adventurus oder Deus futurus?’. Das will besa-
gen: Gott, der in das Geschehen der Geschichte von vorne einbricht, oder
Gott, der aus dem Wirken der Geschichte als deren Vollendung herausge-
setzt wird.

Die scholastische Frage nach Richtigkeit mufl zuriickgestellt werden.
Letztlich wire ein beziehungsloser, rein statischer Gott, der in unverin-
derlichem Sein ruht, ebenso unbiblisch wie die Karikatur eines aus der
Welt werdenden Gottes. Die Fragestellung selbst ist in Frage zu stellen,
und mit ihr die Systematisierung der Alternativen.

Die griffige Formulierung: Deus adventurus oder Deus futurus, 143t
schon durchblicken, was den modernen Menschen bei Teilhard anzieht.
Gerade die spirituelle Literatur arbeitet oft mit einem Vorstellungsschema,
in dem vor Gott alles schon seit Ewigkeit festliegt, so dafl der Mensch wie
die Figur des mechanischen Puppenspiels seine festgelegte Bahn zu gehen
hat. Sicherlich steht im Hintergrund eine unaufgebbare Wahrheit; eschato-
logisch gewendet ist es die Wahrheit des ,Deus adventurus®, des herein-
brechenden Gottes, der beim Jingsten Gericht der erstaunten Menschheit
ihre eigene Wahrheit entgegenhalten wird. Aber dieser Versuch, Gott zu
denken, bleibt Denkmodell; an die Spitze eines Systems gesetzt, wire er
Untergang des Menschen und Gétzendienst vor Gott. Eine andere Mo-
dellvorstellung hat den gleichen Wirklichkeitswert und muf} zur Korrek-
tur herangezogen werden: Gott, der sich so sehr in seiner Schépfung enga-
giert, dafl Wohl und Wehe der Schopfung und Wohl und Wehe Gottes un-
auflosbar ineinandergreifen, dafi Gottes Wohl und Wehe von dieser

27 S M. Daecke, Teilkard de Chardin und die Theologie. Die Weltlichkeit Gottes und die
Weltlichkeit der Welt. Gottingen 1967, 390: ,Fiir Teilhard sind Gott und sein Reich weder
— wie fiir Bloch — nur das im Menschlichen keimhaft Vorgegebene und sich aus dem Wiin-
schen und Hoffen heraus prozeBhaft Entwickelnde, noch lehnt Teilhard — wie Jiingel,
Moltmann und Pannenberg (letztere zumindest teilweise) — das ,Werden’ Gottes und das
Verstindnis der Zukunft als ,futurum’ diesseitiger Welt ab. Gott ist weder nur immanent
noch nur transzendent. Die Zukunft Gottes ist — wie fiir Bloch ~ im Werdeprozef} der Voll-
endung begriffen und hat doch zugleich — wie fiir Pannenberg — den ,ontologischen Primat’
vor der Gegenwart der Welt.“ Moltmann hat seine Theologie inzwischen in der von
Daecke skizzierten Richtung weiterentwickelt.



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 339

Schopfung abhingt. Biblisch heifit dies Kreuz, durch das die Biirde der
Stinde und der Schmerz des Todes bis ins Herz des Gottessohnes, ins In-
nere Gottes drang: ,Er wurde in allem auf gleiche Weise versucht . . .¢
(Hebr 4, 15). Es ist, wiederum eschatologisch gewendet, die Wahrheit des
»Deus futurus“; mit Teilhard gesprochen, die Wahrheit des Punktes
Omega: Jesus Christus als die in der Welt und aus der Welt wachsende
Vollendung dieser Welt. Und wir haben keinen anderen Gott als in Je-
sus Christus.

Der Versuch, beide Denkmodelle in ihrem Wahrheitsgehalt gegenein-
ander ab- und aus-zuwagen, scheint mir die prometheische Versuchung des
»oeins-wie-Gott“ zu sein; das ,Sprachspiel” von Gott 1488t sich nur in dia-
lektischen Aussagen, in formalen Widerspriichen spielen. Wer das Inkar-
nationsdogma ernst nimmt und nicht gnostisch verfilscht, kommt an dieser
Erkenntnis Karl Rahners nicht vorbei?.

Aber gleich, wie die dogmatisch korrekte Formel lauten mag, es geht
uns um die Spiritualitit unserer Zeit, und hier weifl jeder, dafl die Eigen-
aktivitit, das menschliche Tun, eine immer grofere Rolle spielt. Die theo-
logische und spirituelle Reflexion hat dem noch viel zu wenig Rechnung
getragen. Mit dem Wort GlaubensbewufYtsein oder spirituelle Grundhal-
tung verbindet sie immer noch zu schnell die Vorstellung einer gegebenen
christlichen Weltsicht; der Christ nimmt sie an und versucht (oder ver-
sucht nicht!) danach zu leben. Natiirlich konzediert man leicht, dafl zwi-
schen praktischem Handeln und der Weltsicht Interaktivitaten bestehen,
dafl man z. B. nur allzu schnell der menschlichen Schwiche nachgibt und
die objektive Weltsicht nach praktischen Gesichtspunkten ummodelt. Doch
das wéren — so konnte man meinen — nur subjektive Schwichen, aber keine
von der Sache her gegebene Notwendigkeiten.

Rahners anthropologische Wende lehrt uns nun, daff der menschliche
Vollzug nicht nur von auflen an die christliche Spiritualitdt herantritt und
sie sich zu eigen macht, sondern deren integrierender Bestandteil ist?®. Am

28 Schon 1954 schrieb er (jetzt in Schrifien zur Theologie I, 202): ,Es ergibt sich aus dieser
Aussage, dafl der Satz von der ,Unverinderlichkeit® Gottes, vom Fehlen einer realen Be-
ziehung Gottes zur Welt, in einem wahren Sinn eine dialektische Aussage ist. Das kann
man, ja muf} man sagen, ohne darum ein Hegelianer zu sein. Denn es ist nun einmal wahr
und Dogma, dafl der Logos, er selbst, Mensch geworden ist, also er selbst etwas geworden
ist, was — formaliter — er nicht immer schon war, und daf darum das, was er geworden
ist, als genau er selbst und durch sich selbst Wirklichkeit Gottes ist. Ist das aber Wahrheit
des Glaubens, dann hat sich ... die Ontologie danach zu richten, sich erleuchten zu lassen
und zuzugeben, dafl Gott ,in sich’ unverdnderlich bleibend, ,im andern’ werden kann und
daf} beide Aussagen wirklich und wahrhaft vom selben Gott als thm selbst gemacht werden
miissen.“ Mit diesen Sitzen von der Verinderlichkeit und Unverdnderlichkeit Gottes ist der
grofite Teil des Weges zum Deus futurus und adventurus schon zuriickgelegt.

20 Das heifdt fiir die Wahrheitssuche, die durch den Wittgensteinschen Agnostizismus ver-
baut gewesen schien: der Vollzug tritt fir den Menschen unldsbar in die , Wahrheit® ein,



Josef Sudbrack 340

Beispiel gezeigt: das stindige Suchen des Glaubens, sein Immer-wieder-
Neuansetzen, das Ausbrechen aus der Ichverfangenheit in die grofiere
Sinnhaftigkeit hinein, das stets neu zu leisten bleibt, beruht nicht (nur) auf
menschlicher Unzuldnglichkeit, sondern ist Wesensbestandteil der christ-
lichen Weltsicht und der auf ihr aufbauenden Spiritualitit; der Vollzug ge-
hort zum Inhalt, das Aussagen zum Ausgesagten. Aus einer anderen Sicht:
Die Pluralitit der Meinungen gerade in den Fragen, die im Innersten un-
seres Daseins aufbrechen, ist kein mitinkaufzunehmender Mangel unseres
Verstandes, sondern Gesetz des Daseins; denn die Wahrheitserkenntnis
ist nicht zuletzt mitbedingt vom je verschiedenen Engagement des Ein-
zelnen. Man miifite noch manche andere Faktoren mit berticksichtigen,
sicherlich aber gilt: Statt mit Wehmut einer vergangenen Sicherheit und
Einheitlichkeit im Glauben nachzutrauern, mussen wir die uns bewuf}ter
gewordene Fraglichkeit der Glaubensformulierungen und ihre Pluralitit
als Fortschritt werten.??

Heute bricht diese Weltsicht, diese Spiritualitit zu einer weiteren Di-
mension auf. Die Evidenz des Glaubens impliziert nicht nur den stets
neuen Vollzug dieser Evidenz, sondern kommt erst in Tun und Handeln
zu sich. Mit anderen Worten: Objektive Wahrheit (also des Dogmas),
deren subjektive Aneignung mit aller pluralen Mannigfaltigkeit und
allem Angefochtensein und deren Bewdhrung im Leben sind nicht drei
hintereinander gestaffelte ontologische Ebenen, sondern bilden eine, vor
aller Differenzierung liegende, urspriingliche Einheit.

Man mag dagegen einwenden: das sei Marxismus mit seiner Einheit
von Theorie-Praxis. Doch warum auch nicht? Wer unbefangen gerade
die dltesten Texte bei den Synoptikern liest, wird spiiren, wie sehr das Tun
im Mittelpunkt der Botschaft des Herrn steht; die theologisch bedeutsa-
men Sammelberichte (z. B. Mt 4, 31ff.; Mk 3, 71f.) sprechen ausfihrlich
vom Tun des Herrn und kaum von seiner Lehre. Die Johanneische Bot-
schaft vom ,, Wirken der Wahrheit® ist nichts als ein Versuch, diese Ur-
einheit in Worte zu fassen: ,Und daran erkennen wir, dafl wir ihn er-
kannt haben, wenn wir seine Gebote halten“ (1 Jo 1, 3).

Aber wie man auch theologisch iber diese ,Pragmatik“ denken mag, die
»opiritualitit® unserer Zeit ist von ihr gepragt®. Unser Gewissen mahnt

Lkonstitutiert* sie mit; menschliche Wahrheitserkenntnis — wir haben keine andere — ist
unldsbar eins mit dem engagierten Einsatz des einzelnen Menschen, der da erkennen will,
besonders wo es um , Wahrheiten“ geht, die ein Engagement fordern.

29a Rahner schreibt kategorisch (Schriflen zur Theologie V111, 76. 81): ,Es ist heute unver-
meidbar, dafl es viele Theologien gibt . . . Das kirchliche Lehramt gerit durch die Tatsache
der Pluralitit der Theologien mit seiner Funktion in eine ganz neue Situation.”

30 Es kann nicht unsere Aufgabe sein, theologische Vorsichtsmafinahmen anznordnen und
mit dogmatischen Hilfskonstruktionen die Aussagen zu unterbauen: es geht ja um eine
Phinomenologie, die in den spirituellen Vollzug weitergefithrt, nicht aber zur theologi-



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 341

uns: Die Grundentscheidung des Menschen f&llt nicht im intellektuellen
Wahrheitserkennen, nicht einmal im existentiellen Aneignen der Wahr-
heit, sondern genau dort, wo das Erkannte und subjektiv Vollzogene in
die Bewdhrung des Tuns ibergeht®. An dieser Stelle — und nicht in
irgendeiner materiefremden Intellektualitit oder Existentialitit — miifite
man suchen, was die alte Mystik Hegemonikon, Principale cordis oder
Seelenspitze nannte. Vom Evangelium aus scheint mir das unabstreitbar
zZu sein.

Mit dieser Einsicht aber fillt auf Teilhards Punkt Omega oder den
»Deus futurus® Martin Daeckes neues Licht. Weil unsere Weltsicht, unser
Gottesbild, unsere Spiritualitdt untrennbar in die Arbeit des tdglichen
Lebens eingehen und aus ihr entspringen, weil das, was Gott fir uns ist,
sich unldsbar an den Beitrag unserer Arbeit an unserer Welt kettet, des-
halb steht am Ende des menschlichen Tuns der Punkt Omega, nicht nur
ein Deus adventurus, der von oben in die Geschichte einfallt, sondern
ebenso der Deus futurus. Eine Aussage, die mit Mafistdben des objekti-
vistischen Denkens gemessen, glatte Haresie ist; eine Aussage aber, die
sich notwendig aus dem evangelischen Ansatz ergibt. Man muf nur beden-
ken, was es heifdt, dafl das Tun selbst, das Wirken am Kommen des Gottes-
reiches, mit eintritt in die Evidenz des Glaubens, dafl es keine Méglich-
keiten gibt, sich neben diese Grundevidenz zu stellen, um von einem so-
genannten absoluten Standpunkt Realititen zu sichten. Der Dogmatik ist
die Aufgabe gestellt, dieser neuen Spiritualitiat ein Heimatrecht in der
Theologie zu schaffen; aber die gelebte Spiritualitit selber hat sich schon
als christlich ausgewiesen.

Doch vielleicht haben sich unsere ,Sprachspiele iiber Gott und den
Menschen zu weit vorgewagt, und die , Spielziige* werden verwirrt. Aber
das Gemeinte ist klar geworden: Der Christ fiihlt sich heute nicht mehr als
jemand, der zwar ,nicht von dieser Welt“ zu sein braucht, weil er ja in
der Unverdnderlichkeit des Willens Gottes ruht, der sich aber dann doch
redlich und tapfer bemiiht, die von diesem Gott gestellite Aufgabe des
»Fir-die-Welt-seins“ ernstzunehmen. Der Christ von heute findet zwi-
schen sich und der werdenden Welt, fiir die er da ist, zwischen seinem
Glauben an Gott und seinem Auftrag in die Welt keine Grenzscheide; er
weifl sich — und damit sein Gottesbild — auf Gedeih und Verderb mit
dieser Welt verbunden. ,Nicht-von-dieser-Welt-sein® heifit etwas ande-

schen Herkunft zuriickverfolgt werden soll. , Teilhard versteht den Begriff ,Phinomenolo-
gie’ in seinem wortlichen Sinn als Darstellung dessen, was ersdheint, was zu sehen ist.“
Daedke, a.a.0. 261. Zur Theologie vgl. aber die Zitate in Anm. 17 u. 28.

3t Die scholastische Lehre von der ,intentio“ hat diese Erkenntnis zu systematisieren
gesucht.



Josef Sudbrack 342

res, heifdt ein klares Wissen um die Verderbtheit der Siinde, die aus allen
Fugen dieser Welt — zuerst des eigenen Ichs — hervorquillt; und das ,In-
der-Welt-sein“ ~ ,Fur-die-Welt-sein“ meint den titigen Glauben, der
die Welt und in ihr den Christen dorthin zu tragen versucht, wo die Siinde
iiberwunden ist, in die Freiheit, auf die die Schépfung sehnsiichtig harrt.
Diese Art von Pragmatismus ist nicht nur eine Moglichkeit des Christen-
tums, sondern ist das Christentum selbst.

IV. Die Frage nach der Wahrheit und nach der Gemeinschaft

Auf dem eben abgesteckten Feld liefen sich ohne Schwierigkeiten weitere
geometrische Punkte markieren: Geschichte, Welt, Freiheit. Ebenso leicht
lieBen sich auch die sandigen Stellen aufzeigen, an denen dem neuen
Gebidude der Spiritualitit Einsturz und Zerfall droht. Z. B. ist es viel we-
niger die Zugellosigkeit der Individualfreiheit, die Zersetzungskeime in
sich birgt, als die Manipulierbarkeit des Kollektivs durch Massenmedien
und Demagogie. Nach Karl Rahner liegt sogar das Plus des Christentums
vor dem Materialismus zuvorderst darin, dafl beide zwar Fortschritt und
Gemeinschaft betonen (miifiten!?), dal aber nur im Christentum der un-
iiberbietbare Wert des Einzelmenschen und seiner Freiheit gewahrt®?
bleibe: , Was niitzt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt —
wenn die menschliche Gemeinschaft einen Hohepunkt an Kultur und Gei-
stigkeit erreicht —, sein Leben aber einbiifit — sein freies Ich verliert — ?¢
(Mt 16, 26)%. Jede Zeit birgt ihre Gefahren; wer aber alle Gefahren mei-
den will, ist schon dem Laster zum Opfer gefallen, das den Wiistenvatern
als schlimmste Untugend galt, der Acedia, dem Taedium, dem Uberdruf,
der aus Ekel an allem jede Aktivitat ein- und jeden Fortschritt ab-stellt.
Doch bleiben wir bei den Gefahren, die in dem oben umschriebenen
Feld der neuen Spiritualitit lauern. Eine ernste Mahntafel, die man auf-
zurichten hat, wird vor dem Verlust der objektiven, formulierten Wahr-
heit warnen. Wenn jeder Mensch seine eigenen ,Sprachspiele” spielt, wo
bleibt da die Verbindlichkeit des gesprochenen Wortes, des dogmatischen

32 7 B. Schriflen zur Theologie V, 170: ,Das Christentum bat in seiner Lehre von der
individuellen, frei getanen Endgiiltigkeit der Person einen Zeitbegriff, der den rein ins
noch Ausstindige linearen Zeitbegriff aller innerweltlichen Ideologie und Utopie der
Zukunft iberholt — iiberholt, indem es dem Echten und sittlich Gerechtfertigten dieser
Zukunftsideologien erst den wirklich tragenden Boden gibt — diberholt, indem es dem
Menschen eine iiberweltliche und iibergeschichtliche, dem ewigen FortflieBen der Zeit ent-
hobene ,Zukunft' eréffnet: das ewige Leben, das in der Zeit sich auszeitigt und auszeugt,
die einzige Zukunft, die wirklich schon jetzt, je jetzt, in der freien Entscheidung der glau-
benden Liebe begonnen hat.“

3 Zur Dialektik dieses Schriftzitats vgl. J. Sudbrack, ,Wer sein Leben um meinetwillen
verliert . . .“. Biblische Uberlegungen zur Grundlegung christlicher Existenz, diese Ztschr.
40 (1967), 161~170.



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 343

Glaubens? Aber vor aller Wertung und vor jeder Neubesinnung miissen
die Tatsachen registriert werden! Wer hat nicht schon in Gesprachen mit
vertrauten Freunden erlebt, wie man plotzlich vor der Grenze eines un-
tiberwindlichen Nicht-Verstehens stand; in je tiefere personliche Bereiche
man vorstief}, desto unbegreifbarer wurde die neue noch unbekannte Welt
im anderen, die nicht mit den bisherigen eigenen Wertmafistiben zu be-
rechnen war. In diesem innersten menschlichen Bereich und nicht in plat-
ter Oberflichlichkeit miifite der Glaube gelebt werden. Greift dann aber
nicht das Personliche, Unaufrechenbare, Unvergleichbare, das jeder
Mensch in seinem Innersten birgt, auf den Glauben tiber und zerreifit seine
tbergreifende Einheit in die Fetzen eines Individualismus der einzelnen
Glaubenden?

Oder wenn die Aufmerksamkeit der Gutgesinnten unserer Zeit — gerade
und besonders der Christen — sich immer mehr von der ,,Contemplatio®
gottlicher Wahrheiten zur ,Actio® am Nichsten, am Mitmenschen hin-
wendet, ist das nicht ein Blindwerden vor den eigentlichen Werten? , Was
niitzt es dem Menschen, wenn er die Welt in ein Paradies verwandelt, und
dariiber das eigentliche Paradies in Gott vergifit?“ Viele Theologen und
Kirchenménner haben schon ihre warnende Stimme erhoben und glaubten
z. B. die Konzeption eines Teilhard de Chardin als Materialismus zu ent-
mystifizieren und demaskieren zu miissen.

Die Gefahren sind grof}! Das wird keiner leugnen konnen. Aber nicht
im Riick- sondern nur im Fortschritt konnen wir ihnen begegnen; nicht in
pessimistischer Zeitkritik — die keine christliche Tugend ist -, sondern in
optimistischer Hoffnung. Auch die ,Krisis“ des Evangeliums ist weniger
das Abwenden vom Bésen als das Hinwenden zum Guten®. Ohne das

3¢ Es moge erlaubt sein, einen kleinen Stellensalat moderner Spiritualitit zur ,Krisis“
zuzubereiten; die Zitate sprechen fiir sich. Th. W. Adorno, Eingriffe, Frankfurt 1963, 17 f.:
»Ist Philosophie noch nétig, dann wie von je als Kritik, als Widerstand gegen die sich
ausbreitende Heteronomie, als sei’s auch machtloser Versuch des Gedankens, seiner selbst
machtig zu bleiben und angedrehte Mythologie wie blinzelnd resignierte Anpassung nach
ihrem eigenen Mafl des Unwahren zu iiberfithren.” Aber auch, Negative Dialektik, Frank-
furt 1966, 49: ,Kritik am Privileg wird zum Privileg - so dialektisch ist der Vorgang.*
Metz, a.a.0. 114: ,Die gesellschaftskritische Attitiide der Kirche kann nicht darin bestehen,
in unserer pluralistischen Gesellschaft eine positive Gesellschaftsordnung zu proklamieren;
sie kann nur darin bestehen, dafl Kirche in dieser Gesellschaft und ihr gegeniiber kritisch-
befreiend wirksam wird.“ K. Rahner, Schriflen 2ur Theologie VIII, a.a.0. (577): ,Ein wil-
des Revoluzzertum allein ist entweder die Verabsolutisicrung der nichstens kommenden
Gestalt der Welt ... oder es ist Verzweiflung ... Aber die stindige Kritik auch der welt-
lichen Strukturen ist eine (v. Vf. hervorgehoben) der konkreten Gestalten der christlichen
Hoffnung.“ Die Theologie (100 f.) ,hat weder genau genug auf die geschichtlich bedingten
Vorstellungsmodelle solcher vager ,Prinzipien’ reflektiert, noch geniigend aus der Dyna-
mik der Zeit und der diristlichen Botschaft heraus Imperative und Leitmodelle fiir eine
aktiv zu schaffende Zukunft innerweltlicher Art entwickelt ... So wie das Christentum aus
seinem eigensten Weltverstindnis eine weltliche Welt aus sich heraus in ihre Freiheit und



Josef Sudbrack 344

»Gute“, das in Jesus Christus auf uns wartet, wire die Abwendung vom
Bésen gar nicht méglich. Und das gilt auch fiir unsere Zeit: Ohne die opti-
mistische Bejahung des ,Kairos“, des Anrufs Jesu Christi in unserer
Stunde, ist eine Uberwindung der Gefahren dieser Stunde gar nicht mdg-
lich.

Sicherlich liegt die Chance des ,Kairos“ in dem eben von mehreren Sei-
ten beschriebenen neuen Verhaltnis zur Wahrheit und ihrer Formulie-
rung. Einen wichtigen Aspekt dieser Bewufltseinslage haben wir noch aus-
gespart. Er kann zum Abschluf} bestitigen, dafl der Optimismus in die mo-
derne Zeit hinein gerechtfertigt ist, und er kann auch ahnen lassen, wo
die verschiedenen Ansitze zusammenlaufen werden.

Fragen wir uns schlicht: Was ist die christliche Wahrheit? Verwehren
wir der schlangenklugen Versuchung, den Standpunkt des ,Seins-wie-
Gott“ einzunehmen, und meifleln wir nicht auf dieser absoluten Warte
ein fiir alle-mal ,Wahrheit® in den sandigen Felsen unserer menschlichen
Kontingenz ein. Fragen wir deshalb noch bescheidener: Was ist heute in
unseren Tagen und in unserem Begreifen — christliche Wahrheit? Die
Antwort wird doppelpolig sein: Riickweis auf den Menschen Jesus Chri-
stus, der nicht so sehr die Wahrheit predigt, als die Wahrheit ist — Hin-
weis auf unseren eigenen, lebendigen Glauben. Wo aber finden wir den
eigenen, lebendigen Glauben? Im Glaubensbekenntnis, das die Glaubigen
im heiligen Opfer rezitieren? Dort auch, aber Glaube ist mehr! Ist er der
»Schatz“ der von Konzilien und Papsten definierten Wahrheiten? Das
auch, aber Glaube ist mehr! Und dieses Mehr ist keine Addition, die eine
Biicherreihe um sechs, sieben oder acht neue Binde von Glaubenswissen
vermehrt, sondern ist — mit einem ungewohnten Wort benannt — eine
Indition, die die Wahrheit vertieft, verlebendigt und aktualisiert.

Findet sich die christliche Wahrheit in den Glaubensaussagen des offi-
ziellen kirchlichen Lehramtes? Dort auch, aber als richterliche und grenz-
ziechende Norm, nicht als gelebter Inhalt. Oder findet sie sich in den For-
schungen und gelehrten Bemithungen der Theologen? Natiirlich auch
dort, aber als die artikulierte Oberfliche einer lebendigen Tiefe, ohne die
alle Theologie nur blutleere Pergamentfolie wire.

Die christliche Wahrheit von heute, iiber die allein wir befinden kon-
nen, ist der Glaube der gesamten Kirche. Der Kirche, mit ihrer Spitze in
Papst und Bischofen, mit ihren — so kénnte man im Anschluf an Paulus
sagen — ,dienenden Gelenken“, den Theologen und ihren wissenschaft-
lichen Apparaturen, mit ihren vielen anderen grofien und kleinen Gruppie-

ihren eigenen Sinn hinaus entlassen hat, so mufl es aus seiner eigenen eschatologischen
Zukunftsordnung eine innerweltliche Zukunfisvision als legitim aus sich heraustreten
lassen®.



Angebot und Chance unserer Zeit fiir eine neue Spiritualitit 345

rungen, mit den Impulsen und denretardierenden Momenten, mit den theo-
retischen Klarheiten und den praktischen Vollziigen. Alles spielt seine
spezifische Rolle im Glauben der Kirche, aber deckt sich nicht mit dem
Glauben der Kirche; denn der Glaube der Kirche ist einfachhin dies alles.
In diesem grofien Konzert wird die tragende Rolle nicht von den am leich-
testen herauszuhorenden Instrumenten gespielt, die am lautesten tonen
oder am profiliertesten sich vom Gesamtklang abheben, sondern von dem
Glauben der Menschen, die sich Christen nennen und Christen sein wol-
len. Der Zusammenklang ihrer Stimmen — mit all den dienenden Struk-
turen, die wir eben andeuteten — ergibt erst die christliche Wahrheit.

Wenn wir sie zu Papier bringen wollten, miifiten wir uns an die Stelle
des gottlichen Geistes setzen, sie nebeneinander reihen, keine Nuance ver-
gessen und keinen Oberton iiberhoren, und dann das ganze als den einen
Akkord der dhristlichen Wahrheit rezipieren — das aber ist die Rolle des
Vaters, dem am Ende alles iibergeben wird, und die seines Sohnes, in
dem er uns seine Wahrheit schenkt, und die des Geistes, in dem allein die
Kirche den christlichen Glauben bewahrt. Steht ein vorwitziges Besitzen-
wollen der Wahrheit nicht in der Versuchung des ,Sein-wie-Gott“?

Man konnte die paulinische Theologie von dem lebendigen Organismus
der Kirche und dem lebendigen Organismus der christlichen Wahrheit
weiter auseinanderfalten;*® man konnte das nicht- oder vor-christliche
Wabhrheitssuchen integrieren; man konnte der inneren Geschichtlichkeit
nachgehen; man konnte zeigen, wie die kalte Satzwahrheit durch dieses
Wissen vom Glauben nicht negiert, aber zum Leben erwedkt wird. Doch
hier soll nur ein Gespiir dafiir geweckt werden, wie sehr die Gemeinschaft
des Glaubens erst den Glauben ausmacht. Der hollandische Katechismus
schreibt: ,Fir die Glaubensgnade gilt, was fir jede Gnade wahr ist: nie
wird sie gegeben ohne Beziehung zu anderen Menschen. Der Glaube ist
etwas von uns allen zusammen. Man glaubt zusammen“%.

Wir kénnen die vielen praktischen Konsequenzen iibergehen, die mit die-
ser Erkenntnis von der Gemeinschaft des Glaubens verbunden sind. Umdie
Bedeutung dieses Elements der neuen Spiritualitit abzuschitzen, mag
ein Riickblick auf die drei Grundeinsichten geniigen, die eine neue christ-
liche Geistigkeit bestimmen werden.

In der Zukunft der christlichen Spiritualitit miissen wir auch innerhalb
des Glaubens damit rechnen, dafl satzhafte Meinungen aufeinanderstofien,
die nicht vollig zur Deckung gebracht werden konnen, dafl es auch in zen-
tralen Fragen des Glaubens verschiedene Meinungen gibt. Das ist nichts

3 Einen interessanten Aspekt zeigt M. Kehl, Zur Theologic des Meditationsgesprichs, in:
Strukturen christlicher Existenz, Festschrift Fr. Wulf, Wiirzburg 1968, 205-218.
3 Glaubensverkiindigung fiir Erwachsene, Nijmegen-Utrecht 1968, 327.



Josef Sudbrack 346

Neues innerhalb der Frommigkeitsgeschichte; das beginnt schon innerhalb
des Neuen Testamentes; das spielte sich zwischen Thomas und Bonaventu-
ra, den beiden groflen Kirchenlehrern des Mittelalters, ab; das war selbst
zwischen Johannes vom Kreuz und Teresa von Avila nicht anders®”. Wenn
die Verschiedenheit der ,,Sprachspiele” sich nur im abstrakten Denken zwi-
schen gottlichen und weltlichen Wahrheiten, nur an Randzonen des Glau-
bens abspielen wiirde, wére der Glaube selbst auch nur eine Randzone des
Menschen. Es wird darauf ankommen, dafl der Christ diese Pluralitit nicht
als Mangel, sondern als Reichtum realisiert, denn ,der Glaube ist etwas
von uns allen zusammen®,

Wo findet aber die Vielzahl der christlichen Individualititen ihre Ein-
heit? Wo zeigt sich die christliche Wahrheit als eine? Nicht in Ubernormen,
nicht in abstrakten Sitzen (auch dort, aber dort nur als juristische Grenz-
ziehung!), sondern im Leben aus dem Glauben, im Tun der christlichen
Liebe®. So allein 1afit sich der Satz aus dem Epheserbrief verstehen: ,Die
Wabhrheit sollen wir leben durch Liebe, um in jeder Hinsicht in ihn, Chri-
stus, der das Haupt ist, hineinzuwachsen” (4,15). Damit haben wir die
oben genannten zwei Pole ausgespannt, um die christliche Wahrheit sich
ordnet: Christus, der die Wahrheit ist, und das Tun der Liebe, in dem der
Geist Christi unter uns weilt, die christliche Sorge um den Menschen.

Vielleicht wird aus der Rolle, die die Gemeinschaft fiir den christlichen
Glauben spielt, auch ersichtlich, daff die Regeln der Spiritualitit nicht aus
der Schublade abstrakter Wahrheiten genommen werden kénnen, sondern
nur im Vollzug des christlichen Lebens sich ergeben und aus ihm stets neu
erwachsen miissen. Die Gemeinschaft, in der die christliche Wahrheit ge-
sucht werden muf, ist keine Gemeinschaft der Theorie, sondern eine des
Tuns, der Praxis, ist keine Gemeinschaft der abstrakten Sitze, sondern der
lebendigen Predigt und des Liebesmahls. Wenn wir also erfahren wollen,
was christliche Spiritualitdt ist, milissen wir uns in dieses Tun, in dieses
»gelebte Sprachspiel“ — um es paradox zu benennen — hineinbegeben, und
nur in dieser Einheit von , Theorie-Praxis® lebt die , Theorie®, die , Con-
templatio®, die ,, Wahrheit®, und wird die ,Praxis®, das Tun der Liebe zu
einem christlichen Tun.

Driickt sich in dieser Hinwendung auf das gelebte Christentum nicht der
Geist Jesu Christi aus? Einst ging er mit seinen Jiingern iiber die Felder

37 Es ging um die Rolle der Menschheit Jesu, der Bildlichkeit und Sinnlichkeit in der
Mystik und damit im Glauben. Also eine nicht unwesentliche Glaubenswahrheit.

3 Die Einheit der frithchristlichen Kirche hatte das Dogma nur als apologetische Grenz-
ziehung; innen wurde sie durch die ,Kommunikation® konstituiert, die sich sehr konkret
darin zeigte, dafl der Bischof einer Nachbarkirche das heilige Opfer mitfeierte; der Aus-
schiuB aus dieser Gemeinschaft war deshalb auch keine ,Exdogmatisation®, sondern eine
,Exkommunikation®,



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 347

und sie pfliickten Ahren. Die Phariséer stellten ihn zur Rede: Das sei Ge-
setzestibertretung. Der Herr aber anwortete: ,Der Sabbat ist um des Men-
schen willen da, nicht der Mensch um des Sabbats willen®. Diirfen wir
diese Worte nicht auf heute anwenden und sagen: Die Sitze des formu-
lierten Glaubens, die Wahrheit auch des Dogmas, sind um der Menschen,
der Christen willen da — und deshalb konnen wir sie nur in der Begeg-
nung mit den Menschen verstehen, im Tun der Liebe, das uns der Herr auf-
getragen hat, in der Gemeinschaft, wo Liebe konkret, d. h. wirklich wird.
Jesus beendet die Streitrede bei Mt 12 mit dem Hinweis: ,Des Menschen
Sohn ist Herr tiber den Sabbat“. Das ist der Grund des Optimismus, des
Mutes, uns mit dem modernen Zeitgeist einzulassen. Jesus Christus ist
Herr auch iiber unsere Zeit, auch iiber unser immer noch zu furchtsames
Glauben — und auch tber das Hin-und-Her der Versuche, die sich um
eine neue Spiritualitdt bemiihen.

Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes!

Joseph Ratzinger, Tiibingen

Die Krise des priesterlichen BewuBtseins, vor der wir heute stehen, hat
viele Wurzeln, soziologische, geistesgeschichtliche, besonders auch inner-
theologische. Sie alle bilden zusammen ein schwer entwirrbares Geflecht,
so dafl nie eins ganz ohne das andere begriffen werden kann. Es ware
daher ebenso falsch, in einer theologischen Engfithrung blof8 die theologi-
schen Griinde sehen zu wollen, wie es auch umgekehrt verfehlt wire, das
Ganze nur auf den Materialismus unserer Periode und auf den sinken-
den Idealismus des jungen Menschen von heute zuriickzufiihren. Zur Er-
hellung der Frage und bei der Suche nach einem Weg, der weiterfiihrt,
miissen daher viele zusammenwirken; der Gesprichsbeitrag des Theo-
logen darf nicht der einzige bleiben, wie unumginglich er auch ist. So
kann, was hier gesagt wird, von vornherein in vielerlei Hinsicht nur
Fragment sein: Es sucht einige (bei weitem nicht alle) der theologischen
Aspekte unseres Fragens nach Sinn und Bedeutung priesterlichen Dien-

1 Verkiirzte Niederschrift zweier Vortrige, die am 2. August 1967 auf der Tagung der
deutschsprachigen Regenten in Brixen gehalten wurden.





