
Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 347 

und sie pflückten Ähren. Die Pharisäer stellten ihn zur Rede: Das sei Ge- 
setzesübertretung. Der Herr aber anwortete: •Der Sabbat ist um des Men- 
schen willen da, nicht der Mensch um des Sabbats willen". Dürfen wir 
diese Worte nicht auf heute anwenden und sagen: Die Sätze des formu- 
lierten Glaubens, die Wahrheit auch des Dogmas, sind um der Menschen, 
der Christen willen da - und deshalb können wir sie nur in der Begeg- 
nung mit den Menschen verstehen, im Tun der Liebe, das uns der Herr auf- 
getragen hat, in der Gemeinschaft, wo Liebe konkret, d. h. wirklich wird. 
Jesus beendet die Streitrede bei Mt 12 mit dem Hinweis: •Des Menschen 
Sohn ist Herr über den Sabbat". Das ist der Grund des Optimismus, des 
Mutes, uns mit dem modernen Zeitgeist einzulassen. Jesus Christus ist 
Herr auch über unsere Zeit, auch über unser immer noch zu furchtsames 
Glauben - und auch über das Hin-und-Her der Versuche, die sich um 
eine neue Spiritualität bemühen. 

Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes1 

Joseph Ratzinger, Tübingen 

Die Krise des priesterlichen Bewußtseins, vor der wir heute stehen, hat 
viele Wurzeln, soziologische, geistesgeschichtliche, besonders auch inner- 
theologische. Sie alle bilden zusammen ein schwer entwirrbares Geflecht, 
so daß nie eins ganz ohne das andere begriffen werden kann. Es wäre 
daher ebenso falsch, in einer theologischen Engführung bloß die theologi- 
schen Gründe sehen zu wollen, wie es auch umgekehrt verfehlt wäre, das 
Ganze nur auf den Materialismus unserer Periode und auf den sinken- 
den Idealismus des jungen Menschen von heute zurückzuführen. Zur Er- 
hellung der Frage und bei der Suche nach einem Weg, der weiterführt, 
müssen daher viele zusammenwirken; der Gesprächsbeitrag des Theo- 
logen darf nicht der einzige bleiben, wie unumgänglich er auch ist. So 
kann, was hier gesagt wird, von vornherein in vielerlei Hinsicht nur 
Fragment sein: Es sucht einige (bei weitem nicht alle) der theologischen 
Aspekte unseres Fragens nach Sinn und Bedeutung priesterlichen Dien- 

1 Verkürzte Niederschrift zweier Vorträge, die am 2. August 1967 auf der Tagung der 
deutschsprachigen Regenten in Brixen gehalten wurden. 



Josef Ratzinger 34 g 

stes in der Kirche aufzugreifen und darüber Klarheit zu gewinnen, wo 
eine Revision des Bisherigen vonnöten ist und wie ein Weg weiterführen 
kann, wo zunächst nur ein Ende sichtbar scheint. 

Dieser Versuch soll hier von zwei verschiedenen, in der Sache aller- 
dings ganz und gar konvergierenden Ansätzen her vorgenommen wer- 
den: in einer biblischen Besinnung und in einer Reflexion auf die Aus- 
sagen des Konzils. In beiden Fällen wird keinerlei irgendwie geartete 
Vollständigkeit angestrebt; was gesagt wird, gleicht eher den Moment- 
aufnahmen eines Amateurs, die auf ihre Weise doch auch einige charak- 
teristische Züge festzuhalten hoffen. Das wird für den unerhört komple- 
xen Bereich der biblischen Fragestellung selbstverständlich in noch höhe- 
rem Maße gelten als bezüglich der Konzilstexte. 

I. Biblische Besinnung 

Wir müssen mit einer negativen Feststellung beginnen. Das neue Ver- 
ständnis der Schrift, das unserer Generation zugefallen ist, hat das übliche 
Priesterbild der katholischen Dogmatik, mehr noch jenes der üblichen 
Form von Primizpredigt und des darin wirksamen Hochwürdigkeitden- 
kens fragwürdig werden lassen. Der Priester wurde dort als Mittler zwi- 
schen Gott und den Menschen geschildert und in eine geradezu unirdische 
Höhe erhoben (vor einem Engel müsse man ihn grüßen, hieß es); mit sei- 
nen Händen bringe er Gott das Opfer der Versöhnung dar, er wurde ge- 
priesen als der Mensch, dem die Macht verliehen sei, mit den Wand- 
lungsworten Gott geradezu auf den Altar herabzuzwingen. Dieses Bild 
ist unwiderruflich zerbrochen. Das ungeheure Mißverständnis des Ver- 
söhnungsbegriffes wie auch des Sakramentsgedankens, das es einschloß, 
ist uns mit greller Deutlichkeit klargeworden. 

Die •Entmythisierung", die hier geschehen ist, verdanken wir, wie ge- 
sagt, einem neuen Umgang mit der Heiligen Schrift, die vor allem von 
zwei Ausgangspunkten her zu einer kritischen Absage an solches Denken 
zwang. Der erste liegt in jener Selbstdarstellung der frühen Kirche, wie 
sie der Briefliteratur des Neuen Testaments zu entnehmen ist. Im wirk- 
lichen Leben der frühen Gemeinde, wie es uns hier vor Augen tritt, findet 
sich nichts von einer solchen Form des Priestertums. Eine kultische Voll- 
macht des Priesters wird zu unserem Erstaunen direkt jedenfalls nicht 
erwähnt. Gerade das, was später nahezu allein das Bewußtsein ausfüllt, 
kommt so überhaupt nicht zur Sprache. Neben dieser mehr indirekten 
Kritik, die so aus dem Ganzen der neutestamentlichen Überlieferung her- 
vorkam, mußte besonders eindrücklich wirken, was der Brief an die 
Hebräer über Kult und Priestertum im Licht des Christusglaubens sagt: 
Hier wird jenes neue Bewußtsein reflektiert und entfaltet, das der eigen- 



Zur Frage nach dem, Sinn des priesterlichen Dienstes 349 

tümlichen Zurückhaltung zugrundeliegt, die überall im Neuen Testament 
hinsichtlich des kultischen Bereiches waltet. 

1. Das Ende des alten Kults nach dem Hebräerbrief 

Wie sieht also das Bild aus, welches der Hebräerbrief entwirft? Sein 
Ausgangspunkt liegt in der Einsicht, daß alles Opferwesen der Mensch- 
heit, alle Versuche, durch Kult und Ritus Gott zu versöhnen, hilfloses 
Menschenwerk geblieben sind. Sie mußten es bleiben, weil Gott, dem das 
All gehört, keine Stiere und Böcke oder was immer sonst geopfert wird, 
vonnöten hat. Alles gehört schon ihm. Sie müssen umsonst sein, weil der 
Mensch, dessen Ja zu Gott allein die wahre Anbetung ist, nicht durch 
das Blut von Böcken und Stieren zu ersetzen und zu vertreten ist, weil der 
Mensch - wie das Evangelium sagt - keinerlei Ersatz für seine t|n>xr|, für 
sich selbst, darbringen kann (Mk 8,37). Nur das Eigene des Menschen, 
sein Ja zu Gott, sein Sich-Ubergeben an Gott, kann wirkliche Anbetung 
sein. Da aber der ganze vorchristliche Kult einschließlich des alttestament- 
lichen auf der Idee des Ersatzes beruht und die Repräsentation, das Erset- 
zen, das Vertreten, die eigentlich konstitutive Kategorie dieses Kultes ist, 
und da auf der anderen Seite der Mensch unersetzbar bleibt, mußte dieser 
Kult vergeblich sein. 

Im Lichte des Christusglaubens kann der Hebräerbrief es wagen, diese 
vernichtende Bilanz der Religionsgeschichte, ihr völliges Scheitern rück- 
haltlos auszusprechen. Denn er weiß, daß die Idee des Ersatzes, der Ver- 
tretung, in Christus einen neuen Sinn gewonnen hat. Er, der juridisch 
gesehen ein Laie war, war in Wirklichkeit • so sagt der Brief - der einzig 
wahre Priester der Welt. Und sein Tod, der geschichtlich gesehen keines- 
wegs eine Kulthandlung war, sondern ein profaner Vorgang - die Hin- 
richtung eines Mannes, der als politischer Verbrecher verurteilt worden 
war -, dieser Tod war die einzige wirkliche Liturgie der Welt. Eine kos- 
mische Liturgie, in der nicht in dem abgegrenzten Bereich des liturgischen 
Spiels, im Tempel, sondern in aller Öffentlichkeit Jesus durch den Vor- 
hang •des Fleisches" (10,20), d.h. durch den Todesvorhang hindurch in 
den wirklichen Tempel, vor das Angesicht des lebendigen Gottes trat, 
nicht um irgendwelche Dinge, sondern um sich selbst darzubringen. Denn 
das Blut, von dem hier die Rede ist (9,12) - sein Blut -, ist ja nicht eine 
Sache neben anderen, sondern Ausdruck dafür, daß er keine Sachen, son- 
dern eben sich selbst, die Totalität seiner Existenz mitbringt. Es ist der 
Gestus der alles gebenden Liebe, die nicht mehr und nicht weniger gibt 
als sich selber. Dieser Gestus, in dem an die Stelle des Spiels der Vertre- 
tungen die Wirklichkeit dessen tritt, der durch den Todesvorhang hin- 
durch vor das Angesicht Gottes kommt, war die wirkliche Liturgie der 



Josef Ratzinger 350 

Welt, die Kreuzesstunde war der kosmische Versöhnungstag. Einen ande- 
ren Kult als diesen - sagt der Hebräerbrief - gibt es nicht, und auch einen 
anderen leoeijg, einen anderen •Priester" nicht als den, der ihn vollzog, 
Jesus Christus2. Diese Tatbestände, in denen der Hebräerbrief nur deut- 
lich ins Bewußtsein rückt, was hinter dem Glauben und Denken des Neuen 
Testamentes überhaupt steht, sind uns heute wieder neu ins Bewußtsein 
gerückt. Wer das Neue Testament aufmerksam liest, wird feststellen, daß 
es überall - bei allen Unterschieden, die sich sonst in ihm zeigen - von 
einem tiefen Wissen um die radikale Beendigung der bisherigen Reli- 
gionsgeschichte bestimmt ist, die das Christusgeschehen bedeutet; damit 
Hand in Hand geht das Bewußtsein von der Einmaligkeit und der End- 
gültigkeit jener Liturgie, als die man Leben und Sterben des Herrn immer 
mehr begreifen lernte. 

2. Der neue Anfang und seine Wurzel in der Christologie 

Nur auf ein paar Indizien für dieses Bewußtsein möchte ich hier hinwei- 
sen. Als das Christentum sich seine Sprache schuf, hat es bekanntlich nicht, 
wie es naheliegen würde, an die religiöse Sprache der Antike und des 
Judentums angeknüpft, sondern sich weitgehend profaner Ausdrücke be- 
dient. Die großen Grundworte der werdenden christlichen Theologie: 
zxxkT\oia, outocrroXog, nQeoßtiT8Q05, Ejucrxonog (Versammlung, Gesandter, Vor- 
sitzender, Aufseher) sind Wörter der Profansprache, nicht dem eigent- 
lichen religiösen Bereich entnommen. Ebenso wurde für das neutestament- 
liche Amt und sein Selbstverständnis der Begriff ieQEvq, bzw. sacerdos (die 
Bezeichnungen für den antiken Kultpriester), bekanntlich nicht übernom- 
men. Solche sprachlichen Vorgänge besitzen eine erhebliche Aussagekraft. 
Man darf wohl sagen, daß in dieser sprachlichen Wende, mit der das Band 
zur vorhergehenden Religionsgeschichte weitgehend zerschnitten wurde, 
sich jene geistige Revolution des Christlichen noch einmal anzeigt, die wir 
vorhin in der Leitidee des Hebräerbriefes reflektiert gefunden hatten. 
Abermals taucht hier auf, was dort über Jesus, der juridisch gesehen ein 
Laie war, und über das profane Geschehen seines Todes gesagt worden 
war; an den Tag tritt die Heiligkeit des scheinbar Profanen und die Un- 
heiligkeit der bisherigen Religionen. Gegenüber der kultischen Heiligkeit 
der Antike meldet sich hier eine neue Form von Heiligkeit zu Wort und 
ein neues Verständnis des geistlichen Amtes, das sprachlich und sachlich 

2 Dieses Gesamtbild des Hebräerbriefes war dem kirchlichen Bewußtsein weitgehend 
fremd geblieben. Nur so läßt es sich erklären, daß selbst noch das Konzilsdekret über 
Dienst und Leben der Priester c 1, 3 die Stelle Hebr 5, 1, die dort ausdrücklich von dem 
definitiv beendigten und auf keine Weise wiederaufzunehmenden hohepriesterlichen Amt 
des Alten Bundes handelt, auf den neutestamentlichen Presbyter überträgt. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlidien Dienstes 351 

nicht an den Prunk des antiken Kultes und nicht an die ererbten Formen 
des Opferpriestertums anknüpft, sondern an die schlichte Menschlichkeit 
des Menschen Jesus. Die Menschlichkeit dessen, der bis zuletzt Mensch ist 
und als liebender Mensch in das Todesgeschick hineingeht, wird als das 
wahrhaft Priesterliche, als das Priestertum der Welt erklärt. Damit haben 
wir unseren Überlegungen allerdings schon ein Stück vorgegriffen. Stellen 
wir zunächst als Ergebnis des Bisherigen fest: Nach dem Befund des NT 
gibt es in der Kirche Jesu Christi keine Eeoelg, keine sacerdotes mehr. Nur 
einer ist •Erzsacerdot": Jesus. In seiner Nachfolge gibt es outöatoXot, 
jtQgaßiJTEQoi (Apostel, Presbyter, unser Wort •Priester"), eiuaxonoi, öi&xovoi 
(•Episkopen", Diakone): Das sind die wichtigsten sprachlichen Umschrei- 
bungen der neuen Dienste, die nun in Erscheinung treten3. 

Gegenüber der bisherigen Idee des Sacerdoten finden wir also einen 
entscheidenden Bruch; gleichzeitig treten neue Dienste auf, für die Be- 
griffe aus dem profanen Bereich, mindestens nicht aus dem Kernbereich 
des Religiösen aufgenommen werden. Damit aber stehen wir unmittelbar 
vor der uns heute so brennend bewegenden Frage: Was ist es denn um 
diese Dienste? 

Die Situation des theologischen Denkens scheint vor dieser Frage durch 
die Alternative zwischen zwei Extremen geprägt zu sein, die übrigens die 
ganze Theologiegeschichte hindurch sich immer wieder vordrängten. Nach 
der einen Auffassung sind diese Dienste im Grunde nur neue Namen für 
die alten Sachen. Im Augenblick habe man aus verschiedenen Gründen 
neu anfangen müssen. Das dürfe man aber nicht überschätzen. Im Grunde 
sei es dasselbe. Man wird nicht leugnen können, daß die Entwicklung in 
der katholischen Kirche leider immer mehr in die Nähe einer solchen Aus- 
legung tendierte, so daß man logischerweise immer mehr auch die alten 
Namen wieder aufgriff und erneut von äQyiZQziic, (Erz-Priester), Sacerdos 
und Leviten sprach4. Nach der zweiten Auffassung, die sich heute im 

3 Diese Aussage muß freilich nach der bedeutenden neuen Untersuchung von J. Colson, 
Ministre de Jesus-Christ ou le sacerdoce de l'evangüe, Paris 1966, eingeschränkt werden. 
Entgegen dem bisherigen exegetischen Konsens macht Colson deutlich, daß der termino- 
logische Bruch zwischen den alten und neuen Diensten keineswegs vollständig ist und 
ebenso auch nicht der inhaltliche Bruch. Dennoch bleibt auch nach Colson klar, daß die 
neuen Dienste nicht eine Fortsetzung der alten sind, sondern ein Neubeginn. Colson for- 
muliert so: •... les apotres et les ministres d'institution apostolique supplantent et rem- 
placent les leosig ..., mais ne leur succedent pas" (S. 247). 
4 J. Colson, a. a. O. 228 f., hat gezeigt, daß das allerdings noch nicht (wie vielfach ange- 
nommen) in 1 Clem 40, 5 der Fall ist. Dieser Text behält vielmehr den Charakter eines 
analogen Hinweises auf das Alte Testament, ohne den Unterschied der Ordnungen zu 
verwischen. Eine genaue Untersuchung über die Entwicklung der Terminologie und über 
den Zeitpunkt der Rückkehr zu den alttestamentlichen Bezeichnungen besitzen wir m. W. 
noch nicht. Einige Hinweise bietet M. Gy in: J. Guyot, Das apostolische Amt, Mainz 1961, 
92-109. 



Josef Ratzinger 352 

Gegenschlag zum Früheren immer stärker zu Wort meldet, handelt es sich 
um einen totalen Bruch. Was vorliegt, sind keine eigentlichen Ämter mehr, 
sondern lediglich Dienstleistungen, die faktisch getan werden müssen, 
weil nun einmal eine Gemeinschaft nicht anders funktionieren kann. Der 
berufsmäßige Einsatz einzelner für solche Dienste hat aber rein pragmati- 
schen Charakter; an sich könnten sie - nach dieser Ansicht - von jedem 
Christen jederzeit ebensogut getan werden. Wenn wir die erste Alterna- 
tive als die katholische Gefahr bezeichnen mußten, so ist diese zweite eine 
Gefahr, zu der in unterschiedlicher Weise die evangelische Theologie ten- 
diert. Eine solche Auffassung kann leicht die Tendenz entwickeln, das 
Priestertum lediglich als eine Art Job zu betrachten, als ein •Amt", bei 
dem man sowohl im Dienst wie auch •außer Dienst" sein kann; man tut, 
was vorgeschrieben ist, um hernach aber wieder Privatmann zu sein und 
nur sich selbst zu gehören. Hier ist die Einebnung in die bürgerliche Exi- 
stenz, das Erlöschen der eschatologischen Flamme der Unbedingtheit des 
Auftrages ebenso nahe und drohend, wie im anderen Fall die Umschmel- 
zung in pagane Vorstellungsschemata. Was sollen wir angesichts dieser 
unheimlichen Alternative sagen? Man kann wohl nur versuchen, sich von 
verschiedenen Seiten her an die Sache heranzutasten, um ein möglichst 
komplexes Bild zu gewinnen und Einseitigkeiten auszuschließen, so gut es 
geht. 

Kehren wir zunächst zu einer Überlegung zurück, die sich vorhin im 
Anschluß an den Hebräerbrief ergeben hatte. Christus war juridisch ge- 
sehen in seiner Religion ein Laie - so hatten wir gesagt. Dieser Sachver- 
halt ist nicht belanglos. Er behält sein Gewicht. Er ist der Ausgangspunkt 
des christlich Neuen, der als solcher nicht mehr aufgehoben wird. Gleich- 
zeitig gilt aber auch, daß Jesus nicht als Volkstribun zu verstehen ist, 
der sich selbst ermächtigt und sich angesichts der Situation, die er vor- 
findet, entschließt, aus Eigenem etwas Neues in Gang zu bringen und es 
gegen die bestehende Ordnung durchzusetzen. Er ist ferner nicht jemand, 
den die Masse von unten her, aus eigener Übereinkunft an die Spitze ge- 
stellt hat. Jesus versteht sich selbst vielmehr als jemand, der eine Sendung 
vollzieht; er hat sich weder selbst berufen (vgl. Hebr5,4f.!) noch auch 
verdankt er demokratischer Wahl seine Bestellung: Er weiß sich unter 
einem göttlichen Muß (Mk 8,31 u. ö.), das gleichsam der innere Ort, ja 
der wahre Ursprung seiner ganzen Existenz ist. Er kommt nicht von sich 
selbst, sondern weiß sich als Gesandter; das gilt so total, daß nicht zum 
schon vorhandenen Sein nachträglich eine Sendung hinzutritt: Seine Exi- 
stenz besteht nur als Sendung, Sein von einem anderen her und auf die 
anderen hin5. Wenn man dieses Selbstbewußtsein Jesu und das neutesta- 

Vgl. J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, München 1968, 161-168 und 173-183. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 353 

mentliche Glaubensverständnis über ihn sieht, wird auch schon die Grund- 
struktur der christlichen Dienste andeutungsweise klar: Auch sie beruhen 
nicht auf eigener Ermächtigung und nicht auf bloßer Zweckmäßigkeit oder 
Übereinkunft, sondern auf dem Hineingerufensein in den, der selbst der 
Ruf Gottes, •das Wort", ist. Von dieser christologischen Mitte her muß 
das Wesentliche des christlichen Amtsbegriffs entfaltet werden. Er hat in 
der Sendung Jesu Christi und im Mitgesandtsein mit ihm seine eigent- 
liche Achse. 

3. Konkretisierung im Apostolatsbegriff 

Eine zweite Überlegung führt zu demselben Ergebnis. Ich möchte sie an 
jenen Text anschließen, der die Grundlage der neutestamentlichen Dien- 
ste schildert und damit den Übergang von der christologischen Ebene zu 
den von der Botschaft Jesu ausgehenden Aufträgen vermittelt. In Mk 3, 
13-19 wird die Berufung der Zwölf folgendermaßen geschildert: •Und er 
steigt auf den Berg und ruft herbei, die er selbst wollte, und sie kamen zu 
ihm. Und er machte zwölf, damit sie mit ihm seien und damit er sie sende, 
zu verkündigen und Macht zu haben, die Dämonen auszutreiben. Und er 
machte die Zwölf, und er legte dem Simon den Namen Petrus bei ..." - 
dann folgen die anderen Namen; daß die Namen der Gerufenen einzeln 
genannt werden, ist ein wesentlicher Teil der theologischen Aussage die- 
ses gefüllten Textes. 

Versuchen wir, den großen Zügen seiner Abfolge etwas genauer nach- 
zugehen. Wir können für unsere Frage die Einleitung (Hinaufsteigen auf 
den Berg - an sich durchaus von der überlieferten Bildsprache her bedeut- 
sam) übergehen, um uns sofort dem Sendungsvorgang zuzuwenden. Die 
Schilderung beginnt mit den Worten: Er ruft herbei, die er selbst (criko?) 
wollte. Damit wird sogleich der Ausgangspunkt des neutestamentlichen 
Dienstes sichtbar gemacht - woher er ist und wie er zustande kommt. Er 
ist nach dem hier Gesagten zunächst Antwort auf einen Ruf und Anneh- 
men seines Willens. Das ist sehr nachdrücklich unterstrichen durch das 
rftzkev caiTog: er ruft nicht die herbei, die selber Lust haben, das zu tun, und 
die hierin ihrem Willen folgend kommen, sondern er ruft die, die er will. 
Damit ist für den Dienst des Neuen Testamentes die Antwort auf seinen 
Ruf und das Aufnehmen seines Willens konstitutiv. Dieser resultiert nicht 
aus dem eigenen Wollen, sondern aus dem Hören, das zum Gehören und 
Gehorchen wird. Er resultiert aus dem ryöeXev crikog, aus dem •Er will es". 
Sein Wille steht in der Mitte und entscheidet. Damit ist bereits eine blei- 
bende Grundbestimmung des geistlichen Amtes in der Kirche ausgedrückt, 
die von ebenso großer dogmatischer wie spiritueller Bedeutung ist. Dieses 
Amt beruht auf der Wachheit des Hörens, das Seinem Ruf zur Verfügung 



Josef Ratzinger 354 

steht. Es beruht auf der Gesinnung des Dieners, der seinen eigenen Wil- 
len zurückzustellen gelernt hat gegenüber dem Willen dessen, dem er ge- 
hört. Es ist für den Träger dieses Amtes konstitutiv, einem anderen Wil- 
len zu Diensten zu sein. 

Nun könnte man natürlich sagen, das sei schön und gut, aber damit 
werde der Text doch wohl erheblich überinterpretiert, denn man wisse ja, 
daß er ähnlich wie die anderen neutestamentlichen Berufungstexte nicht 
unmittelbar als historische Erzählung betrachtet werden dürfe, sondern 
weitgehend auf der Anwendung jenes literarischen Schemas beruhe, das 
im Alten Testament vorab zur Schilderung der prophetischen Berufung 
ausgebildet wurde. Das ist ohne Zweifel richtig, aber es stellt keinen Ein- 
wand gegen unsere Überlegungen dar. Denn die Anwendung eines Sche- 
mas ist im Alten wie im Neuen Testament ein Mittel theologischer Deu- 
tung. Die in der Brechung des Schemas erzählte Geschichte ist theologisch 
gedeutete Geschichte; hinzuzufügen ist, daß die spezifischen Züge des 
Textes gegenüber dem Schema sein Besonderes angeben, wie dieses seinen 
theologischen Ort bestimmen hilft. Was zwischen Jesus und den Zwölfen 
sich begab, wird so mit den Mitteln alttestamentlicher Theologie in seiner 
Bedeutung aufgeschlossen und geklärt. So ist es sicher von großer Bedeu- 
tung, daß bei der Auslegung des Dienstes der Zwölf, die der Berufungs- 
bericht versucht, an die Schematik der prophetischen Berufung und nicht 
etwa an die Traditionen des Buches Leviticus, an die Formen des Tempel- 
priestertums nach der Ordnung Aarons, angeknüpft wird. Das heißt zu- 
nächst einmal, daß der Diener Christi auf die je persönliche Weise des 
prophetischen Dienstes in Anspruch genommen ist. Er steht nicht in der 
Verflechtung eines von Geburt zukommenden Privilegs, sondern in dem 
ganz persönlichen Zusammenhang von Ruf und Antwort. Sein Dienst 
kann nur in diesem Dialog von Ruf und Antwort existieren. Nicht •Fleisch 
und Blut", sondern Wort und Antwort gehören zu seiner Struktur. Auf 
dieser sublimen und allzeit gefährdeten Ebene existiert neutestamentliches 
Amt. Es führt den Menschen immer wieder in die schwere Wanderschaft 
des Horchens und Gehorchens hinein - auf den hin, von dem gesagt wird: 
Er will es. Wenn man sich klarmacht, daß hier auf dem Grund des neu- 
testamentlichen Amtes die prophetische Idee sichtbar wird, dann wird man 
es für unmöglich halten, Amt und Charisma in der Form zu scheiden und 
gegenüberzustellen, wie das heute vielfach geschieht. Das neutestament- 
liche Amt hat es wesentlich mit dem Anruf des Pneuma und mit der 
charismatischen Ebene zu tun. Es ist gar nie bloße Institution und Amt- 
lichkeit. 

In dem folgenden Satz unseres Textes wird die innere Struktur des 
Dienstes, dessen Ausgangspunkt wir eben bedacht haben, näher um- 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 355 

schrieben: •Er machte Zwölf, damit sie mit ihm seien und damit er sie 
sende, zu verkündigen und Vollmacht zu haben ..." In diesem Satz treten 
die zwei Pole des priesterlichen Dienstamtes und damit die oft fast zum 
Zerreißen führende Spannung in Erscheinung, die in ihm liegt: das Sein 
mit ihm und das Sein, um gesandt zu werden. Das ist schon in der ge- 
schichtlichen Situation der Zwölf ein Paradox, das geradezu auch ein exe- 
getisches Problem aufwirft. Denn man möchte einwenden, hier seien zwei 
gegensätzliche Auffassungen vom Zwölferamt unausgeglichen miteinan- 
der verbunden; in der einen würden sie als seine Begleiter, in der anderen 
als seine Boten verstanden. Beides scheint sich auszuschließen: entweder 
sie ziehen mit ihm oder sie werden gesandt und gehen dann von ihm weg 
zu denen, die er selbst nicht erreicht - so möchte man sagen. Was so in der 
Situation des Anfangs als kaum lösbare Spannung erscheint, bleibt die 
bedrängende Spannung dieses Berufes für alle Zeit; es stellt sich uns für 
die heutige Situation als die Paradoxie zwischen Innerlichkeit und Dienst 
dar. Wenn der priesterliche Auftrag lautet, Jesus Christus vor den Men- 
schen zu bezeugen, so ist die Voraussetzung dafür, ihn zuerst zu kennen, 
aus dem Sein-mit-Ihm zu leben, im Sein-bei-Ihm den wahren Ort der 
Existenz zu finden. Für denjenigen, der als Priester zu den Menschen von 
Ihm zu reden versucht, gibt es in der Tat nichts Wichtigeres als eben dies: 
sich in das Sein-mit-Ihm, in das Existieren in seiner Nähe, in das Hinter- 
Ihm-Hergehen einzuüben, ihn zu hören und zu sehen und seine Weise des 
Seins und Denkens zu ertasten. Sowohl der Vollzug priesterlicher Existenz 
wie auch der Versuch, andere auf sie vorzubereiten, müßten darauf aus- 
gerichtet sein, fähig zu werden, mitten durch die Geräusche und Gestal- 
ten dieser Welt hindurch Ihn zu hören und zu sehen, in seiner Nähe zu 
existieren. Gleichzeitig aber gilt, daß dies alles nicht dazu führen darf, 
sich abzusondern, sich auszuklammern aus der gemeinsamen Welt des 
Alltags. Der Diener Jesu Christi soll ja gerade kein •Pharisäer" (= Ab- 
gesonderter) sein, der sich von dem •profanum vulgus" und von dem Am- 
haarez in den Zirkel der Erlesenen hinein verschließt5*. Er soll ganz im 
Gegenteil die Antithese zum •Pharisäer" dar leben: abgesondert ledig- 
lich, um gesandt sein zu können. 

Denn das ist das Zweite, was die neutestamentlichen Dienste charakte- 
risiert: das Gesendetsein, um zu verkündigen und um Seine Machttaten, 
Seine Zerstörung des Satansreiches weitertragen zu können und so Boten 
des Eschatons zu werden, es zu jetziger Wirklichkeit, Zukunft zu Gegen- 

5a Mit •Odi profanum vulgus", •ich hasse, ich halte Abstand vom gewöhnlichen Volk", 
beschreibt Horaz die Haltung des altrömischen Liturgen; das Am-haarez, von dem die 
Pharisäer hochmütig Abstand nahmen; vgl. die Geschichte des Blindgeborenen bei Jo 9, 
24-34. 



Josef Ratzinger 356 

wart machen zu dürfen. In diesem Gesendetsein wird das Namengebende 
und mit ihm auch das eigentlich Definierende und Konstitutive des christ- 
lichen Amtes sichtbar. Von hier aus ist es erst in seiner Zielrichtung zu 
verstehen, die unmittelbar auf Selbstverständnis und Auftrag Jesu Christi 
zurückverweist. 

Fassen wir das Bisherige zusammen, so wird bereits der wesentliche 
Gehalt des neutestamentlichen Dienstamtes in Antithese zu den sacerdo- 
talen Funktionen des Spätjudentums sichtbar. Wenn das levitische Amt 
definiert ist durch sein Ererbtsein und durch kultischen Dienst, so ist das 
Amt, wie es sich im Berufungstext des Markus zeigt, definiert durch Geru- 
fensein von Jesus und durch Gesandtsein für die Menschen. Die Idee der 
Sendung ist, wie gesagt, das Inhaltgebende und christlich Bestimmende. 
Der christliche Priester ist im Gegensatz zum jüdischen und erst recht zum 
heidnischen sacerdos nicht eigentlich und primär Kultdiener, der ein be- 
stimmtes Ritual abwickelt, sondern Gesandter, der die Sendung Christi 
auf die Menschen hin, sein xcdelv (Rufen) zur k%-%ki\ala (zur Gemeinde der 
Heraus-Gerufenen) fortsetzt. Der Dienst, mit dem er beauftragt ist, ist ein 
tief menschlicher Dienst. Er sucht die Menschen und will sie in den neuen 
Menschen Jesus Christus, in die heilige Gemeinschaft der Kirche Gottes 
hineinversammeln. Der eigentliche Definitionspunkt des neutestament- 
lichen Amtes, in dem unsere Alternative von vorhin beantwortet ist, und 
in dem dieses Amt sich sowohl vom vorchristlichen Sacerdotium wie auch 
vom bloßen Pragmatismus und Funktionalismus wesentlich unterscheidet, 
liegt in diesem Gedanken der Sendung. Seine ganze Arbeit ist letztlich 
dem großen Ziel zugeordnet, die zerstreute Menschheit um den einen 
Tisch Gottes zu scharen und zu vereinigen in dem einen neuen Menschen 
Jesus. Die Liturgie des christlichen Priesters ist und bleibt letztlich die 
kosmische Liturgie: die Völkerwelt zur großen Hostie des anbetenden Alls 
zu versammeln (vgl. Rom 15,16; Apk 5). 

An dieser Stelle erhebt sich indes für den katholischen Theologen er- 
neut eine dringende Frage. Der katholische Priester ist doch immer - nicht 
bloß in rhetorischen Übertreibungen, sondern in der ganzen liturgischen 
und theologischen Überlieferung - als Liturge der eucharistischen Feier 
verstanden worden. Wie steht es nun damit? War etwa auch das ein Irr- 
weg? Soll diese Aufgabe vielleicht nun abgetan sein? Wir werden im 
zweiten Abschnitt unserer Überlegungen auf diese Frage zurückkommen 
müssen und dürfen uns daher einstweilen mit einer abkürzenden Ant- 
wort begnügen, die etwa lauten könnte: Nicht abgetan ist diese Aufgabe, 
sondern in den großen Zusammenhang wieder deutlicher eingefügt, dem 
sie zugehört. Christliche Liturgie ist nicht ritueller Vollzug, bei dem ein 
Sacerdot Gott ein versöhnendes Opfer darbringt, sondern sie ist bevoll- 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 357 

mächtigte Verkündigung von Tod und Auferstehung des Herrn, von sol- 
cher Vollmacht, daß in ihr jenes Geschehen selbst anwesend gemacht wird. 
So ist sie der eigentliche und zentrale Ruf, der die Kirche versammelt. 
Gerade durch sie, durch das bevollmächtigte und wirksam Gegenwart 
schaffende Ausrufen der Heilstat Jesu Christi tritt der auferstandene Herr 
in unsere Mitte und vereint uns mit sich zu einem •Leib": zur Kirche. Der 
liturgische Auftrag des Priesters und sein eben skizziertes •missionari- 
sches" Verständnis widersprechen sich nicht, sondern deuten sich gegen- 
seitig. 

Kehren wir nach dieser Zwischenfrage noch einmal zu der grundlegen- 
den Idee der Sendung zurück, die wir bisher nur nach einer Seite hin be- 
dacht haben, nach der Frage, was sie dem Priester vordringlich zu tun auf- 
gibt: Sie macht ihn zum Rufer auf Jesus Christus hin. Nun hängen aber 
Tun und Sein beim Menschen untrennbar zusammen. Der Auftrag, Ge- 
sandter Jesu zu werden, fordert vom Menschen nicht nur ein bestimmtes 
Tun, er tangiert sein Sein. Wenn priesterliches Sein Stehen in der Sen- 
dung, Gesandtsein ist, so heißt das, daß für den Priester das Sein-für- 
einen-Anderen konstitutiv ist. Wer eine Sendung annimmt, gehört sich 
in einem doppelten Sinne nicht mehr selbst: Er ist sich enteignet zugunsten 
dessen, den er vertritt und zugunsten derer, vor denen er ihn vertritt. So 
bedeutet Stehen in Sendung noch einmal eine Zerspannung der Existenz 
nach zwei Seiten hin. Es bedeutet, ganz vor dem zurückzutreten, der sen- 
det; als Herold und Bote nicht sich selbst zu bringen, sondern sich aus dem 
Spiele zu lassen; nicht sich selbst zu verkündigen, sondern ohne Ver- 
untreuung des übergebenen Wortes den Weg und den Blick freizugeben 
für den anderen; bereit sein, abzunehmen, damit er zunehme. Das zu ler- 
nen fordert eine harte Übung, die den ganzen Menschen umprägt, zumal 
hinzukommt, daß er gleichzeitig immer bereit sein muß, für die anderen 
dazusein, denen seine Botschaft gilt. 

Bei solchen Ansprüchen kann einem ohne Zweifel etwas unheimlich 
zumute werden. Darf man eigentlich so sich selbst enteignen lassen? Die 
Antwort kann nur aus dem Verweis auf die Christologie kommen, der 
hier noch einmal aufklingen muß. Jesus selbst war der Gesandte des Va- 
ters. Was bei anderen Gesandten nur asymptotisch möglich ist - in ihm 
war es ganz erfüllt. Er war so sehr Gesandter, daß man seine Existenz als 
•relatio subsistens" beschreiben darf - sie ist nichts anderes als der Akt 
des Seins-vom-Vater und des Seins-für-uns. Aber weil er nichts Eigenes 
neben dem Vater sich vorbehält, weil er total relativ, bezogen ist, fällt 
seine Existenz ganz mit der des Vaters zusammen, ist er ganz eins mit 
ihm. Als der total Weggegebene ist er der total zu sich Gekommene: Sohn 



Josef Ratzinger 358 

Gottes, wesenseins mit Gott6. In dieser Tatsache, daß der, der sich so ver- 
liert, der seine Existenz gleichsam nach beiden Seiten hin aufschneiden 
läßt, sich wahrhaft selbst findet, liegt auch die Verheißung, die über der 
Zumutung der Sendungsexistenz steht. Nur wer sich verliert, kann sich 
überhaupt finden (vgl. Joh 12, 25). Wer nie von sich weggeht, kommt nie 
zu sich. Natürlich bleibt die Gefahr bestehen, sich nach einer Seite wirklich 
zu verlieren - entweder in die bloße Innerlichkeit oder in die bloße 
Äußerlichkeit. Die Geduld dessen, der das priesterliche Amt übernimmt, 
muß sich bewähren in dem Versuch, sich immer wieder wirklich nach bei- 
den Seiten hin ausspannen zu lassen. 

4. Amt als Vikariat 

Die letzten Überlegungen haben uns über den Sendungsgedanken hinaus- 
geführt und ein weiteres Grundelement des neutestamentlichen Amtes 
bloßgelegt: Es ist seiner Struktur nach Vikariat, Stehen für einen anderen, 
nämlich für Jesus Christus. Dadurch hebt es sich noch einmal entscheidend 
von jedem nichtchristlichen Sacerdotenamt ab. Dort ist der einzelne ein 
selbständiger Träger seines Amtes, er ist selbst Brahmane, sacerdos, Mitt- 
ler zwischen Gott und den Menschen. Er ist ohne Verweis auf einen ande- 
ren. Der christliche Priester dagegen ist nie selbständiger Mittler, er steht 
nie für sich, er bleibt immer Vikar - welche Titulaturen er sich schließlich 
im übrigen auch verdienen mag. Er bleibt nur Vertreter, der nicht für sich 
spricht und handelt, sondern für den, der uns alle vertreten hat und ver- 
tritt, und der nun durch uns vertreten sein will. 

Was mit dieser vikariellen Struktur des Amtes eigentlich gemeint ist, 
wird im Neuen Testament in einer ganzen Reihe von Bildern beleuchtet. 
Nur an eines sei hier erinnert: an den aufrüttelnden Text Mt 24,45-51, 
der in der Situation der Parusieverzögerung eine harte Mahnung an die 
Knechte Christi darstellt, auch in der scheinbaren Abwesenheit des Herrn 
Knechte zu bleiben und sich nicht selbst zu Herren aufzuspielen. Hier wird 
gesprochen von dem Hausvater, den der Herr bestellt und nach längerer 
Abwesenheit heimsucht. Dabei wird der gepriesen, der wirklich Verwalter 
geblieben ist. Er wird dem gegenübergestellt, der sich auf die lange Ab- 
wesenheit des Herrn einrichtet: xeovil^ei fioxi 6 WJQIOS, die Zeit zieht sich hin, 
das Eschaton bleibt aus. Er spielt den Herrn: Er schlägt die Mitknechte 
und lebt selbst mit den Großen auf großem Fuß. Sein Anteil, so heißt es, 
wird mit den •Heuchlern" sein: Mit diesem Wort werden im Evangelium 

6 Siehe meinen Versuch einer neuen Gesamtschau des christologischen Problems in dem in 
Anm. 5 genannten Werk. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 359 

gewöhnlich die christusfeindlichen Pharisäer und Schriftgelehrten benannt. 
Ihnen ist ein solcher •Knecht" (= kirchlicher Amtsträger) gleichgestellt. 
Das heißt: Indem er das Knechtsein aufgab und Herr spielte, ist er ins 
Vorchristliche und Gegenchristliche abgesunken; er hat das eigentlich 
Neutestamentliche verleugnet. Nie kann er Herr der anderen werden, 
immer wird er ihr Mit-Knecht (awöcruXog) sein. Ist in diesem •Mit" nicht 
schon der tiefste Kern dessen gegeben, was das Konzil mit dem Wort 
•Kollegialität" neu ans Licht zu bringen versucht hat? 

Das alles könnte, falsch verstanden, recht entmutigend klingen. Ist ein 
Amt eigentlich erstrebenswert, in dem man nie die Chance hat, selbst Chef 
zu werden? Dazu ließe sich sehr vieles sagen; um konkret zu antworten, 
müßte man weit über das streng Theologische hinaus praktische Aussagen 
machen. Begnügen wir uns dennoch mit einer kleinen theologischen Be- 
merkung. Ich glaube, daß in Wirklichkeit dieses Versetzen des Priesters 
auf einen vorletzten Platz nicht nur etwas recht Mühsames, sondern zu- 
gleich etwas sehr Helfendes und Tröstendes ist. Denn der Hinweis auf 
den vikariellen Charakter des Amtes, in dem wir zuletzt nur Vertreter 
des eigentlichen Sacerdos sind, heißt ja eben auch, daß der Handelnde 
Christus selbst ist und bleibt. Er handelt durch unsere Unzulänglichkeit 
hindurch. Er ist und bleibt der wahrhaft wirkende Herr. Das aber bedeu- 
tet, daß er die Dinge selbst in Händen behält, und daß wir gar nicht so zu 
versagen vermögen, daß wir sein Wollen zerstören können. Im Kampf 
gegen die Donatisten hat Augustinus diese Wahrheit eindringlich sichtbar 
gemacht. Die Donatisten wollten die Gültigkeit der Sakramente von der 
Heiligkeit der Priester abhängig machen. In welch entsetzlicher Lage 
wären wir da, sagt Augustin. Welche Angst müßte jeder einzelne haben, 
einem Priester in die Hände zu fallen, der nicht ausfüllt, was auszufüllen 
er gerufen ist. Und welche Gewißheit bedeutet es für den Empfänger wie 
für den Spender solcher Dienste, zu wissen, daß mitten in unserem Han- 
deln und Versagen Christus der eigentlich Handelnde bleibt, der wahre 
Spender der Sakramente, der seine Kirche letztlich selber führt, auch durch 
unzulängliche Werkzeuge. 

So gibt es mitten in der unerhörten Herausforderung dieses Rufes, die 
nicht verringert werden soll, doch gerade vom Wissen um das Vikariat 
her eine heilige Sorglosigkeit, die uns gestattet, unseren Dienst in heiterer 
Freude, unverkrampft und angstlos zu tun. Gerade wenn wir anfangen, 
uns sorgend zu zerquälen ob der Last der Verantwortung, müssen wir ler- 
nen, uns etwas weniger wichtig zu nehmen und zu wissen, daß am Ende 
nicht wir das Heil der Welt wirken, sondern er und daß er will, daß wir 
angstlos und froh unseren Weg gehen. Er will, daß wir ohne umzuschauen 
und ohne zu rechnen, fraglos in Demut unsere Schwachheit und das, was 



Josef Ratzinger 350 

wir vermögen, zur Verfügung stellen, im übrigen aber der anderen und 
unsere eigene Unzulänglichkeit gläubig und hoffend ihm überlassen, dem 
wirklichen Hohenpriester, der allein uns immer wieder schenken kann, 
rechten priesterlichen Dienst zu tun. 

II. Aussagen des Konzils7 

Anstelle einer dogmatischen Synthese sollen nun noch einige Streiflichter 
auf das Konzilsdekret über Dienst und Leben der Priester versucht wer- 
den, nicht nur der formalen Autorität dieses Textes wegen, sondern vor 
allem deshalb, weil diese jüngste und seit langem bedeutendste Äuße- 
rung des kirchlichen Lehramts zu unserem Thema jeder Systematisierung 
den Weg weist, indem sie zurückführt auf die Grundgegebenheiten bibli- 
schen Denkens, sie in Einheit mit den tragenden Konstanten biblischer 
und späterer Überlieferung verstehen lehrt und zugleich den gegenwärti- 
gen Anspruch von beidem erkennbar macht. Die grundlegende biblische 
Orientierung unseres Textes wird es unvermeidlich machen, daß sich ge- 
legentlich Überschneidungen mit dem ersten Abschnitt dieses Versuchs er- 
geben. Vielleicht hat aber auch eine solche Konvergenz von zwei Seiten her 
nicht nur Nachteile, sondern dient einem deutlicheren Hervortreten des 
Eigentlichen und Entscheidenden. 

Das Dekret ist in drei Kapiteln aufgebaut: Das Priestertum und die 
Sendung der Kirche - Der priesterliche Dienst - Das Leben der Priester. 
Der Nachdruck des Ganzen liegt eindeutig auf dem zweiten Kapitel, also 
auf der Frage nach dem wahren Wesen des Presbyteramtes. Das erste 
Kapitel versucht lediglich, unser Thema ins Ganze der Christologie und 
Theologie überhaupt einzuordnen. Seine Grundaussage liegt in der Fest- 
stellung, daß dieses Amt seinen Ursprung im Ostergeheimnis hat und in 
Einheit mit allen christlichen Realitäten aus der österlichen Mitte zu ver- 
stehen ist. Von diesen Wurzeln im Ostergeheimnis von Kreuz und Auf- 
erstehung her ist es aber zugleich auch eschatologisch bestimmt, d. h. es 
steht in einer inneren Bewegung, ja, ist selbst Teil der Dynamik dieser 
Bewegung, die - wie hier mit Augustinus gesagt wird - zur Vollgestalt 
der •civitas redempta" hinführen will, in der die ganze Menschheit Leib 
Christi sein wird8. Dieses Einssein mit Christus bedeutet Teilhabe am 

7 Selbstverständlich soll hier kein Kommentar zum Konzilsdekret über die Priester ver- 
sucht werden, sondern der ganzen Anlage des Vortrags entsprechend nur einige Punkte 
zur Überlegung herausgegriffen werden. 
8 c 1, 2, vierter Absatz: Eorum (= presbyterorum) enim ministratio ... eo tendit ut •tota 
ipsa redempta civitas, hoc est congregatio societasque sanctorum, universale sacrificium 
offeratur Deo per Sacerdotem Magnum, qui etiam se ipsum obtulit in Passione pro nobis, 
ut tanti Capitis corpus essemus". Der angeführte Augustinustext stammt aus De civ. Dei 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 361 

himmlischen Leben; die endgültige Menschheit wird so der beständige Akt 
der anbetenden Selbstüberschreitung auf den Vater hin sein. Das will 
sagen, daß das Tun des Priesters darauf hin tendiert, daß wirklich der 
Kosmos Liturgie wird und daß das, was jetzt im Zeichen geschieht, dann 
die alles umgreifende Wirklichkeit werde. Das dritte Kapitel versucht, 
die spirituellen Konsequenzen zu ziehen, die sich aus dem dogmatischen 
Ansatz des zweiten ergeben. Es stellt so einfach eine Anwendung und 
Ausweitung des zweiten Kapitels dar. 

1. Lehramt und Priesteramt 

Innerhalb des zweiten Kapitels, dem unser Hauptaugenmerk gelten soll, 
liegt wiederum der Nachdruck auf Abschnitt I (Die priesterlichen Ämter), 
d. h. auf den Artikeln 4 bis 6, in denen die eigentliche Definition des prie- 
sterlichen Dienstes gegeben wird. Der Text folgt dabei der traditionellen 
Schematik der drei Ämter Christi: Lehramt, Priesteramt, Hirtenamt, um 
aber doch mit den Mitteln des überkommenen Schemas das Eigentliche 
neu ans Licht zu bringen. Dabei ist schon wichtig, daß eine christologische 
Schematik angewandt wird, um den Sinn des Presbyteramtes faßbar zu 
machen. Damit ist implizit eine christologische Sicht des neutestament- 
lichen Amtes hingestellt. Die Durchführung des Themas löst im übrigen 
das bloße Schema weitgehend auf, jedenfalls tritt die Einheit des Dien- 
stes, um den es jedesmal geht, so stark in Erscheinung, daß die klassische 
Dreiheit der Ämter demgegenüber ganz an Bedeutung verliert. Vor allem 
die Schilderung von Lehramt und Priesteramt greift so vollständig inein- 
ander, daß es schwer ist, einen Unterschied der Thematik zu entdecken. 

a) Das Ineinander von Wort und Sakrament 

Damit stehen wir bereits vor einer wichtigen Grundentscheidung des 
Textes: Lehramt und Priesteramt, Dienst am Wort und Dienst am Sakra- 
ment gehen für ihn ineinander über. Man darf sogar behaupten, daß die 
innere Einheit von Wort und Sakrament von unserem Text her als das 
eigentlich Auszeichnende des christlichen Kultes erscheint, als das, was für 
katholische Theologie das Zentrum einer Theologie des Gottesdienstes 
sein müßte. Denn im Gegensatz zu der magischen Verrichtung und im 
Gegensatz zum naturalen Ritus ist für den christlichen Gottesdienst, der 
die Dinge der Natur zum Ausdruck einer aus der Natur nicht abzuleiten- 
den Geschichte Gottes mit den Menschen macht, von Anfang an, schon im 
AT, die Auslegung des Ritus durch das Wort beziehungsweise die Einheit 

10, 6 PL 41, 284. Zu der damit berührten Kultidee des heiligen Augustinus vgl. J. Rat- 
zinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, München 1954, 188-218. 



Josef Ratzinger 362 

von Zeichen und Katechese wesentlich9. Christlicher (und vorher schon alt- 
testamentlicher) Gottesdienst ist wesentlich bestimmt durch sein Stehen in 
einer Geschichte zwischen Gott und Mensch; er ist darum immer Gedächt- 
nis des Geschehenen, das sich seinerseits notwendig zur Hoffnung auf das 
Kommende ausweitet10. Daher genügt ihm nie das bloße Ding, die Natur, 
die Gabe; er bedarf des Wortes, von dem das Ding ausgelegt und in die 
Geschichte einbezogen wird. Augustins bekannte Definition des Sakra- 
ments ist von hier aus zu verstehen: •Accedit verbum ad elementum et fit 
sacramentum": Nur •Wort" und •Element" zusammen ergeben das Sa- 
krament; ein wortloses Sakrament gibt es nicht. Die Scholastik hat, ihrem 
Systematisierungsdrang gemäß, bekanntlich das Verhältnis von Wort und 
Element demjenigen von Form und Materie gleichgesetzt. Darin kommt 
richtig zum Ausdruck, daß das Wort die Gebärde beseelt, zur Vollzugs- 
form von christlichem Gottesdienst gestaltet. Umgekehrt wird das Wort 
im Element •inkarniert"; der Materie-Form-Gedanke stellt so die Ver- 
bindung der sakramentalen Struktur mit der Grundweise menschlichen 
Seins als Geist in Leib her. Im Christlichen erhalten diese vom Alten 
Testament her vorgegebenen Grundsachverhalte ihre Zuspitzung dadurch, 
daß sich jetzt der ganze Gottesdienst um Jesus Christus konzentriert, der 
das inkarnierte Wort des Vaters ist; er selbst ist gleichsam der eschatolo- 
gische Posaunenruf Gottes, der die Menschen zusammenruft, aber nicht 
als Posaune des Gerichts, sondern als Heilsruf des Evangeliums. 

Aber kehren wir zu unserem Text zurück! Die Richtung, in die er wei- 
sen will, wird sofort im ersten Satz deutlich ausgesprochen: •Das Volk 
Gottes wird an erster Stelle geeint durch das Wort des lebendigen Got- 
tes" (Art. 4). Die exxXT]a(,a (Kirche = die Zusammengerufene) kommt erst 
durch das xaXelv (rufen) zustande, durch den die Geschichte hindurch wei- 
tergehenden Ruf des Logos. Sie ist die Schar derer, die um diesen Ruf, die 
um den Logos incarnatus versammelt sind. Von dieser Sicht aus werden 
die Begriffe •evangelizatio" und •evangelizare" zu den eigentlichen Leit- 
worten unseres Textes. Wir können also feststellen: Die Idee der Evange- 
lisierung ist der Konstruktionspunkt, von dem aus das Konzilsdekret das 
Priesteramt entwirft und versteht. Dieses Amt ist demnach die Fortdauer 
jenes Evangelisierungsdienstes, der den Kern der Botschaft Jesu bildet: 
•Das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen, kehrt um und glaubt der 
frohen Botschaft" (Mk 1,15). Die Bedeutung dieses Ausgangspunktes ist 
schwer zu überschätzen. Denn mit der Bestimmung des Amtes vom Evan- 

9 Vgl. dazu die lehrreichen Ausführungen bei Th. Maertens, Heidnisch-jüdische Wurzeln 
der christlichen Feste, Mainz 1965, bes. 78 f. 
10 Zum christlichen Begriff des Gedächtnisses ist vor allem heranzuziehen J. Jeremias, Die 
Abendmahlsworte Jesu, Göttingen I9603, 229-246; vgl. auch M. Thurian, Eucharistie, 
Mainz und Stuttgart 1963. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 363 

gelium her ist ein Grundverständnis des Christlichen überhaupt gegeben: 
Es ist, wenn man so sagen darf, nicht Thora, nicht gesetzliche Form eines 
Lebens und einer Gesellschaft, auch nicht Kultverein, sondern eben Glaube 
auf Evangelium hin. Es hat seinen Ansatzpunkt darin, das Vernehmen 
und das Annehmen einer auf uns zukommenden Botschaft vom Heil Gottes 
zu sein. 

Wenn aber demgemäß der Priester wesentlich Evangelist ist und wenn 
weiterhin die Grundkategorie, von der her sein Dienst zu verstehen ist, 
Sendung heißt, wenn er wesentlich •Missionar" der frohen Botschaft ist, 
dann hat das auch entscheidende Folgen für die Gestalt der priesterlichen 
Existenz und für das Leitbild einer Erziehung auf das Priesterliche hin. 
Der Priester muß dann nämlich ein Mensch sein, der sein Leben vom Wort 
her lebt, der durchtränkt ist von ihm, der in ihm aus- und eingeht. Er muß 
dann auch ganz praktisch den Konstruktionspunkt seiner Existenz in 
jenem Wort finden. Drastisch ausgedrückt: Nicht Kulthandwerker, son- 
dern Wortbedenker hat der Priester zu sein. Allerdings nicht Wortbeden- 
ker in einem bloß akademischen Sinne (wiewohl auf der Höhe des Be- 
wußtseins seiner Zeit), sondern so, daß er das Wort mehr und mehr als 
Wort Gottes zu vernehmen lernt, daß es ihm wirklich zum •Colloquium", 
zum Angesprochenwerden von ihm und zum Selbst-sprechen-Dürfen mit 
ihm wird, zu dem brennenden Dornbusch, aus dem die Stimme ergeht, die 
auch ihn und gerade ihn fordert. Von einem solchen Umgang mit dem 
Wort her sollte sich zutiefst sein Beten nähren. Dieses soll ja nicht irgend- 
wo neben seinen •Amtsgeschäften" als ein besonderer Bezirk existieren, 
der einem eben auch noch aufgeladen ist. Ein solches In-Sein im Wort be- 
findet sich vielmehr gleichsam aus sich heraus an der Schwelle zum Beten. 
Umgekehrt kann das Beten, wenn es so geschieht, gar nicht in einer 
adogmatischen, sentimentalen Sphäre verweilen. Hören auf das Wort und 
Sprechen mit dem Wort - mit dem, der das •Wort" ist • müssen sich 
gegenseitig durchdringen. Nur so kann der Priester jene zentrale Aufgabe 
wahrnehmen, die ihm Artikel 5 auflädt: den anderen Führer zum Gebet 
zu werden11. 

b) Der Anspruch des Wortes 

Bevor wir zum großen Duktus unseres Textes, zu seiner Auslegung der 
kirchlichen Gestalt des Wortes zurückkehren, möchte ich noch auf zwei 
Formulierungen hinweisen, die eher nebenbei gebraucht werden, aber ge- 
rade so den Grundansatz konkreter und in seiner Bedeutung klarer faß- 
bar werden lassen. 

11 c 2, I 5, dritter Absatz: ... eos (= fideles) ad spiritum orationis semper perfectiorem 
adducunt... 



Josef Ratzinger 364 

Die erste Bemerkung sagt, daß es bei all den vielfältigen Formen der 
Verkündigung immer Aufgabe der Priester bleibe, •nicht ihre eigene 
Weisheit vorzubringen, sondern Gottes Wort.. ."12. Wir stoßen so erneut 
auf die Selbstlosigkeit, die dem •Vikar", dem Gesandten, eignen muß. Es 
geht um die immer weitergehende Ausscheidung des Ich aus unserem 
Wort, die ja nicht nur irgendeine Bemühung für die Predigt ist, sondern 
- wenn sie ernst genommen wird - den ganzen Menschen in Zucht nimmt 
und ihn reinigend in die wahre Selbstlosigkeit hinein befreit. So zeigt sich 
aber, wie Innerlichkeit und Dienst - die scheinbaren Gegenpole - inein- 
andergreifen. Denn gerade das Sich-in-Dienst-nehmen-Lassen für die 
Verkündigung nimmt uns selbst in den Dienst und bedeutet, daß wir ler- 
nen müssen, von uns selber wegzugehen und jene Freiheit vom Ich zu fin- 
den, die die Verkündigung des Wortes eines anderen von uns verlangt. 
Zu dieser Freiheit gehört es auch, sich nicht zu scheuen, auch das zu ver- 
künden, was uns selbst zum Gericht ist. Natürlich ist die Forderung rich- 
tig, daß der Verkündiger hinter dem stehen muß, was er sagt und mit aller 
Kraft versuchen muß, es selbst zu erfüllen. Aber es ist falsch, wenn man 
daraus ableitet, er dürfe nur sagen, was er selber tut. Das würde bedeu- 
ten, daß die Botschaft fortwährend verkürzt und verfälscht würde, weil 
wir immer unendlich hinter dem Wort zurückbleiben. Wir haben die 
ganze Botschaft auszurichten - auch da, wo sie sich gegen uns kehrt, wo das 
Schwert des Gotteswortes sich in seiner notwendigen Zweischneidigkeit 
enthüllt. Selbstlosigkeit der Verkündigung heißt so, daß wir die Predigt 
auch uns selbst halten und uns von ihr schneiden lassen. Sie verlangt fer- 
nerhin, daß wir auch gegen den Zwang des Zeitgeistes das Wort als Nöti- 
gung zur christlichen Weise des Nonkonformismus gegenüber dieser Welt 
wagen - ebenso wie gegen einen selbstzufriedenen Traditionalismus. 

Das •non sapientiam suam" unseres Textes kann aber darüber hinaus 
noch auf einen weiteren sehr ernsten Fragebereich verweisen: auf das 
Problem des kirchlichen Gehorsams und des Gehorsams der Kirche. Einer- 
seits macht es darauf aufmerksam, daß der Priester nicht seine eigene 
Tendenz, seine Privatexegese und -frömmigkeit vorzubringen hat, son- 
dern dem Worte Gottes in der Kirche dient, also auch zunächst ihr gegen- 
über die Selbstlosigkeit des Boten zu beachten hat. Auf der anderen Seite 
gilt aber eben dieser Auftrag der Selbstlosigkeit auf allen Stufen der Ver- 
kündigung, auch für das bischöfliche und für das päpstliche Lehramt. Auch 
dieses ist in den Gehorsam des Boten hineingebunden, •nicht eigene Weis- 
heit, sondern Gottes Wort" zu sagen. Der Gehorsam der Kirche (des Lehr- 
amtes) ist die Voraussetzung des kirchlichen Gehorsams (der einzelnen 

12 c 2,1 4, gegen Ende des ersten Absatzes. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 365 

Verkünder). Eins kann nur im anderen bestehen, und wo eins verletzt ist, 
kommt das Ganze in Gefahr. 

Die zweite Bemerkung, auf die ich hinweisen möchte, lautet: Man darf 
•Gottes Wort nicht nur allgemein und abstrakt darlegen, sondern muß die 
ewige Wahrheit des Evangeliums auf die konkreten Lebensverhältnisse 
anwenden"13. Dieser Satz stellt der Sache nach nichts anderes als eine Um- 
schreibung des Wortes •Aggiornamento" dar, das Papst Johannes dem 
Konzil mit auf den Weg gegeben hatte. Dahinter aber taucht, wie mir 
scheint, das kierkegaardsche Problem der Gleichzeitigkeit auf, die Frage, 
wie wir Menschen von heute •gleichzeitig" werden können mit Jesus Chri- 
stus und der Botschaft, die er damals, in seiner Zeit, verkündigte. Noch- 
mal auf eine andere Weise wird man mit dem Problem konfrontiert, 
wenn man sich an die Aussage moderner Psychologen erinnert, daß es in 
jedem Jahrhundert Menschen auf allen Bewußtseinsstufen gibt, daß nur 
ganz wenige auf der Ebene des 20. Jahrhunderts, andere - nicht wenige - 
etwa auf der des 13. Jahrhunderts und viele auch noch auf der Stufe der 
Primitiven leben. Für den Nichtchristen von heute ist es dabei ziemlich 
klar, daß er die kirchlichen Christen nicht auf der Bewußtseinsstufe des 
20., sondern auf der des 13. Jahrhunderts sucht. In einer solchen Auffas- 
sung, so fragwürdig und kurzsichtig sie auch ist, steckt immerhin die Frage, 
ob es uns gelungen ist, dem Wort gleichzeitig zu werden und so das Wort 
unserer Zeit gleichzeitig werden zu lassen. Wiederum wird so der un- 
geheure Anspruch sichtbar, der sich hinter dem Wörtchen •Aggiornamen- 
to" verbirgt. Die Aufgabe, das Wort Gottes unserer Zeit gleichzeitig zu 
machen, es zu •aggiornieren", kann nur gelingen, wenn wir, die Verkün- 
diger, vorher unsererseits diesem Wort gleichzeitig geworden sind14. Denn 
der Transformationspunkt der Vergleichzeitigung, in dem die Transfor- 
mierung des Damals ins Heute geschieht, kann nur die Existenz des Ver- 
kündigers sein. Er öffnet dem Wort von damals sein Heute und entdeckt 
es in seiner Heutigkeit, insofern es in ihm selbst zu einem heutigen wird. 
So geht von unserem Text die Forderung aus, daß der Mensch, der das 
Wort sagen will, vorher sich dem Wort assimiliert haben muß: Nur so 
kann es assimilierbar werden für die anderen. Verlangt ist also ein dop- 
pelter ÜbersetzungsVorgang: Wir müssen uns dorthin, zum Wort, über- 

13 Ebd. Schluß des ersten Absatzes. 
14 Daß man diesen mühsamen Vorgang heute nicht selten überspringen will und dann nur 
noch sich selbst und die eigene Zeit zum Maßstab erhebt, ist das eigentliche Dilemma der 
nachkonziliaren Situation der Kirche: Hier wird der sonst so schwer faßbare genaue 
Unterschied zwischen •Aggiornamento" und •Modernismus" sichtbar. Ober den wesent- 
lich spirituellen Charakter des Aggiornamento-Begriffs beim Konzilspapst siehe F. M. 
Willam, Vom jungen Angelo Roncalli 1903-1907 zum Papst Johannes XXIII. 1958-1963, 
Innsbruck 1967; dazu meine Bemerkungen in ThQu 148 (1968), 236-241. 



Josef Ratzinger 366 

setzen lassen, um das Dortige zu uns über-setzen zu können. Nur im Men- 
schen kann das Wort heutig und damit auch zur Krise des Heute werden. 

c) Eucharistiefeier als Verkündigung 

Kehren wir nach diesen Zwischenerwägungen zum eigentlichen Leit- 
gedanken unseres Textes zurück! Er beschreibt zunächst die verschiedenen 
Formen der Wortverkündigung und dann die Sakramentenspendung als 
Weisen, in denen sich der Evangelisierungsauftrag vollzieht, um schließ- 
lich in der Eucharistiefeier zu münden: Sie ist ja die bevollmächtigte Ver- 
kündigung des österlichen Geheimnisses von Tod und Auferstehung, 
durch welche die Kirche in die Gegenwart jenes Geheimnisses geführt, 
ihm wahrhaft über all unser Vermögen hinaus gleichzeitig gemacht wird. 
Nach dem Dekret, das hier ganz auf der Linie des Neuen Testamentes 
denkt, ist die Eucharistiefeier deshalb das Zentrum des priesterlichen 
Dienstes, weil sie das Zentrum der Evangelisierung, Realvollzug des 
Evangeliums ist. Die österliche Verwandlung der Dinge und des Men- 
schen durch das gekreuzigte und auferstandene Wort hat hier ihre Mitte; 
von der Realpräsenz des Herrn in den eucharistischen Gaben her soll 
seine Realpräsenz in den Menschen aufgebaut werden, sollen sie selbst 
•Leib Christi", Gestus der Verherrlichung, Opfer sein. So wird die Eucha- 
ristie in Anlehnung an die Liturgiekonstitution als •Quell und Gipfel des 
ganzen Evangeliumsdienstes" bezeichnet15. Von jener zentralen Verkün- 
digung her, wie sie im eucharistischen Hochgebet vorliegt, empfängt alles 
übrige Verkündigen sein Maß. Bedeutsam ist auch die Definition der 
Eucharistie, die von diesem Ansatz her möglich wird: Die eucharistische 
Versammlung (•synaxis"), der der Priester vorsteht, ist der Mittelpunkt 
der Gemeinschaft (•Congregatio" = Versammlung = Kirche!) der Gläu- 
bigen18. 

15 c 2, I 5, zweiter Absatz. In der Liturgiekonstitution c 1, I 10 heißt es: Attamen Litur- 
gia est culmen ad quod actio Ecclesiae tendit et simul fons unde omnis eius virtus emanat. 
Dieser Satz war in den Konzilsverhandlungen und -abstimmungen auf erheblichen Wider- 
stand gestoßen: Man sah darin nicht ganz ohne Grund eine allzu liturgizistische Konzep- 
tion der Kirche und ihres Auftrags ausgedrückt, in der der dienende Charakter der Litur- 
gie, die nicht selber das Ziel sein kann, nicht genügend ausgedrückt werde; vgl. den 
Kommentar zur Liturgiekonstitution von J. A. Jungmann, in: LThK-Ergänzungsband I 
(= Das Zweite Vatikanische Konzil I, Freiburg 1966), 24 ff. Im Text unseres Dekretes ist 
diese Unzulänglichkeit der Liturgiekonstitution richtiggestellt, insofern nun nicht mehr 
die Liturgie als Gipfel der ganzen actio Ecclesiae und als Quell ihrer ganzen Kraft hin- 
gestellt wird, sondern die Eucharistie als Gipfel und Quell der Evangeliumsverkündigung. 
Das ist eine sehr viel präzisere Feststellung, gegen die es kaum ernsthafte Einwände geben 
dürfte. 
16 c 2,1 5, Absatz 3. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 367 

d) Das Amt und die Einheit der Kirche 

Wir haben bisher noch ein Element unseres Textes übergangen, das in 
der Optik des Konzils - bei der Kirchenkonstitution deutlicher als in unse- 
rem Dekret - für die Beschreibung des Presbyteramtes eine zentrale Rolle 
spielt. Es handelt sich dabei um einen Punkt, dem im ökumenischen Ge- 
spräch wie im Selbstverständnis der Presbyter eine erhebliche und meist 
kritische Bedeutung zukommt: die Frage nach der episkopalen Ausrichtung 
des Presbyterates. In Artikel 5 wird darüber folgendermaßen gehandelt: 
•In jedem Vollzug der Sakramente . . . sind sie (die Presbyter) auf ver- 
schiedene Weise mit dem Bischof hierarchisch verbunden und machen ihn 
(den Bischof) so in den einzelnen Gemeinschaften der Gläubigen gewisser- 
maßen gegenwärtig." Zum Presbyteramt gehört demnach sein Verweis 
auf das Bischofsamt, so daß bei jedem Sakramentenvollzug eine hierarchi- 
sche, d. h. eine gestufte Verbindung mit dem Bischof besteht. Der Presby- 
ter verweist derart über sich selbst hinaus, daß er durch sein Handeln den 
Bischof präsent macht. Gegenüber dem neuen Element, das damit im Bild 
des Priesters auftaucht, erheben sich - zunächst jedenfalls - schwerwie- 
gende Bedenken. Auch wenn man eine •hierarchische Verbindung" mit 
dem Bischof durchaus zugibt, erscheint schon die erste Satzhälfte reichlich 
problematisch. Der Durchschnittspriester wird sich dabei doch wohl fragen, 
wieso er es eigentlich mit dem Bischof zu tun habe, wenn er tauft, Kran- 
kensalbung spendet oder die Eucharistie feiert. Noch unvollziehbarer aber 
wird es ihm sein, wenn gesagt wird, in solchem Tun mache er den Bischof 
•irgendwie" (quodammodo) gegenwärtig. Was soll das eigentlich, wird 
er sich fragen. Soll der Priester denn eigentlich den Bischof präsent 
machen oder nicht viel eher Christus, dessen Rolle der Priester in der 
Sakramentenspendung so gut wie der Bischof übernehmen darf? Ist man 
hier nicht einer reichlich seltsamen Romantik verfallen? Es ist nicht die 
Aufgabe dieses Versuchs, das ganze Bündel von Problemen aufzuschnü- 
ren, auf das wir damit gestoßen sind. Ich möchte nur eine Bemerkung ver- 
suchen, von der ich glaube, daß sie unmittelbar zum Kern unserer Frage- 
stellung gehört. 

Zunächst scheint mir unbestreitbar, daß die Sprache, in der hier vom 
Bischof geredet wird, problematisch ist und daß der Gedankengang, wie 
er sich hier anbietet, nicht der Einseitigkeit enträt. Wenn man aber das 
entschieden gesagt hat, darf man auch nicht übergehen, daß der Text in 
einem zentralen Punkt recht hat. Er drückt einen Tatbestand aus, der so 
notwendig zur Definition des Presbyteramtes gehört, daß man es nicht 
zulänglich beschrieben hätte, wenn man dieses Element ausließe. Der Sinn 
des vorhin zitierten Satzes liegt darin, daß er die Autarkie der vom Pres- 
byter geleiteten Ortskirche, der sogenannten Pfarrei, aufsprengt; er soll 



Josef Ratzinger 368 

deutlich machen, daß die •Gemeinde" Kirche nur dadurch bleiben kann, 
daß sie nicht autark ist, sondern sich einfügt ins Ganze und jene Selbst- 
losigkeit auf sich nimmt, die ein solches Sich-Einfügen verlangt. Das be- 
deutet, daß dem Presbyteramt mit dem Dienst der Leitung (•vorstehen" 
= praeesse, sagt der Text), der ihm zunächst eignet, gleichzeitig die Un- 
selbständigkeit, die Zuordnung zur größeren Einheit der Episkopalkirche 
wesentlich ist. Beides gehört zur Definition des Presbyters, es folgt aus 
der Struktur der Kirche und ihrer Form der Einheit-in-Vielfalt. Damit 
wird hier - was in der nachkonziliaren Diskussion fast immer übersehen 
wird - der fordernde Aspekt der Kollegialität deutlich. Sie ist, wie dieser 
Text zeigt, keineswegs einfach das Gegenprinzip zum Gehorsam, sondern 
im Gegenteil zugleich dessen Begründung. Weil es keine für sich stehende 
Einzelkirche gibt, sondern jede Einzelkirche Kirche nur ist, indem sie im 
Ganzen, im Kollegium steht, darum kann keiner sein eigener Herr sein, 
sondern muß sich dem Ganzen öffnen und sich ihm ein- und unterordnen. 
Allerdings ergibt sich auch eine Aussage in entgegengesetzter Richtung. 
Wir hatten bis jetzt im Hinblick auf den Presbyter gesagt, daß kirchliches 
praeesse (Vorstehen) nicht ohne subesse (Ein- und Unterordnung) sein 
kann. Damit wird nicht nur der theologische Grund des kirchlichen Ge- 
horsams sichtbar, sondern auch seine innere Voraussetzung, die in der Brü- 
derlichkeit des Befehlenden liegt: Sein Befehlen muß ein Vereinigen sein, 
denn die Einheit in der Vielheit zu schaffen, ist der Grund, um dessent- 
willen es besteht17. 

Von diesen Zusammenhängen her wird man den in unserem Text be- 
haupteten bischöflichen Charakter der Eucharistie, der sich analog auf die 
übrigen Sakramente ausdehnen läßt, durchaus als sinnvoll begreifen kön- 
nen. Daß im Kanon der Messe der Name des Ortsbischofs, der Name des 
Papstes, dem die Vereinigung der Bischofskirchen aufgetragen ist, und 
schließlich der Hinweis auf alle rechtgläubigen Angehörigen der Kult- 
gemeinschaft stehen, ist weit mehr als eine Floskel oder als ein Eindringen 
hierarchischer Machtanmaßung, von der das Gebet überfremdet wäre. Der 
Name der größeren kirchlichen Einheit gehört in den Kanon hinein; er 
ist Ausdruck für die wesentliche Einheit der Eucharistie als der Grund- 
form kirchlicher Einheit überhaupt. Die Eucharistie ist entweder eine oder 
sie ist nicht. In diesem Sinn ist ihr Stehen in der •communio cum ordine 
episcoporum", wie es hier heißt, für sie in der Tat konstitutiv. So wird 
man sagen können, daß die Zuordnung von Presbyterat und Episkopat im 
Grunde einfach der sakramentale Ausdruck ist für die notwendige Einheit 
der kirchlichen Dienste in der Vielheit der einen Kirche. 

17 Vgl. die Ausführungen von c 1, II 7. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlidien Dienstes 369 

2. Das Hirtenamt 

Nach dieser Analyse der Artikel 4 und 5 (Lehramt und sacerdotales Amt), 
in die auch schon die wichtigsten Inhalte von Artikel 7 (Verhältnis Presby- 
terat • Episkopat) einbezogen wurden, müssen wir uns nun Artikel 6 zu- 
wenden, der vom Hirtenamt handelt. Auch hier bleibt die Zuordnung 
zum Dienst des Evangeliums bestimmend. Ein alter Streit innerhalb der 
katholischen Theologie erscheint so in einem neuen Licht. In Kirchenrecht 
und Dogmatik gibt es eine Diskussion darüber, ob der Wortdienst primär 
dem Hirtenamt oder dem Priesteramt zuzuordnen sei. Er erscheint irgend- 
wie überzählig, da und dort nicht so recht zu passen. Vom Konzilstext her 
wird man als die Lösung bezeichnen müssen, daß das in seiner ganzen 
Tiefe verstandene Wort das Umfassende und Gründende ist, das die bei- 
den anderen als die zwei Artikulierungsweisen seines Vollzuges aus sich 
entläßt und sie zugleich ständig in sich umgreift. Das hat weitreichende 
Folgen, mehr als man auf den ersten Blick denken mag. Denn der Idee 
des Hirtenamtes ist in der kirchlichen Überlieferung der Begriff der pote- 
stas, der •Vollmacht", der •Amtsgewalt" zugeordnet. Von dem neuen 
Zusammenhang her ergibt sich von selbst, daß dieser Begriff sich auf fra- 
ternitas-caritas-humanitas hin öffnet und damit wieder in seinem wahren 
christlichen Kontext erscheint18. Damit ist man endlich wieder beim Hir- 
tenbild der Väter angelangt; der wahre Hirt der Menschen ist der Logos, 
der das verlorene Schaf, die Menschheit, in der Menschwerdung auf die 
Schultern nimmt und darin ihm wahrhaft Hirte wird .. .19. 

Auf zwei Einzelformulierungen möchte ich noch eigens hinweisen. Die 
eine lautet: •Noch so schöne Zeremonien .. . nützen wenig, wenn sie nicht 
auf die Erziehung der Menschen . . . hingeordnet sind." Jede kultische 
Selbstgenügsamkeit, jeder liturgische Formalismus wird abgewiesen; das 
Ziel ist der Mensch. Wichtiger ist der zweite Satz: •Obwohl die Priester 
allen verpflichtet sind, so sollen sie sich doch vor allem der Armen und 
Geringen annehmen. Denn der Herr selbst war ihnen verbunden, und ihre 
Evangelisation ist zum Zeichen messianischen Wirkens gesetzt." Der Ur- 
begriff von Evangelium ist auf die Armen bezogen: Wenn man an die 
nazarethanische Predigt Jesu im Lukasevangelium und an ihre prophe- 
tische Vorgeschichte denkt, wird deutlich, daß Evangelium zunächst frohe 
Botschaft an die Verlassenen und Armen ist20. Das verbindet sich hier mit 

18 c 2, I 6, Absatz 1: ... Presbyteri, nomine Episcopi, familiam Dei, ut fraternitatem in 
unum animatam, colligunt... Etwas später: Presbyteri cum omnibus eximia humanitate 
ad exemplar Domini conversari debent. Im zweiten Absatz ist dann von der nova lex 
caritatis als der Grundverfassung des christlichen Zueinander die Rede. 
18 Vgl. F. Malmberg, Ein Leib - ein Geist, Freiburg 1960, 236 ff.; Th. K. Kempf, Christus 
der Hirt. Ursprung und Deutung einer altchristlichen Symbolgestalt, Rom 1942. 
20 Vgl. dazu Th. Maertens, a. a. 0. (siehe Anm. 9), 150-159. 



Josef Ratzinger 370 

dem Motiv des Hirten, der den Verlorenen nachgeht und die frohe Bot- 
schaft den Vergessenen bringt. Der Priester ließe sich von hier aus gerade- 
zu definieren als der Mensch, der für jene da ist, für die sonst niemand da 
ist. Bonhoeffers Idee von Christus als •dem Menschen für die anderen" 
wird hier fast unheimlich konkret und nah. Dabei muß freilich auch be- 
dacht werden, daß es vielerlei Formen der Armut gibt - auch die Armut 
an Wort, die Armut an Evangelium ist Armut, die nach dem Evangelisten 
ruft; der missionarische Gedanke im engeren Sinne wird denn auch kon- 
sequent von unserem Text angeschlossen. 

Wenn wir ehrlich sind, müssen wir sagen, daß die Routine des inner- 
kirchlichen Betriebs diese ursprüngliche Evangelisierungsaufgabe nicht 
selten vollkommen erdrückt; immer wieder sind wir mit diesem Betrieb 
so sehr beschäftigt, daß keine Möglichkeit mehr erscheint, über ihn hinaus- 
zugreifen. Das wird vielleicht auch gar nicht ganz zu ändern sein. Aber 
vom Wesenssinn des priesterlichen Amtes her müßte immer wieder mit 
allen Mitteln versucht werden, diese Routine zu dem Sekundären zu 
machen, das sie gegenüber dem Primären ist: das Wort für alle bereitzu- 
halten. 

3. Priester und Laie 

Damit ist das Kernstück des Textes, seine Definition des Priesteramtes, 
in großen Zügen wiedergegeben. Aus dem Folgenden möchte ich nur noch 
zwei Fragen herausgreifen, die das Bild in wichtigen Zügen ergänzen. Die 
erste betrifft das Verhältnis Presbyter-Laie; es wird im Artikel 9 weit- 
gehend in Parallele zu dem Verhältnis Bischof - Presbyter beschrieben. 
Der Text ist leicht verständlich und braucht hier nicht eigens analysiert zu 
werden. Statt dessen möchte ich eine kleine Überlegung versuchen zu dem 
schönen Augustinuswort, das die Kirchenkonstitution in ihrem Kapitel 
über die Laien anführt: •Wo mich erschreckt, was ich für euch bin, da 
tröstet mich, was ich mit euch bin. Für euch bin ich Bischof, mit euch bin ich 
Christ. Jenes bezeichnet das Amt, dieses die Gnade, jenes die Gefahr, 
dieses das Heil"21. Es geht Augustinus in diesem Text um weit mehr als 
um eine unverbindliche Bekundung der Bescheidenheit, aus der dogma- 
tisch nichts folgen würde; hier ist wirkliche Theologie des Amtes und der 
Einheit des Christseins in der Verschiedenheit der Aufträge im Spiel. Mir 
scheint - auch wenn man das nicht strikt wird beweisen können -, daß 
Augustinus hier zur Klärung des Problems einen Gedanken seiner Trini- 
tätstheologie anklingen läßt. Diese sagt bekanntlich, daß in Gott die drei 

21 Kirchenkonstitution c 4, 32 Schluß. Der Text stammt aus Augustinus Sermo 340, 1 (PL 
38, 1483). Über die textkritischen Probleme dieses Sermo, dem später eine Predigt des 
Caesarius von Arles eingefügt wurde, handelt kurz M. Jourjon in: Rondet - Morel - 
Jourjon - Lebreton, St. Augustin parmi nous, Paris 1954, 181. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 371 

Personen nur jeweils als Relation auf den anderen hin sind, während sie 
absolut, d. h. bloß in sich und für sich genommen, nicht Vater, Sohn oder 
Geist, sondern einfach Gott sind. Trinitarische •Person" sind sie je nur in 
der Wegwendung von sich auf den anderen hin, so daß Person- und Rela- 
tionsein identisch sind. •Vater wird er nicht in bezug auf sich, sondern in 
bezug auf den Sohn genannt; auf sich hin gesehen heißt er einfach Gott"22. 
Der hier gefundene Kunstgriff des Denkens, der Einheit und Unterschie- 
denheit in der Idee der Relation ineinanderschauen läßt, wird nun von 
Augustinus auf das Verständnis des geistlichen Amtes angewandt: •Für 
euch bin ich Bischof, mit euch bin ich Christ." Das ist - auf ganz ande- 
rer Ebene selbstverständlich - die gleiche Struktur des Denkens. Amt 
ist ein Relationsbegriff. Für sich gesehen und auf sich allein hin gesehen 
ist jeder Christ nur Christ und kann gar nichts Höheres sein. Es gibt die 
Einheit und Unteilbarkeit des einzigen christlichen Rufes. •Ad se" ist 
jeder nur Christ, und das ist seine Würde. •Pro vobis", d. h. in der Rela- 
tion auf die anderen hin, allerdings in einer unumstößlichen und den Be- 
troffenen in seinem ganzen Sein tangierenden Relation, wird man Träger 
des Amtes. Amt und Relation sind identisch, Amtsein und Relationsein 
fallen ineinander. Das Amt ist die Relation des •Für euch". Bischof (und 
entsprechend Presbyter) ist man immer •für euch" oder man ist es nicht. 
So wird mit Hilfe dieser an die Trinitätstheologie angelehnten Formel 
deutlich, wie die Identität des für alle einen Christseins (das •allgemeine 
Priestertum") und die Realität des besonderen Amtes zusammen bestehen; 
dies immerwährende Paradox, das auch im Streit der Konfessionen keine 
geringe Rolle spielt, fängt an, durchsichtig zu werden. Welchen Anspruch 
ein solches Verständnis des Amtes an seinen Träger stellt, braucht man 
gewiß nicht eigens zu betonen28. 

4. Aszese und Dienst 

Die zweite Bemerkung, die noch versucht werden soll, bezieht sich auf das 
dritte Kapitel des Dekretes. Das Problem des Lebens als Priester, um das 
es hier geht, wird vor allem als Spannung zwischen Innerlichkeit und 

22 In ps 68 s 1,5 PL 67, 845. 
23 In diesem Zusammenhang darf auf eine Bemerkung in Artikel 11 verwiesen werden, 
der über den Priesternachwuchs handelt und es als Ziel der Erziehung ansieht, die jungen 
Menschen zu befähigen, •großmütig" (generöse) dem Ruf des Herrn zu antworten, wenn 
er an sie ergeht. Auf dem Wort von der Großmut, Großherzigkeit dürfte ein besonderer 
Nachdruck liegen. Eine Werbung für den Priesterberuf, die an die Bequemlichkeit, an den 
Ehrgeiz oder an das Gewinnstreben appelliert, verkennt ihre Aufgabe. Was herausgefor- 
dert werden muß, sind Idealismus, Selbstlosigkeit, Großherzigkeit - nicht die kleinliche 
Verschließung in das Sicherheitsstreben der bürgerlichen Ordnung. Nicht die Vorsicht, die 
sich ans Einfachste hält, sondern der Wagemut, der das Mühsame sucht, ist die rechte 
Voraussetzung für das Ja zu diesem Be-ruf. 



Josef Ratzinger 372 

Dienst gesehen, eine Frage, der wir bereits mehrfach begegnet waren. Die 
Antwort des Textes könnte man auf die Formel bringen: Heiligkeit durch 
den Dienst, Dienst nicht neben der Heiligkeit, sondern als die Form prie- 
sterlicher Heiligkeit. Beides, das Wirken für den Menschen und die Inti- 
mität mit Gott, stehen nicht in einem konkurrierenden Nebeneinander, 
sondern das Dienen für die anderen ist die Weise des Sich-verbrauchen- 
Lassens für Gott und so des Ergriffenwerdens von ihm, des Seins bei ihm. 
Daß es sich in diesem Programm, das ausdrücklich das Pragma des prie- 
sterlichen Dienstes und die Innerlichkeit des Lebens von Gott her inein- 
andersetzt, nicht um die Freigabe in einen entinnerlichten und seelenlosen 
Pragmatismus handelt, ergibt sich eindeutig aus der Vorstellung, die der 
Text vom Dienst hat und die er zuvor im zweiten Kapitel bot. Dienst, so 
hatten wir dort gehört, ist wesentlich •Evangelisierung", Weitergabe des 
Wortes und des Sinnes, den es gibt - freilich auch der Liebe, die es meint. 
So kann dieses Diensttun gar keine Konkurrenz zum Vertrautwerden mit 
Gott sein. Ich kann ja nur evangelisieren, wenn ich selbst im Evangelium 
lebe. Umgekehrt: Wenn ich evangelisiere, spreche ich nicht nur zu den 
anderen, sondern immer auch zu mir selbst, lasse ich mich selbst vom 
Evangelium betreffen. Daran ändert auch selbstverständlich die Tatsache 
nichts, daß die höchste Form von Evangelisierung die sakramentale Pro- 
klamation von Tod und Auferstehung des Herrn ist. Denn der Vollzug 
der Sakramente ist nicht Abwickeln kultischer Aktionen, sondern fordert 
das •imitari quod tractant", das wirkliche Umgehen mit Gott; er bezieht 
unsere Innerlichkeit ein und steht nicht neben der Gottesbeziehung, son- 
dern formt sie konkret. Das gleiche gilt schließlich auch für das weite Feld 
der •Hirtengewalt". Der Text sagt dazu: •Als Leiter der Gemeinschaft 
pflegen sie (= sollen sie pflegen) eine Aszese, wie sie einem Seelenhirten 
entspricht.. ,"24. Man darf sich durch die altmodische Tonart dieses Satzes 
nicht verwirren lassen. In Wirklichkeit drückt er die durchaus moderne 
Einsicht aus, daß die Aszese eines •Rektors" nicht in irgendwelchen Spe- 
zialÜbungen besteht, die unverbunden neben seiner Aufgabe verbleiben, 
sondern eben in seinem Amt selbst. Indem er andere führt, wird er selbst 
geführt; daß er andere zu formen versuchen muß, formt ihn. 

Wenn die Bestimmung des Priesters als •Evangelist" und •Missionar", 
auf der unsere Aussagen beruhen, nach unseren früheren Überlegungen 
auf Sendung und Auftrag Christi selbst verweist, ist es nur konsequent, 
daß der Text auch diese spirituelle Anwendung christologisch zu ver- 
ankern sucht. Das einheitsstiftende Grundprinzip eines Lebens für das 
Evangelium, so sagt er, ist die Nachfolge Christi, •dessen Speise es war, 

24 c 3,1 13, letzter Absatz. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 373 

den Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hatte, um sein Werk zu voll- 
enden"25. Auf wie vielerlei Art der Evangeliumsdienst den Menschen ge- 
brauchen kann, wird gerade im Blick auf den irdischen Jesus sichtbar. Die 
Zeit seiner Wortverkündigung währte nicht lange. Dann kam das Ver- 
stummen des Kreuzes. Aber auch das Kreuz ist Dienst. Im Leiden gibt der 
Mensch mehr als im Tun, nicht nur seine Kraft, sondern auch seine Sub- 
stanz - sich selbst. Und so wuchs erst hier die eigentliche und endgültige 
Fruchtbarkeit (Joh 12,24!): Das Kreuz wurde das Evangelium. Gewiß - nur 
aus der Perspektive des Schreibtischs stellt sich das alles in schöner Har- 
monie dar. In Wirklichkeit ist das Kreuz das Zerrissenwerden des Men- 
schen. Und auch der Priester wird das Evangelium immer wieder als Zer- 
reißprobe seines Lebens erfahren. Aber nur indem der Mensch auseinan- 
dergerissen wird, kommt er zu seiner vollen Größe. Das Zerrissenwerden 
ist - wir dürfen uns nichts vormachen - furchtbar, aber es ist auch frucht- 
bar. Es öffnet den Spalt, der den Blick in das Unendliche freigibt. 

5. Die Unwiderruflichkeit des priesterlichen Amtes 

Zum Schluß möchte ich noch ein paar Bemerkungen zu einer Frage ver- 
suchen, die unser Text nicht berührt - der man aber zusehends häufiger 
begegnet. In ihr steht noch einmal das Ganze des priesterlichen Dienstes 
zur Debatte, und so mag diese abschließende Überlegung zugleich die Ge- 
legenheit bieten, zuletzt doch noch so etwas wie eine dogmatische Gesamt- 
aussage zu versuchen. Es handelt sich um das Problem der Endgültigkeit 
des priesterlichen Berufes; seine Kehrseite ist die Frage: Wird oder soll 
es in Zukunft •Priester auf Zeit" geben? Vom heutigen Bewußtsein und 
von der Situation her, in der wir als Menschen unseres Jahrhunderts ste- 
hen, ist die Endgültigkeit von Entscheidungen fragwürdig geworden. Un- 
ser ganzes modernes Lebensgefühl steht dem Gedanken des Endgültigen 
von Grund auf entgegen. Einige Beispiele mögen genügen: Die Evolu- 
tionstheorie hat die Stabilität der Dinge, von der wir vorher ausgingen, 
aufgelöst in sich überholende Entwicklungen und den Menschen selbst 
zum überholbaren Wesen, zum Wesen auf Widerruf gemacht, zu einer 
Etappe in der Geschichte des Werdens, die grundsätzlich revidiert werden 
kann und soll. Die Geschichtswissenschaft hat innerhalb des Menschlichen 
die Vorstellung des Bleibenden umgestoßen, den immerwährenden Wan- 
del alles Menschlichen aufgezeigt und scheinbar endgültige Einsichten, 
•veritates perennes" des Menschen als Ausdruck vergänglicher und ver- 
gangener geschichtlicher Situationen enthüllt. Die Psychologie erklärt das 
Menschenleben als einen Strom des Werdens und der sich ablösenden 

25 c 3, I 14, Absatz 1 Schluß. Der ganze Artikel 14 kreist um diese Thematik. 



Josef Ratzinger 374 

Entscheidungen. Die soziologische Situation führt dazu, den Menschen 
vom Endgültigen abzuhalten: Aus dem Beruf ist der Job geworden, und 
nicht mehr die endgültige Wahl erscheint wie einst als das Vorbildliche, 
sondern es zählt die Flexibilität, die sich den gewandelten Situationen 
anzupassen und sich mit ihnen zu wandeln weiß. So scheint auch die ehe- 
liche Treue in der neuen Grundsituation unseres Denkens und unserer 
Gesellschaft kaum noch vollziehbar. Man scheint eher vom Wechsel der 
Situationen ausgehen zu müssen, der es den Menschen verwehrt, sich für 
immer zu binden. Es ist nur konsequent, daß man demgemäß auch den 
•Priester auf Zeit" postuliert. Die Parole, die Kirche könne niemanden 
auf immer binden, sie müsse nicht nur die Religionsfreiheit nach außen 
respektieren, sondern auch die Freiheit der Entscheidungen nach innen 
und damit die Möglichkeit der Revision gefallener Entscheidungen hin- 
nehmen, wird immer deutlicher hörbar, sie ergibt sich aus der allgemei- 
nen Bewußtseinslage unseres Jahrhunderts. 

Man muß sich dabei klar sein, daß es sich hier nicht um irgendeine 
pragmatische Frage, um ein Experiment neben anderen handelt, sondern 
um etwas sehr Grundsätzliches. Hier steht die ganze Weise des Stehens 
zur Wirklichkeit überhaupt zur Debatte. Der christliche Glaube ist als 
Glaube an die Endgültigkeit der Entscheidung Gottes für den Menschen 
in Christus und als Glaube an die Endgültigkeit der menschlichen Da- 
seinsentscheidungen für die Ewigkeit Überzeugung davon, daß es im 
Werden das Endgültige gibt, daß der Mensch das Wesen auf Endgültiges 
hin ist. Der Glaube, daß durch Christus in der Geschichte das Endgültige 
von Gott her geschehen ist, schließt unabdingbar ein Welt- und Menschen- 
bild ein, zu dem konstitutiv die Überzeugung gehört, daß es inmitten des 
Werdenden das Endgültige gibt und daß der Mensch das Wesen ist, das 
zur endgültigen Entscheidung fähig und bestimmt ist und nur in ihr wahr- 
haft zu sich selber kommt. Nach der einhelligen Überzeugung der gesam- 
ten kirchlichen Überlieferung ist der menschliche Anspruch des Presbyter- 
amtes von der Art, daß es den Menschen unwiderruflich fordert und total 
betrifft, über seine ganze Existenz definitiv verfügt: Die Entscheidung, um 
die es hier geht, ist so, daß sie nur dann überhaupt gefällt ist, wenn defi- 
nitiv die ganze Existenz ins Spiel gebracht wird. Wie die Ehe die un- 
widerrufliche Entscheidung zu einem Menschen verlangt und ohne sie gar 
nicht zustande kommt, kann auch das Priesteramt nur als Verfügung über 
das ganze Leben ergriffen werden. Wo weniger gegeben wird, liegt etwas 
anderes - aber nicht dieses - vor. •Priester auf Zeit" gibt es von katho- 
lischer Theologie her so wenig wie •Ehe auf Probe". Beides kann man 
nur ganz oder gar nicht haben. 



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 375 

Der Verankerung dieser Einsicht in der Grundstruktur des Christus- 
glaubens müßte bei einer weiteren Reflexion noch die ekklesiologische 
Komponente hinzugefügt werden. Der •Priester auf Zeit" gehört einem 
anderen Kirchenbild als dem des katholischen Glaubens zu. Denn der 
Revidierbarkeit des Berufes entspricht die Revidierbarkeit und Überprüf- 
barkeit der Kirche mit ihrer etwaigen Ersetzung durch einen ganz neuen 
•Apparat", der aber auch wieder, wie der vergangene, nur •Apparat" 
wäre. Den Priester auf Widerruf akzeptieren heißt, die grundsätzliche 
Revidierbarkeit und die bloße organisatorische Äußerlichkeit jedes kirch- 
lichen Amtes annehmen, womit jedenfalls der Kirchenbegriff der gesam- 
ten Überlieferung - einschließlich des Neuen Testamentes26 - negiert ist. 
Das Amt, von dem dann noch die Rede ist, ist etwas von Grund auf ande- 
res als der Dienst des Presbyters, von dem Schrift und Überlieferung han- 
deln. Dieser Dienst fordert den Menschen ganz und endgültig in eine 
Entscheidung hinein, hinter die nicht mehr zurückgegangen werden kann27. 
Wenn man demgemäß von der Unrevidierbarkeit dieser Entscheidung im 
Gefolge der Unrevidierbarkeit der Christustat und der grundsätzlichen 
Unaufhebbarkeit seiner Kirche sprechen muß, so sagt man im Grunde nur 
mit anderen Worten dasselbe wieder, was die Tradition •character inde- 
lebilis" genannt hat. Sie hat in dieser uns vielleicht etwas zu objektivistisch 
erscheinenden Chiffre ihr Wissen um die Unwiderruflichkeit der großen 
Grundentscheidungen zwischen Gott und Mensch ausgedrückt, wie sie 
Christwerden in der Taufe und Priestertum besagen. 

Mit dem Blick auf die Weise des Anspruchs, die der Priesterberuf er- 
hebt, also von einer praktischen Frage her, die uns unsere Stunde stellt, 
ist nun ganz von selber seine sakramentale Form hervorgetreten. Die 
Frage nach dem Maß des Anspruches, der uns hier begegnet, hat uns auf 
den Begriff des character sacramentalis hingeführt und hat uns so in der 
Denkungsweise unserer Zeit vor die damit gemeinte Realität gebracht. 
Der Sinn der Rede von der Sakramentalität des priesterlichen Dienstes 
erschöpft sich allerdings nicht im Verweis auf seine Endgültigkeit. •Sakra- 
mentalität" des Presbyterates meint vielmehr vor allem auch die Tat- 
sache, daß die Vollmacht dieses Amtes nicht auf einer Delegation seitens 
der Gemeinde, sondern auf der Gabe des Herrn beruht (vgl. u. a. das 
Ty&etav amöc, von Mk 3,12 und das avxbc, EöCOXEV von Eph 4,11). Auch wenn 

26 Vgl. J. Ratzinger, Freimut und Gehorsam, in: Wort und Wahrheit 17 (1962), 409-421, 
bes. 409-414. 
27 Diese grundsätzliche Aussage schließt selbstverständlich nicht aus, daß es faktisch ein 
Scheitern bzw. die Erkenntnis einer falschen Wahl geben kann und daß dann dem Betref- 
fenden großzügig ermöglicht werden muß, einen neuen Weg zu finden, wie es erfreulicher- 
weise in der nachkonziliaren Praxis sich einzuspielen beginnt. 



Josef Ratzinger 375 

dieser Dienst - was möglich ist - durch Wahl von seiten der Gemeinde 
übertragen wird, seine Vollmacht kommt nicht von ihr, sondern vom 
Herrn - sie steht ihr gegenüber. In dieser Unabhängigkeit der geistlichen 
Vollmacht von der Gemeinde, die mit dem Begriff •Sakramentalität" 
wesentlich gemeint ist, drückt sich noch einmal die Struktur des Glaubens 
selbst aus, der nicht Produkt der Gemeinde, sondern ihr Gegenüber ist. 
Die Unmöglichkeit, die Vollmacht des Amtes auf diejenige der Gemeinde 
zurückzuführen, sie in diese aufzulösen, repräsentiert die nicht von unten 
her zu entfaltende Sendungsstruktur des Christlichen. Der Positivismus 
der Handauflegungsreihe entspricht der Positivität des Christlichen, sei- 
nem Von-außen-Sein, das ihm bleibend wesentlich ist. Die Handauf- 
legung ist deshalb primär nicht Symbol für eine Machtübertragung von 
seiten der Gemeinde, sondern dafür, daß geistliche Vollmacht im Christ- 
lichen nicht von unten und von innen, sondern von oben und von außen 
kommt, d. h. für das der Gemeinde entzogene Handeln des Pneuma selbst. 
Dieses Handeln bindet freilich den Amtsträger nicht weniger als die Ge- 
meinde; auch für ihn bleibt das Wort das Gegenüber, an dem er gemessen 
wird. So wie er der Gemeinde gegenüber die •Äußerlichkeit" des Wortes 
repräsentiert, so muß sie ihn in der Wachheit ihres Glaubens immer wie- 
der unter den Anspruch des Wortes stellen, dem sie beide verpflichtet 
sind. 

Nur sekundär kann man sagen, daß in diesem Handeln auch die 
Gemeinde den Betreffenden zu ihrem Beauftragten macht und daß inso- 
fern nun doch auch ein Empfangen von ihr her vorliegt. Die Kollegialität 
von Amt und Gemeinde liegt in diesem Aspekt begründet und wird von 
ihm her zugleich begrenzt, d. h. abgehoben von einer bloß demokrati- 
schen Struktur. Dies Ganze der solchermaßen geschilderten Unbeliebigkeit 
des Amtes, in dem sich die Unbeliebigkeit des Wortes und die Sendungs- 
struktur der Kirche darstellt, ist, wiederholen wir es, nichts anderes als die 
inhaltliche Auslegung dessen, was die Sprache der Tradition mit dem 
Begriff der •Sakramentalität" des Amtes meint. Zugleich dürfte deutlich 
geworden sein, daß diese letztlich nichts anderes als die wesentliche 
Zugehörigkeit des Amtes zum einen ekklesialen und christologischen 
Sacramentum, zu dem einen Sacramentum der in Christus zusammen- 
gefaßten Bundesgeschichte Gottes mit den Menschen bedeutet. Diese Zu- 
ordnung ist der Ausgangspunkt, von dem her das rechte Verständnis des 
priesterlichen Dienstes anheben, und der Endpunkt, zu dem es immer wie- 
der zurückkehren muß. 




