Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 347

und sie pflickten Ahren. Die Phariséer stellten ihn zur Rede: Das sei Ge-
setzestibertretung. Der Herr aber anwortete: ,,Der Sabbat ist um des Men-
schen willen da, nicht der Mensch um des Sabbats willen“. Diirfen wir
diese Worte nicht auf heute anwenden und sagen: Die Sdtze des formu-
lierten Glaubens, die Wahrheit auch des Dogmas, sind um der Menschen,
der Christen willen da — und deshalb kénnen wir sie nur in der Begeg-
nung mit den Menschen verstehen, im Tun der Liebe, das uns der Herr auf-
getragen hat, in der Gemeinschaft, wo Liebe konkret, d. h. wirklich wird.
Jesus beendet die Streitrede bei Mt 12 mit dem Hinweis: ,Des Menschen
Sohn ist Herr iiber den Sabbat®. Das ist der Grund des Optimismus, des
Mutes, uns mit dem modernen Zeitgeist einzulassen. Jesus Christus ist
Herr auch tber unsere Zeit, auch iiber unser immer noch zu furchtsames
Glauben ~ und auch tiber das Hin-und-Her der Versuche, die sich um
eine neue Spiritualitit bemihen.

Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes®

Joseph Ratzinger, Tubingen

Die Krise des priesterlichen Bewuftseins, vor der wir heute stehen, hat
viele Wurzeln, soziologische, geistesgeschichtliche, besonders auch inner-
theologische. Sie alle bilden zusammen ein schwer entwirrbares Geflecht,
so dafl nie eins ganz ohne das andere begriffen werden kann. Es wire
daher ebenso falsch, in einer theologischen Engfithrung blof die theologi-
schen Griinde sehen zu wollen, wie es auch umgekehrt verfehlt wire, das
Ganze nur auf den Materialismus unserer Periode und auf den sinken-
den Idealismus des jungen Menschen von heute zuriickzufithren. Zur Er-
hellung der Frage und bei der Suche nach einem Weg, der weiterfiihrt,
miissen daher viele zusammenwirken; der Gesprichsbeitrag des Theo-
logen darf nicht der einzige bleiben, wie unumginglich er auch ist. So
kann, was hier gesagt wird, von vornherein in vielerlei Hinsicht nur
Fragment sein: Es sucht einige (bei weitem nicht alle) der theologischen
Aspekte unseres Fragens nach Sinn und Bedeutung priesterlichen Dien-

! Verkiirzte Niederschrift zweier Vortrige, die am 2. August 1967 auf der Tagung der
deutschsprachigen Regenten in Brixen gehalten wurden.



Josef Ratzinger 348

stes in der Kirche aufzugreifen und daritber Klarheit zu gewinnen, wo
eine Revision des Bisherigen vonnéten ist und wie ein Weg weiterfithren
kann, wo zunichst nar ein Ende sichtbar scheint.

Dieser Versuch soll hier von zwei verschiedenen, in der Sache aller-
dings ganz und gar konvergierenden Ansitzen her vorgenommen wer-
den: in einer biblischen Besinnung und in einer Reflexion auf die Aus-
sagen des Konzils. In beiden Fillen wird keinerlei irgendwie geartete
Vollstindigkeit angestrebt; was gesagt wird, gleicht eher den Moment-
aufnahmen eines Amateurs, die auf ihre Weise doch auch einige charak-
teristische Ziige festzuhalten hoffen. Das wird fiir den unerhért komple-
xen Bereich der biblischen Fragestellung selbstverstindlich in noch héhe-
rem Mafle gelten als beziiglich der Konzilstexte.

I. Biblische Besinnung

Wir miissen mit einer negativen Feststellung beginnen. Das neue Ver-
standnis der Schrift, das unserer Generation zugefallen ist, hat das iibliche
Priesterbild der katholischen Dogmatik, mehr noch jenes der iiblichen
Form von Primizpredigt und des darin wirksamen Hochwiirdigkeitden-
kens fragwiirdig werden lassen. Der Priester warde dort als Mittler zwi-
schen Gott und den Menschen geschildert und in eine geradezu unirdische
Héhe erhoben (vor einem Engel miisse man ihn griifien, hieR es); mit sei-
nen Handen bringe er Gott das Opfer der Versshnung dar, er wurde ge-
priesen als der Mensch, dem die Macht verliehen sei, mit den Wand-
lungsworten Gott geradezu auf den Altar herabzuzwingen. Dieses Bild
ist unwiderruflich zerbrochen. Das ungeheure Mifiverstindnis des Ver-
sohnungshegriffes wie auch des Sakramentsgedankens, das es einschlof,
ist uns mit greller Deutlichkeit klargeworden.

Die ,Entmythisierung®, die hier geschehen ist, verdanken wir, wie ge-
sagt, einem nenen Umgang mit der Heiligen Schrift, die vor allem von
zwei Ausgangspunkten her zu einer kritischen Absage an solches Denken
zwang. Der erste liegt in jener Selbstdarstellung der frithen Kirche, wie
sie der Briefliteratur des Neuen Testaments zu entnehmen ist. Im wirk-
lichen Leben der frithen Gemeinde, wie es uns hier vor Augen tritt, findet
sich nichts von einer solchen Form des Priestertums. Eine kultische Voll-
macht des Priesters wird zu unserem Erstaunen direkt jedenfalls nicht
erwihnt. Gerade das, was spiter nahezu allein das Bewuftsein ausfiillt,
kommt so uberhaupt nicht zur Sprache. Neben dieser mehr indirekten
Kritik, die so aus dem Ganzen der neutestamentlichen Uberlieferung her-
vorkam, muflte besonders eindriicklich wirken, was der Brief an die
Hebraer tber Kult und Priestertum im Licht des Christusglaubens sagt:
Hier wird jenes neue Bewufitsein reflektiert und entfaltet, das der eigen-



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 349

timlichen Zurickhaltung zugrundeliegt, die iiberall im Neuen Testament
hinsichtlich des kultischen Bereiches waltet.

1. Das Ende des alten Kults nach dem Hebraerbrief

Wie sieht also das Bild aus, welches der Hebrierbrief entwirft? Sein
Ausgangspunkt liegt in der Einsicht, dafl alles Opferwesen der Mensch-
heit, alle Versuche, durch Kult und Ritus Gott zu versohnen, hilfloses
Menschenwerk geblieben sind. Sie mufiten es bleiben, weil Gott, dem das
All gehort, keine Stiere und Bocke oder was immer sonst geopfert wird,
vonnoten hat. Alles gehort schon thm. Sie milssen umsonst sein, weil der
Mensch, dessen Ja zu Gott allein die wahre Anbetung ist, nicht durch
das Blut von Bocken und Stieren zu ersetzen und zu vertreten ist, weil der
Mensch — wie das Evangelium sagt — keinerlei Ersatz fiir seine yuyf, fir
sich selbst, darbringen kann (Mk 8,37). Nur das Figene des Menschen,
sein Ja zu Gott, sein Sich-Ubergeben an Gott, kann wirkliche Anbetung
sein. Da aber der ganze vorchristliche Kult einschliefllich des alttestament-
lichen auf der Idee des Ersatzes beruht und die Reprasentation, das Erset-
zen, das Vertreten, die eigentlich konstitutive Kategorie dieses Kultes ist,
und da auf der anderen Seite der Mensch unersetzbar bleibt, mufite dieser
Kult vergeblich sein.

Im Lichte des Christusglaubens kann der Hebréerbrief es wagen, diese
vernichtende Bilanz der Religionsgeschichte, ihr vélliges Scheitern riick-
haltlos auszusprechen. Denn er weif}, dafl die Idee des Ersatzes, der Ver-
tretung, in Christus einen neuen Sinn gewonnen hat. Er, der juridisch
gesehen ein Laie war, war in Wirklichkeit — so sagt der Brief — der einzig
wahre Priester der Welt. Und sein Tod, der geschichtlich gesehen keines-
wegs eine Kulthandlung war, sondern ein profaner Vorgang — die Hin-
richtung eines Mannes, der als politischer Verbrecher verurteilt worden
war —, dieser Tod war die einzige wirkliche Liturgie der Welt. Eine kos-
mische Liturgie, in der nicht in dem abgegrenzten Bereich des liturgischen
Spiels, im Tempel, sondern in aller Offentlichkeit Jesus durch den Vor-
hang ,des Fleisches® (10,20), d. h. durch den Todesvorhang hindurch in
den wirklichen Tempel, vor das Angesicht des lebendigen Gottes trat,
nicht um irgendwelche Dinge, sondern um sich selbst darzubringen. Denn
das Blut, von dem hier die Rede ist (9, 12) — sein Blut —, ist ja nicht eine
Sache neben anderen, sondern Ausdruck dafir, dafd er keine Sachen, son-
dern eben sich selbst, die Totalitit seiner Existenz mitbringt. Es ist der
Gestus der alles gebenden Liebe, die nicht mehr und nicht weniger gibt
als sich selber. Dieser Gestus, in dem an die Stelle des Spiels der Vertre-
tungen die Wirklichkeit dessen tritt, der durch den Todesvorhang hin-
durch vor das Angesicht Gottes kommt, war die wirkliche Liturgie der



Josef Ratzinger 350

Welt, die Kreuzesstunde war der kosmische Verséhnungstag. Einen ande-
ren Kult als diesen — sagt der Hebraerbrief — gibt es nicht, und auch einen
anderen iepevs, einen anderen ,Priester® nicht als den, der ihn vollzog,
Jesus Christus?. Diese Tatbestinde, in denen der Hebraerbrief nur deut-
lich ins Bewuftsein riickt, was hinter dem Glauben und Denken des Neuen
Testamentes iiberhaupt steht, sind uns heute wieder neu ins Bewufitsein
geriickt. Wer das Neue Testament aufmerksam liest, wird feststellen, dafl
es tberall — bei allen Unterschieden, die sich sonst in ithm zeigen — von
einem tiefen Wissen um die radikale Beendigung der bisherigen Reli-
gionsgeschichte bestimmt ist, die das Christusgeschehen bedeutet; damit
Hand in Hand geht das Bewufitsein von der Einmaligkeit und der End-
gultigkeit jener Liturgie, als die man Leben und Sterben des Herrn immer
mehr begreifen lernte.

2. Der neune Anfang und seine Wurzel in der Christologie

Nur auf ein paar Indizien fiir dieses Bewufitsein méchte ich hier hinwei-
sen. Als das Christentum sich seine Sprache schuf, hat es bekanntlich nicht,
wie es naheliegen wiirde, an die religiose Sprache der Antike und des
Judentums angekniipft, sondern sich weitgehend profaner Ausdriicke be-
dient. Die groflen Grundworte der werdenden christlichen Theologie:
gxxAnoia, dmbotodog, meeoPitegog, Entononog (Versammlung, Gesandter, Vor-
sitzender, Aufseher) sind Worter der Profansprache, nicht dem eigent-
lichen religiosen Bereich entnommen. Ebenso wurde fiir das neutestament-
liche Amt und sein Selbstverstindnis der Begriff ispetc, bzw. sacerdos (die
Bezeichnungen fiir den antiken Kultpriester), bekanntlich nicht {ibernom-
men. Solche sprachlichen Vorgéinge besitzen eine erhebliche Aussagekraft.
Man darf wohl sagen, dafl in dieser sprachlichen Wende, mit der das Band
zur vorhergehenden Religionsgeschichte weitgehend zerschnitten wurde,
sich jene geistige Revolution des Christlichen noch einmal anzeigt, die wir
vorhin in der Leitidee des Hebréerbriefes reflektiert gefunden hatten.
Abermals taucht hier auf, was dort iber Jesus, der juridisch gesehen ein
Laie war, und iiber das profane Geschehen seines Todes gesagt worden
war; an den Tag tritt die Heiligkeit des scheinbar Profanen und die Un-
heiligkeit der bisherigen Religionen. Gegeniiber der kultischen Heiligkeit
der Antike meldet sich hier eine neue Form von Heiligkeit za Wort und
ein neues Verstindnis des geistlichen Amtes, das sprachlich und sachlich

2 Dieses Gesamtbild des Hebrierbriefes war dem kirchlichen Bewufitsein weitgehend
fremd geblicben. Nur so lifit es sich erkliren, dafl selbst noch das Konzilsdekret iiber
Dienst und Leben der Priester ¢ 1, 8 die Stelle Hebr 5, 1, die dort ausdriicklich von dem
definitiv beendigten und auf keine Weise wiederaufzunehmenden hohepriesterlichen Amt
des Alten Bundes handelt, auf den neutestamentlichen Presbyter uibertragt.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 351

nicht an den Prunk des antiken Kultes und nicht an die ererbten Formen
des Opferpriestertums ankniipft, sondern an die schlichte Menschlichkeit
des Menschen Jesus. Die Menschlichkeit dessen, der bis zuletzt Mensch ist
und als liebender Mensch in das Todesgeschick hineingeht, wird als das
wahrhaft Priesterliche, als das Priestertum der Welt erklart. Damit haben
wir unseren Uberlegungen allerdings schon ein Stiick vorgegriffen. Stellen
wir zunichst als Ergebnis des Bisherigen fest: Nach dem Befund des NT
gibt es in der Kirche Jesu Christi keine ispeis, keine sacerdotes mehr. Nur
einer ist ,Erzsacerdot®: Jesus. In seiner Nachfolge gibt es é&mbotoho,
npeoPiregor (Apostel, Presbyter, unser Wort ,Priester), &nioxomor, didnovor
(»,Episkopen®, Diakone): Das sind die wichtigsten sprachlichen Umschrei-
bungen der neuen Dienste, die nun in Erscheinung treten?.

Gegeniiber der bisherigen Idee des Sacerdoten finden wir also einen
entscheidenden Bruch; gleichzeitig treten neue Dienste auf, fiir die Be-
griffe aus dem profanen Bereich, mindestens nicht aus dem Kernbereich
des Religiosen aufgenommen werden. Damit aber stehen wir unmittelbar
vor der uns heute so brennend bewegenden Frage: Was ist es denn um
diese Dienste?

Die Situation des theologischen Denkens scheint vor dieser Frage durch
die Alternative zwischen zwei Extremen geprégt zu sein, die iibrigens die
ganze Theologiegeschichte hindurch sich immer wieder vordrangten. Nach
der einen Auffassung sind diese Dienste im Grunde nur neue Namen fir
die alten Sachen. Im Augenblick habe man aus verschiedenen Griinden
neu anfangen miissen. Das diirfe man aber nicht iiberschitzen. Im Grunde
sei es dasselbe. Man wird nicht leugnen konnen, daf die Entwicklung in
der katholischen Kirche leider immer mehr in die Nihe einer solchen Aus-
legung tendierte, so dafl man logischerweise immer mehr auch die alten
Namen wieder aufgriff und erneut von doyiepetc (Erz-Priester), Sacerdos
und Leviten sprach®. Nach der zweiten Auffassung, die sich heute im

* Diese Aussage mufl freilich nach der bedeutenden neuen Untersuchung von J. Colson,
Ministre de Jésus-Christ ou le sacerdoce de I'évangile, Paris 1966, eingeschriankt werden.
Entgegen dem bisherigen exegetischen Konsens macht Colson deutlich, dafl der termino-
logische Bruch zwischen den alten und neuen Diensten keineswegs vollstindig ist und
ebenso auch nicht der inhaltliche Bruch. Dennoch bleibt auch nach Colson klar, dafl die
neuen Dienste nicht eine Fortsetzung der alten sind, sondern ein Neubeginn. Colson for-
muliert so: ,...les apbtres et les ministres d’institution apostolique supplantent et rem-
placent les iegeic . . ., mais ne leur succédent pas“ (S. 247).

4 J. Colsen, a.a. 0. 228 {., hat gezeigt, dafl das allerdings noch nicht (wie vielfach ange-
nommen) in 1 Clem 40, 5 der Fall ist. Dieser Text behilt vielmehr den Charakter eines
analogen Hinweises auf das Alte Testament, ohne den Unterschied der Ordnungen zu
verwischen. Eine genaue Untersuchung iiber die Entwicklung der Terminologie und iber
den Zeitpunkt der Riickkehr zu den alttestamentlichen Bezeichnungen besitzen wir m. W.
noch nicht. Einige Hinweise bietet M. Gy in: J. Guyot, Das apostolische Amt, Mainz 1961,
92-109.



Josef Ratzinger 352

Gegenschlag zum Fritheren immer stirker zu Wort meldet, handelt es sich
um einen totalen Bruch. Was vorliegt, sind keine eigentlichen Amter mehr,
sondern lediglich Dienstleistungen, die faktisch getan werden miissen,
weil nun einmal eine Gemeinschaft nicht anders funktionieren kann. Der
berufsmafige Einsatz einzelner fiir solche Dienste hat aber rein pragmati-
schen Charakter; an sich konnten sie — nach dieser Ansicht — von jedem
Christen jederzeit ebensogut getan werden. Wenn wir die erste Alterna-
tive als die katholische Gefahr bezeichnen mufiten, so ist diese zweite eine
Gefahr, zu der in unterschiedlicher Weise die evangelische Theologie ten-
diert. Eine solche Auffassung kann leicht die Tendenz entwickeln, das
Priestertum lediglich als eine Art Job zu betrachten, als ein ,Amt®, bei
dem man sowohl im Dienst wie auch ,auler Dienst® sein kann; man tut,
was vorgeschrieben ist, um hernach aber wieder Privatmann zu sein und
nur sich selbst zu gehoren. Hier ist die Einebnung in die burgerliche Exi-
stenz, das Erloschen der eschatologischen Flamme der Unbedingtheit des
Auftrages ebenso nahe und drohend, wie im anderen Fall die Umschmel-
zung in pagane Vorstellungsschemata. Was sollen wir angesichts dieser
unheimlichen Alternative sagen? Man kann wohl nur versuchen, sich von
verschiedenen Seiten her an die Sache heranzutasten, um ein moglichst
komplexes Bild zu gewinnen und Einseitigkeiten auszuschlieflen, so gut es
geht.

Kehren wir zunichst zu einer Uberlegung zuriick, die sich vorhin im
Anschluff an den Hebrierbrief ergeben hatte. Christus war juridisch ge-
sehen in seiner Religion ein Laie — so hatten wir gesagt. Dieser Sachver-
halt ist nicht belanglos. Er behilt sein Gewicht. Er ist der Ausgangspunkt
des christlich Neuen, der als solcher nicht mehr aufgehoben wird. Gleich-
zeitig gilt aber auch, dafl Jesus nicht als Volkstribun zu verstehen ist,
der sich selbst ermichtigt und sich angesichts der Situation, die er vor-
findet, entschliefit, aus Eigenem etwas Neues in Gang zu bringen und es
gegen die bestehende Ordnung durchzusetzen. Er ist ferner nicht jemand,
den die Masse von unten her, aus eigener Ubereinkunft an die Spitze ge-
stellt hat. Jesus versteht sich selbst vielmehr als jemand, der eine Sendung
vollzieht; er hat sich weder selbst berufen (vgl. Hebr 5,41.!) noch auch
verdankt er demokratischer Wahl seine Bestellung: Er weill sich unter
einem gottlichen MuBl (Mk 8,31 u. 6.), das gleichsam der innere Ort, ja
der wahre Ursprung seiner ganzen Existenz ist. Er kommt nicht von sich
selbst, sondern weif} sich als Gesandter; das gilt so total, dafl nicht zum
schon vorhandenen Sein nachtrdglich eine Sendung hinzutritt: Seine Exi-
stenz besteht nur als Sendung, Sein von einem anderen her und auf die
anderen hin®. Wenn man dieses Selbstbewufitsein Jesu und das neutesta-

5 Vgl. J. Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum, Miinchen 1968, 161168 und 173-183.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 353

mentliche Glaubensverstandnis tiber ihn sieht, wird auch schon die Grund-
struktur der christlichen Dienste andeutungsweise klar: Auch sie beruhen
nicht auf eigener Erméachtigung und nicht auf blofler ZweckmifRigkeit oder
Ubereinkunft, sondern auf dem Hineingerufensein in den, der selbst der
Ruf Gottes, ,das Wort“, ist. Von dieser christologischen Mitte her muf}
das Wesentliche des christlichen Amtsbegriffs entfaltet werden. Er hat in
der Sendung Jesu Christi und im Mitgesandtsein mit ihm seine eigent-
liche Achse.

3. Konkretisierung im Apostolatsbegriff

Eine zweite Uberlegung fithrt zu demselben Ergebnis. Ich mdchte sie an
jenen Text anschlieflen, der die Grundlage der neutestamentlichen Dien-
ste schildert und damit den Ubergang von der christologischen Ebene zu
den von der Botschaft Jesu ausgehenden Auftrigen vermittelt. In Mk 3,
13-19 wird die Berufung der Zwolf folgendermafien geschildert: ,Und er
steigt auf den Berg und ruft herbei, die er selbst wollte, und sie kamen zu
ihm. Und er machte zwélf, damit sie mit ihm seien und damit er sie sende,
zu verkiindigen und Macht zu haben, die Damonen auszutreiben. Und er
machte die Zwolf, und er legte dem Simon den Namen Petrus bei .. .“ —
dann folgen die anderen Namen; daf} die Namen der Gerufenen einzeln
genannt werden, ist ein wesentlicher Teil der theologischen Aussage die-
ses gefillten Textes.

Versuchen wir, den groflen Zigen seiner Abfolge etwas genauer nach-
zugehen. Wir konnen fiir unsere Frage die Einleitung (Hinaufsteigen auf
den Berg — an sich durchaus von der tiberlieferten Bildsprache her bedeut-
sam) iibergehen, um uns sofort dem Sendungsvorgang zuzuwenden. Die
Schilderung beginnt mit den Worten: Er ruft herbei, die er selbst (adt6g)
wollte. Damit wird sogleich der Ausgangspunkt des neutestamentlichen
Dienstes sichtbar gemacht — woher er ist und wie er zustande kommt. Er
ist nach dem hier Gesagten zunichst Antwort auf einen Ruf und Anneh-
men seines Willens. Das ist sehr nachdriicklich unterstrichen durch das
fidehev avtoc: er ruft nicht die herbei, die selber Lust haben, das zu tun, und
die hierin ihrem Willen folgend kommen, sondern er ruft die, die er will.
Damit ist fir den Dienst des Neuen Testamentes die Antwort auf seinen
Ruf und das Aufnehmen seines Willens konstitutiv. Dieser resultiert nicht
aus dem eigenen Wollen, sondern aus dem Horen, das zum Gehoren und
Gehorchen wird. Er resultiert aus dem #idehev adroc, aus dem ,Er will es®.
Sein Wille steht in der Mitte und entscheidet. Damit ist bereits eine blei-
bende Grundbestimmung des geistlichen Amtes in der Kirche ausgedriickt,
die von ebenso grofler dogmatischer wie spiritueller Bedeutung ist. Dieses
Amt beruht auf der Wachheit des Horens, das Seinem Ruf zur Verfiigung



Josef Ratzinger 354

steht. Es beruht auf der Gesinnung des Dieners, der seinen eigenen Wil-
len zuriickzustellen gelernt hat gegeniiber dem Willen dessen, dem er ge-
hort. Es ist fiir den Trédger dieses Amtes konstitutiv, einem anderen Wil-
len zu Diensten zu sein.

Nun konnte man natiirlich sagen, das sei schon und gut, aber damit
werde der Text doch wohl erheblich tiberinterpretiert, denn man wisse ja,
daf} er ahnlich wie die anderen neutestamentlichen Berufungstexte nicht
unmittelbar als historische Erzahlung betrachtet werden diirfe, sondern
weitgehend auf der Anwendung jenes literarischen Schemas beruhe, das
im Alten Testament vorab zur Schilderung der prophetischen Berufung
ausgebildet wurde. Das ist ohne Zweifel richtig, aber es stellt keinen Ein-
wand gegen unsere Uberlegungen dar. Denn die Anwendung eines Sche-
mas ist im Alten wie im Neuen Testament ein Mittel theologischer Deu-
tung. Die in der Brechung des Schemas erzdhlte Geschichte ist theologisch
gedeutete Geschichte; hinzuzufiigen ist, dafl die spezifischen Zige des
Textes gegentiber dem Schema sein Besonderes angeben, wie dieses seinen
theologischen Ort bestimmen hilft. Was zwischen Jesus und den Zwélfen
sich begab, wird so mit den Mitteln alttestamentlicher Theologie in seiner
Bedeutung aufgeschlossen und geklart. So ist es sicher von grofler Bedeu-
tung, daf} bei der Auslegung des Dienstes der Zwélf, die der Berufungs-
bericht versucht, an die Schematik der prophetischen Berufung und nicht
etwa an die Traditionen des Buches Leviticus, an die Formen des Tempel-
priestertums nach der Ordnung Aarons, angekniipft wird. Das heifit zu-
nichst einmal, dafl der Diener Christi auf die je personliche Weise des
prophetischen Dienstes in Anspruch genommen ist. Er steht nicht in der
Verflechtung eines von Geburt zukommenden Privilegs, sondern in dem
ganz personlichen Zusammenhang von Ruf und Antwort. Sein Dienst
kann nur in diesem Dialog von Ruf und Antwort existieren. Nicht ,Fleisch
und Blut®, sondern Wort und Antwort gehéren zu seiner Struktur. Auf
dieser sublimen und allzeit gefdhrdeten Ebene existiert neutestamentliches
Amt. Es fihrt den Menschen immer wieder in die schwere Wanderschaft
des Horchens und Gehorchens hinein — auf den hin, von dem gesagt wird:
Er will es. Wenn man sich klarmacht, dafl hier auf dem Grund des neu-
testamentlichen Amtes die prophetische Idee sichtbar wird, dann wird man
es fiir unmoglich halten, Amt und Charisma in der Form zu scheiden und
gegeniiberzustellen, wie das heute vielfach geschieht. Das neutestament-
liche Amt hat es wesentlich mit dem Anruf des Pneuma und mit der
charismatischen Ebene zu tun. Es ist gar nie blofle Institution und Amt-
lichkeit.

In dem folgenden Satz unseres Textes wird die innere Struktur des
Dienstes, dessen Ausgangspunkt wir eben bedacht haben, niher um-



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 355

schrieben: ,Er machte Zwolf, damit sie mit ihm seien und damit er sie
sende, zu verkindigen und Vollmacht zu haben . . .“ In diesem Satz treten
die zweil Pole des priesterlichen Dienstamtes und damit die oft fast zum
Zerreiflen fithrende Spannung in Erscheinung, die in ihm liegt: das Sein
mit ihm und das Sein, um gesandt zu werden. Das ist schon in der ge-
schichtlichen Situation der Zwolf ein Paradox, das geradezu auch ein exe-
getisches Problem aufwirft. Denn man mochte einwenden, hier seien zwei
gegensitzliche Auffassungen vom Zwoélferamt unausgeglichen miteinan-
der verbunden; in der einen wiirden sie als seine Begleiter, in der anderen
als seine Boten verstanden. Beides scheint sich auszuschliefen: entweder
sie ziehen mit ihm oder sie werden gesandt und gehen dann von ithm weg
zu denen, die er selbst nicht erreicht — so méchte man sagen. Was so in der
Situation des Anfangs als kaum losbare Spannung erscheint, bleibt die
bedringende Spannung dieses Berufes fur alle Zeit; es stellt sich uns fir
die heutige Situation als die Paradoxie zwischen Innerlichkeit und Dienst
dar. Wenn der priesterliche Auftrag lautet, Jesus Christus vor den Men-
schen zu bezeugen, so ist die Voraussetzung dafiir, thn zuerst zu kennen,
aus dem Sein-mit-Thm zu leben, im Sein-bei-Thm den wahren Ort der
Existenz zu finden. Fiir denjenigen, der als Priester zu den Menschen von
Thm zu reden versucht, gibt es in der Tat nichts Wichtigeres als eben dies:
sich in das Sein-mit-Ihm, in das Existieren in seiner Nahe, in das Hinter-
Thm-Hergehen einzuiiben, ihn zu horen und zu sehen und seine Weise des
Seins und Denkens zu ertasten. Sowohl der Vollzug priesterlicher Existenz
wie auch der Versuch, andere auf sie vorzubereiten, mifiten darauf aus-
gerichtet sein, fihig zu werden, mitten durch die Gerdusche und Gestal-
ten dieser Welt hindurch Thn zu horen und zu sehen, in seiner Nahe zu
existieren. Gleichzeitig aber gilt, dafl dies alles nicht dazu fithren darf,
sich abzusondern, sich auszuklammern aus der gemeinsamen Welt des
Alltags. Der Diener Jesu Christi soll ja gerade kein ,Pharisder® (= Ab-
gesonderter) sein, der sich von dem ,profanum vulgus® und von dem Am-
haarez in den Zirkel der Erlesenen hinein verschlieft®®. Er soll ganz im
Gegenteil die Antithese zum ,Pharisder darleben: abgesondert ledig-
lich, um gesandt sein zu konnen.

Denn das ist das Zweite, was die neutestamentlichen Dienste charakte-
risiert: das Gesendetsein, um zu verkiindigen und um Seine Machttaten,
Seine Zerstérung des Satansreiches weitertragen zu kénnen und so Boten
des Eschatons zu werden, es zu jetziger Wirklichkeit, Zukunft zu Gegen-

5a Mit ,,Odi profanum vulgus®, ,ich hasse, ich halte Abstand vom gewdhnlichen Volk*,
beschreibt Horaz die Haltung des altromischen Liturgen; das Am-haarez, von dem die
Pharisder hochmiitig Abstand nahmen; vgl. die Geschichte des Blindgeborenen bei Jo 9,
24-34.



Josef Ratzinger 356

wart machen zu diirfen. In diesem Gesendetsein wird das Namengebende
und mit ihm auch das eigentlich Definierende und Konstitutive des christ-
lichen Amtes sichtbar. Von hier aus ist es erst in seiner Zielrichtung zu
verstehen, die unmittelbar auf Selbstverstindnis und Auftrag Jesu Christi
zuriickverweist.

Fassen wir das Bisherige zusammen, so wird bereits der wesentliche
Gehalt des neutestamentlichen Dienstamtes in Antithese zu den sacerdo-
talen Funktionen des Spatjudentums sichtbar. Wenn das levitische Amt
definiert ist durch sein Ererbtsein und durch kultischen Dienst, so ist das
Amt, wie es sich im Berufungstext des Markus zeigt, definiert durch Geru-
fensein von Jesus und durch Gesandtsein fiir die Menschen. Die Idee der
Sendung ist, wie gesagt, das Inhaltgebende und christlich Bestimmende.
Der christliche Priester ist im Gegensatz zum judischen und erst recht zum
heidnischen sacerdos nicht eigentlich und primidr Kultdiener, der ein be-
stimmtes Ritual abwickelt, sondern Gesandter, der die Sendung Christi
auf die Menschen hin, sein xakeiv (Rufen) zur éx-xinoia (zur Gemeinde der
Heraus-Gerufenen) fortsetzt. Der Dienst, mit dem er beauftragt ist, ist ein
tief menschlicher Dienst. Er sucht die Menschen und will sie in den neuen
Menschen Jesus Christus, in die heilige Gemeinschaft der Kirche Gottes
hineinversammeln. Der eigentliche Definitionspunkt des neutestament-
lichen Amtes, in dem unsere Alternative von vorhin beantwortet ist, und
in dem dieses Amt sich sowohl vom vorchristlichen Sacerdotium wie auch
vom bloflen Pragmatismus und Funktionalismus wesentlich unterscheidet,
liegt in diesem Gedanken der Sendung. Seine ganze Arbeit ist letztlich
dem groflen Ziel zugeordnet, die zerstreute Menschheit um den einen
Tisch Gottes zu scharen und zu vereinigen in dem einen neuen Menschen
Jesus. Die Liturgie des christlichen Priesters ist und bleibt letztlich die
kosmische Liturgie: die Volkerwelt zur grofien Hostie des anbetenden Alls
zu versammeln (vgl. R6m 15,16; Apk 5).

An dieser Stelle erhebt sich indes fiir den katholischen Theologen er-
neut eine dringende Frage. Der katholische Priester ist doch immer — nicht
blof in rhetorischen Ubertreibungen, sondern in der ganzen liturgischen
und theologischen Uberlieferung — als Liturge der eucharistischen Feier
verstanden worden. Wie steht es nun damit? War etwa auch das ein Irr-
weg? Soll diese Aufgabe vielleicht nun abgetan sein? Wir werden im
zweiten Abschnitt unserer Uberlegungen auf diese Frage zuriickkommen
miissen und diirfen uns daher einstweilen mit einer abkiirzenden Ant-
wort begniigen, die etwa lauten konnte: Nicht abgetan ist diese Aufgabe,
sondern in den grofien Zusammenhang wieder deutlicher eingefiigt, dem
sie zugehort. Christliche Liturgie ist nicht ritueller Vollzug, bei dem ein
Sacerdot Gott ein verschnendes Opfer darbringt, sondern sie ist bevoll-



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 357

michtigte Verkiindigung von Tod und Auferstehung des Herrn, von sol-
cher Vollmacht, daff in ihr jenes Geschehen selbst anwesend gemacht wird.
So ist sie der eigentliche und zentrale Ruf, der die Kirche versammelt.
Gerade durch sie, durch das bevollmichtigte und wirksam Gegenwart
schaffende Ausrufen der Heilstat Jesu Christi tritt der auferstandene Herr
in unsere Mitte und vereint uns mit sich zu einem ,Leib*: zur Kirche. Der
liturgische Auftrag des Priesters und sein eben skizziertes ,missionari-
sches“ Verstindnis widersprechen sich nicht, sondern deuten sich gegen-
seitig.

Kehren wir nach dieser Zwischenfrage noch einmal zu der grundlegen-
den Idee der Sendung zuriick, die wir bisher nur nach einer Seite hin be-
dacht haben, nach der Frage, was sie dem Priester vordringlich zu tun auf-
gibt: Sie macht ihn zum Rufer auf Jesus Christus hin. Nun hingen aber
Tun und Sein beim Menschen untrennbar zusammen. Der Auftrag, Ge-
sandter Jesu zu werden, fordert vom Menschen nicht nur ein bestimmtes
Tun, er tangiert sein Sein. Wenn priesterliches Sein Stehen in der Sen-
dung, Gesandtsein ist, so heifit das, daf fiir den Priester das Sein-fiir-
einen-Anderen konstitutiv ist. Wer eine Sendung annimmt, gehort sich
in einem doppelten Sinne nicht mehr selbst: Er ist sich enteignet zugunsten
dessen, den er vertritt und zugunsten derer, vor denen er ihn vertritt. So
bedeutet Stehen in Sendung noch einmal eine Zerspannung der Existenz
nach zwei Seiten hin. Es bedeutet, ganz vor dem zuriickzutreten, der sen-
det; als Herold und Bote nicht sich selbst zu bringen, sondern sich aus dem
Spiele zu lassen; nicht sich selbst zu verkiindigen, sondern ohne Ver-
untreuung des tibergebenen Wortes den Weg und den Blick freizugeben
fur den anderen; bereit sein, abzunehmen, damit er zunehme. Das zu ler-
nen fordert eine harte Ubung, die den ganzen Menschen umprigt, zumal
hinzukommt, daf} er gleichzeitig immer bereit sein muf}, fiir die anderen
dazusein, denen seine Botschaft gilt.

Bei solchen Anspriichen kann einem ohne Zweifel etwas unheimlich
zumute werden. Darf man eigentlich so sich selbst enteignen lassen? Die
Antwort kann nur aus dem Verweis auf die Christologie kommen, der
hier noch einmal aufklingen muf. Jesus selbst war der Gesandte des Va-
ters. Was bei anderen Gesandten nur asymptotisch moglich ist — in ihm
war es ganz erfallt. Er war so sehr Gesandter, dafl man seine Existenz als
srelatio subsistens® beschreiben darf — sie ist nichts anderes als der Akt
des Seins-vom-Vater und des Seins-fiir-uns. Aber weil er nichts Eigenes
neben dem Vater sich vorbehilt, weil er total relativ, bezogen ist, fallt
seine Existenz ganz mit der des Vaters zusammen, ist er ganz eins mit
ihm. Als der total Weggegebene ist er der total zu sich Gekommene: Sohn



Josef Ratzinger 358

Gottes, wesenseins mit Gott?. In dieser Tatsache, daf} der, der sich so ver-
liert, der seine Existenz gleichsam nach beiden Seiten hin aufschneiden
14Rt, sich wahrhaft selbst findet, liegt auch die Verheiflung, die uber der
Zumutung der Sendungsexistenz steht. Nur wer sich verliert, kann sich
iiberhaupt finden (vgl. Joh 12, 25). Wer nie von sich weggeht, kommt nie
zu sich. Natiirlich bleibt die Gefahr bestehen, sich nach einer Seite wirklich
zu verlieren — entweder in die blofle Innerlichkeit oder in die blofle
Auflerlichkeit. Die Geduld dessen, der das priesterliche Amt {ibernimmt,
muf sich bewihren in dem Versuch, sich immer wieder wirklich nach bei-
den Seiten hin ausspannen zu lassen.

4. Amt als Vikariat

Die letzten Uberlegungen haben uns iiber den Sendungsgedanken hinaus-
gefithrt und ein weiteres Grundelement des neutestamentlichen Amtes
blofgelegt: Es ist seiner Struktur nach Vikariat, Stehen fiir einen anderen,
nimlich fiir Jesus Christus. Dadurch hebt es sich noch einmal entscheidend
von jedem nichtchristlichen Sacerdotenamt ab. Dort ist der einzelne ein
selbstindiger Triger seines Amtes, er ist selbst Brahmane, sacerdos, Mitt-
ler zwischen Gott und den Menschen. Er ist ohne Verweis auf einen ande-
ren. Der christliche Priester dagegen ist nie selbstandiger Mittler, er steht
nie fiir sich, er bleibt immer Vikar -~ welche Titulaturen er sich schlieflich
im fibrigen auch verdienen mag. Er bleibt nur Vertreter, der nicht fiir sich
spricht und handelt, sondern fir den, der uns alle vertreten hat und ver-
tritt, und der nun durch uns vertreten sein will.

Was mit dieser vikariellen Struktur des Amtes eigentlich gemeint ist,
wird im Neuen Testament in einer ganzen Reihe von Bildern beleuchtet.
Nur an eines sei hier erinnert: an den aufriittelnden Text Mt 24,45-51,
der in der Situation der Parusieverzogerung eine harte Mahnung an die
Knechte Christi darstellt, auch in der scheinbaren Abwesenheit des Herrn
Knechte zu bleiben und sich nicht selbst zu Herren aufzuspielen. Hier wird
gesprochen von dem Hausvater, den der Herr bestellt und nach langerer
Abwesenheit heimsucht. Dabei wird der gepriesen, der wirklich Verwalter
geblieben ist. Er wird dem gegeniibergestellt, der sich auf die lange Ab-
wesenheit des Herrn einrichtet: yoovilel pov & wdgiog, die Zeit zieht sich hin,
das Eschaton bleibt aus. Er spielt den Herrn: Er schldgt die Mitknechte
und lebt selbst mit den Groflen auf groflem Fufl. Sein Anteil, so heif}t es,
wird mit den ,Heuchlern“ sein: Mit diesem Wort werden im Evangelium

8 Siehe meinen Versuch einer neuen Gesamtschau des christologischen Problems in dem in
Anm. 5 genannten Werk.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 359

gewohnlich die christusfeindlichen Pharisder und Schriftgelehrten benannt.
Thnen ist ein solcher ,Knecht“ (= kirchlicher Amtstrdger) gleichgestellt.
Das heifit: Indem er das Knechtsein aufgab und Herr spielte, ist er ins
Vordhristliche und Gegenchristliche abgesunken; er hat das eigentlich
Neutestamentliche verleugnet. Nie kann er Herr der anderen werden,
immer wird er ihr Mit-Knecht (otvdouvhog) sein. Ist in diesem ,Mit® nicht
schon der tiefste Kern dessen gegeben, was das Konzil mit dem Wort
,Kollegialitit“ neu ans Licht zu bringen versucht hat?

Das alles konnte, falsch verstanden, recht entmutigend klingen. Ist ein
Amt eigentlich erstrebenswert, in dem man nie die Chance hat, selbst Chef
zu werden? Dazu liefle sich sehr vieles sagen; um konkret zu antworten,
miifite man weit tiber das streng Theologische hinaus praktische Aussagen
machen. Begniigen wir uns dennoch mit einer kleinen theologischen Be-
merkung. Ich glaube, dafl in Wirklichkeit dieses Versetzen des Priesters
auf einen vorletzten Platz nicht nur etwas recht Mithsames, sondern zu-
gleich etwas sehr Helfendes und Trostendes ist. Denn der Hinweis auf
den vikariellen Charakter des Amtes, in dem wir zuletzt nur Vertreter
des eigentlichen Sacerdos sind, heifit ja eben auch, dafi der Handelnde
Christus selbst ist und bleibt. Er handelt durch unsere Unzuldnglichkeit
hindurch. Er ist und bleibt der wahrhaft wirkende Herr. Das aber bedeu-
tet, dafl er die Dinge selbst in Hiinden behalt, und daf wir gar nicht so zu
versagen vermogen, dafl wir sein Wollen zerstoren konnen. Im Kampf
gegen die Donatisten hat Augustinus diese Wahrheit eindringlich sichtbar
gemacht. Die Donatisten wollten die Giiltigkeit der Sakramente von der
Heiligkeit der Priester abhingig machen. In welch entsetzlicher Lage
wiren wir da, sagt Augustin. Welche Angst mifite jeder einzelne haben,
einem Priester in die Hinde zu fallen, der nicht ausfullt, was auszufiillen
er gerufen ist. Und welche Gewifiheit bedeutet es fiir den Empfénger wie
fir den Spender solcher Dienste, zu wissen, dafl mitten in unserem Han-
deln und Versagen Christus der eigentlich Handelnde bleibt, der wahre
Spender der Sakramente, der seine Kirche letztlich selber fiihrt, auch durch
unzuldngliche Werkzeuge.

So gibt es mitten in der unerhorten Herausforderung dieses Rufes, die
nicht verringert werden soll, doch gerade vom Wissen um das Vikariat
her eine heilige Sorglosigkeit, die uns gestattet, unseren Dienst in heiterer
Freude, unverkrampft und angstlos zu tun. Gerade wenn wir anfangen,
uns sorgend zu zerquilen ob der Last der Verantwortung, miissen wir ler-
nen, uns etwas weniger wichtig zu nehmen und zu wissen, dafl am Ende
nicht wir das Heil der Welt wirken, sondern er und daf er will, dafl wir
angstlos und froh unseren Weg gehen. Er will, dafl wir ohne umzuschauen
und ohne zu rechnen, fraglos in Demut unsere Schwachheit und das, was



Josef Ratzinger 360

wir vermogen, zur Verfiigung stellen, im iibrigen aber der anderen und
unsere cigene Unzuldnglichkeit gldubig und hoffend ihm iiberlassen, dem
wirklichen Hohenpriester, der allein uns immer wieder schenken kann,
rechten priesterlichen Dienst zu tun.

I1. Aussagen des Konzils?

Anstelle einer dogmatischen Synthese sollen nun noch einige Streiflichter
auf das Konzilsdekret iiber Dienst und Leben der Priester versucht wer-
den, nicht nur der formalen Autoritit dieses Textes wegen, sondern vor
allem deshalb, weil diese jiingste und seit langem bedeutendste Aufe-
rung des kirchlichen Lehramts zu unserem Thema jeder Systematisierung
den Weg weist, indem sie zuriickfithrt auf die Grundgegebenheiten bibli-
- schen Denkens, sie in Einheit mit den tragenden Konstanten biblischer
und spiterer Uberlieferung verstehen lehrt und zugleich den gegenwirti-
gen Anspruch von beidem erkennbar macht. Die grundlegende biblische
Orientierung unseres Textes wird es unvermeidlich machen, daf sich ge-
legentlich Uberschneidungen mit dem ersten Abschnitt dieses Versuchs er-
geben. Vielleicht hat aber auch eine solche Konvergenz von zwei Seiten her
nicht nur Nachteile, sondern dient einem deutlicheren Hervortreten des
Eigentlichen und Entscheidenden.

Das Dekret ist in drei Kapiteln aufgebaut: Das Priestertum und die
Sendung der Kirche — Der priesterliche Dienst — Das Leben der Priester.
Der Nachdruck des Ganzen liegt eindeutig auf dem zweiten Kapitel, also
auf der Frage nach dem wahren Wesen des Presbyteramtes. Das erste
Kapitel versucht lediglich, unser Thema ins Ganze der Christologie und
Theologie iiberhaupt einzuordnen. Seine Grundaussage liegt in der Fest-
stellung, dafl dieses Amt seinen Ursprung im Ostergeheimnis hat und in
Einheit mit allen christlichen Realitdten aus der ésterlichen Mitte zu ver-
stehen ist. Von diesen Wurzeln im Ostergeheimnis von Kreuz und Auf-
erstehung her ist es aber zugleich auch eschatologisch bestimmt, d. h. es
steht in einer inneren Bewegung, ja, ist selbst Teil der Dynamik dieser
Bewegung, die — wie hier mit Augustinus gesagt wird — zur Vollgestalt
der ,civitas redempta“ hinfithren will, in der die ganze Menschheit Leib
Christi sein wird®. Dieses Einssein mit Christus bedeutet Teilhabe am

7 Selbstverstindlich soll hier kein Kommentar zum Konzilsdekret iiber die Priester ver-
sucht werden, sondern der ganzen Anlage des Vortrags entsprechend nur einige Punkte
zur Uberlegung herausgegriffen werden.

8 ¢ 1,2, vierter Absatz: Eorum (=presbyterorum) enim ministratio ... eo tendit ut Htota
ipsa redempta civitas, hoc est congregatio societasque sanctorum, universale sacrificium
offeratur Deo per Sacerdotem Magnum, qui etiam se ipsum obtulit in Passione pro nobis,
ut tanti Capitis corpus essemus®. Der angefiihrte Augustinustext stammt aus De civ. Dei



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 361

himmlischen Leben; die endgiiltige Menschheit wird so der bestindige Akt
der anbetenden Selbstiiberschreitung auf den Vater hin sein. Das will
sagen, dafl das Tun des Priesters darauf hin tendiert, daf wirklich der
Kosmos Liturgie wird und dafl das, was jetzt im Zeichen geschieht, dann
die alles umgreifende Wirklichkeit werde. Das dritte Kapitel versucht,
die spirituellen Konsequenzen zu ziehen, die sich aus dem dogmatischen
Ansatz des zweiten ergeben. Es stellt so einfach eine Anwendung und
Ausweitung des zweiten Kapitels dar.

1. Lehramt und Priesteramt

Innerhalb des zweiten Kapitels, dem unser Hauptaugenmerk gelten soll,
liegt wiederum der Nachdruck auf Abschnitt I (Die priesterlichen Amter),
d. h. auf den Artikeln 4 bis 6, in denen die eigentliche Definition des prie-
sterlichen Dienstes gegeben wird. Der Text folgt dabei der traditionellen
Schematik der drei Amter Christi: Lehramt, Priesteramt, Hirtenamt, um
aber doch mit den Mitteln des iiberkommenen Schemas das Figentliche
neu ans Licht zu bringen. Dabei ist schon wichtig, dafl eine christologische
Schematik angewandt wird, um den Sinn des Presbyteramtes faflbar zu
machen. Damit ist implizit eine christologische Sicht des neutestament-
lichen Amtes hingestellt. Die Durchfithrung des Themas 16st im {ibrigen
das blofle Schema weitgehend auf, jedenfalls tritt die Einheit des Dien-
stes, um den es jedesmal geht, so stark in Erscheinung, dafl die klassische
Dreiheit der Amter demgegeniiber ganz an Bedeutung verliert. Vor allem
die Schilderung von Lehramt und Priesteramt greift so vollstindig inein-
ander, daf} es schwer ist, einen Unterschied der Thematik zu entdecken.

a) Das Ineinander von Wort und Sakrament

Damit stehen wir bereits vor einer wichtigen Grundentscheidung des
Textes: Lehramt und Priesteramt, Dienst am Wort und Dienst am Sakra-
ment gehen fir ihn ineinander iiber. Man darf sogar behaupten, dafl die
innere Einheit von Wort und Sakrament von unserem Text her als das
eigentlich Auszeichnende des christlichen Kultes erscheint, als das, was fiir
katholische Theologie das Zentrum einer Theologie des Gottesdienstes
sein miifite. Denn im Gegensatz zu der magischen Verrichtung und im
Gegensatz zum naturalen Ritus ist fiir den christlichen Gottesdienst, der
die Dinge der Natur zum Ausdruck einer aus der Natur nicht abzuleiten-
den Geschichte Gottes mit den Menschen macht, von Anfang an, schon im
AT, die Auslegung des Ritus durch das Wort beziehungsweise die Einheit

10, 6 PL 41, 284. Zu der damit beriihrten Kultidee des heiligen Augustinus vgl. J. Rat-
zinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirdhe, Miinchen 1954, 188-218.



Josef Ratzinger 362

von Zeichen und Katechese wesentlich®. Christlicher (und vorher schon alt-
testamentlicher) Gottesdienst ist wesentlich bestimmt durch sein Stehen in
einer Geschichte zwischen Gott und Mensch; er ist darum immer Gedicht-
nis des Geschehenen, das sich seinerseits notwendig zur Hoffnung auf das
Kommende ausweitet!?. Daher geniigt ihm nie das blofle Ding, die Natur,
die Gabe; er bedarf des Wortes, von dem das Ding ausgelegt und in die
Geschichte einbezogen wird. Augustins bekannte Definition des Sakra-
ments ist von hier aus zu verstehen: , Accedit verbum ad elementum et fit
sacramentum®: Nur ,Wort® und ,Element“ zusammen ergeben das Sa-
krament; ein wortloses Sakrament gibt es nicht. Die Scholastik hat, ihrem
Systematisierungsdrang gemaf, bekanntlich das Verhiltnis von Wort und
Element demjenigen von Form und Materie gleichgesetzt. Darin kommt
richtig zum Ausdruck, dafl das Wort die Gebirde beseelt, zur Vollzugs-
form von christlichem Gottesdienst gestaltet. Umgekehrt wird das Wort
im Element ,inkarniert®; der Materie-Form-Gedanke stellt so die Ver-
bindung der sakramentalen Struktur mit der Grundweise menschlichen
Seins als Geist in Leib her. Im Christlichen erhalten diese vom Alten
Testament her vorgegebenen Grundsachverhalte ihre Zuspitzung dadurch,
daf sich jetzt der ganze Gottesdienst um Jesus Christus konzentriert, der
das inkarnierte Wort des Vaters ist; er selbst ist gleichsam der eschatolo-
gische Posaunenruf Gottes, der die Menschen zusammenruft, aber nicht
als Posaune des Gerichts, sondern als Heilsruf des Evangeliums.

Aber kehren wir zu unserem Text zuriick! Die Richtung, in die er wei-
sen will, wird sofort im ersten Satz deutlich ausgesprochen: ,Das Volk
Gottes wird an erster Stelle geeint durch das Wort des lebendigen Got-
tes“ (Art. 4). Die ¢nvinoilo (Kirche = die Zusammengerufene) kommt erst
durch das rakeiv (rufen) zustande, durch den die Geschichte hindurch wei-
tergehenden Ruf des Logos. Sie ist die Schar derer, die um diesen Ruf, die
um den Logos incarnatus versammelt sind. Von dieser Sicht aus werden
die Begriffe ,evangelizatio® und ,evangelizare“ zu den eigentlichen Leit-
worten unseres Textes. Wir konnen also feststellen: Die Idee der Evange-
lisierung ist der Konstruktionspunkt, von dem aus das Konzilsdekret das
Priesteramt entwirft und versteht. Dieses Amt ist demnach die Fortdauer
jenes Evangelisierungsdienstes, der den Kern der Botschaft Jesu bildet:
~Das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen, kehrt um und glaubt der
frohen Botschaft® (Mk 1,15). Die Bedeutung dieses Ausgangspunktes ist
schwer zu tberschatzen. Denn mit der Bestimmung des Amtes vom Evan-

® Vgl. dazn die lehrreichen Ausfithrungen bei Th. Maertens, Heidnisch-jiidische Wurzeln
der christlichen Feste, Mainz 1965, bes. 78 f.

10 Zum christlichen Begriff des Gedachtnisses ist vor allem heranznziehen J. Jeremias, Die
Abendmahlsworte Jesu, Gottingen 19603, 229-246; vgl. auch M. Thurian, Eucharistie,
Mainz und Stattgart 1968.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 363

gelium her ist ein Grundverstandnis des Christlichen iiberhaupt gegeben:
Es ist, wenn man so sagen darf, nicht Thora, nicht gesetzliche Form eines
Lebens und einer Gesellschaft, auch nicht Kultverein, sondern eben Glaube
auf Evangelium hin. Es hat seinen Ansatzpunkt darin, das Vernehmen
und das Annehmen einer auf uns zukommenden Botschaft vom Heil Gottes
zZu sein.

Wenn aber demgemaf} der Priester wesentlich Evangelist ist und wenn
weiterhin die Grundkategorie, von der her sein Dienst zu verstehen ist,
Sendung heifit, wenn er wesentlich ,Missionar® der frohen Botschaft ist,
dann hat das auch entscheidende Folgen fir die Gestalt der priesterlichen
Existenz und fiir das Leitbild einer Erziehung auf das Priesterliche hin.
Der Priester mufl dann namlich ein Mensch sein, der sein Leben vom Wort
her lebt, der durchtrinkt ist von ihm, der in ihm aus- und eingeht. Er muf§
dann auch ganz praktisch den Konstruktionspunkt seiner Existenz in
jenem Wort finden. Drastisch ausgedriickt: Nicht Kulthandwerker, son-
dern Wortbedenker hat der Priester zu sein. Allerdings nicht Wortbeden-
ker in einem blofl akademischen Sinne (wiewohl auf der Hohe des Be-
wufltseins seiner Zeit), sondern so, dafl er das Wort mehr und mehr als
Wort Gottes zu vernehmen lernt, dafl es ihm wirklich zum ,,Colloquium®,
zum Angesprochenwerden von ihm und zum Selbst-sprechen-Diirfen mit
ihm wird, zu dem brennenden Dornbusch, aus dem die Stimme ergeht, die
auch ihn und gerade ihn fordert. Von einem solchen Umgang mit dem
Wort her sollte sich zutiefst sein Beten nidhren. Dieses soll ja nicht irgend-
wo neben seinen , Amtsgeschiften” als ein besonderer Bezirk existieren,
der einem eben auch noch aufgeladen ist. Ein solches In-Sein im Wort be-
findet sich vielmehr gleichsam aus sich heraus an der Schwelle zum Beten.
Umgekehrt kann das Beten, wenn es so geschieht, gar nicht in einer
adogmatischen, sentimentalen Sphare verweilen. Héren auf das Wort und
Sprechen mit dem Wort — mit dem, der das ,Wort” ist — miissen sich
gegenseitig durchdringen. Nur so kann der Priester jene zentrale Aufgabe
wahrnehmen, die ihm Artikel 5 auflddt: den anderen Fihrer zum Gebet
zu werden!!.

b) Der Anspruch des Wortes

Bevor wir zum groflen Duktus unseres Textes, zu seiner Auslegung der
kirchlichen Gestalt des Wortes zuriickkehren, méchte ich noch auf zwei
Formulierungen hinweisen, die eher nebenbei gebraucht werden, aber ge-
rade so den Grundansatz konkreter und in seiner Bedeutung klarer fafi-
bar werden lassen.

1 ¢ 2, I 5, dritter Absatz: .. .eos (= fideles) ad spiritum orationis semper perfectiorem
adducunt. ..



Josef Ratzinger 364

Die erste Bemerkung sagt, dafl es bei all den vielfaltigen Formen der
Verkiindigung immer Aufgabe der Priester bleibe, ,nicht ihre eigene
Weisheit vorzubringen, sondern Gottes Wort . . .“12, Wir stoflen so erneut
auf die Selbstlosigkeit, die dem , Vikar“, dem Gesandten, eignen muf}. Es
geht um die immer weitergehende Ausscheidung des Ich aus unserem
Wort, die ja nicht nur irgendeine Bemithung fiir die Predigt ist, sondern
— wenn sie ernst genommen wird — den ganzen Menschen in Zucht nimmt
und ihn reinigend in die wahre Selbstlosigkeit hinein befreit. So zeigt sich
aber, wie Innerlichkeit und Dienst — die scheinbaren Gegenpole — inein-
andergreifen. Denn gerade das Sich-in-Dienst-nehmen-Lassen fir die
Verkiindigung nimmt uns selbst in den Dienst und bedeutet, dafl wir ler-
nen miissen, von uns selber wegzugehen und jene Freiheit vom Ich zu fin-
den, die die Verkiindigung des Wortes eines anderen von uns verlangt.
Zu dieser Freiheit gehort es auch, sich nicht zu scheuen, auch das zu ver-
kiinden, was uns selbst zum Gericht ist. Natiirlich ist die Forderung rich-
tig, dafl der Verkiindiger hinter dem stehen muf}, was er sagt und mit aller
Kraft versuchen muf}, es selbst zu erfiillen. Aber es ist falsch, wenn man
daraus ableitet, er diirfe nur sagen, was er selber tut. Das wiirde bedeu-
ten, dafl die Botschaft fortwahrend verkiirzt und verfilscht wiirde, weil
wir immer unendlich hinter dem Wort zuriikbleiben. Wir haben die
ganze Botschaft auszurichten — auch da, wo sie sich gegen uns kehrt, wo das
Schwert des Gotteswortes sich in seiner notwendigen Zweischneidigkeit
enthillt. Selbstlosigkeit der Verkiindigung heiflt so, dafl wir die Predigt
auch uns selbst halten und uns von ihr schneiden lassen. Sie verlangt fer-
nerhin, dafl wir auch gegen den Zwang des Zeitgeistes das Wort als Noti-
gung zur christlichen Weise des Nonkonformismus gegeniiber dieser Welt
wagen — ebenso wie gegen einen selbstzufriedenen Traditionalismus.

Das ,non sapientiam suam® unseres Textes kann aber dartber hinaus
noch auf einen weiteren sehr ernsten Fragebereich verweisen: auf das
Problem des kirchlichen Gehorsams und des Gehorsams der Kirche. Einer-
seits macht es darauf aufmerksam, dafl der Priester nicht seine eigene
Tendenz, seine Privatexegese und -frommigkeit vorzubringen hat, son-
dern dem Worte Gottes in der Kirche dient, also auch zunichst ihr gegen-
liber die Selbstlosigkeit des Boten zu beachten hat. Auf der anderen Seite
gilt aber eben dieser Auftrag der Selbstlosigkeit auf allen Stufen der Ver-
kiindigung, auch fiir das bischofliche und fiir das papstliche Lehramt. Auch
dieses ist in den Gehorsam des Boten hineingebunden, ,nicht eigene Weis-
heit, sondern Gottes Wort“ zu sagen. Der Gehorsam der Kirche (des Lehr-
amtes) ist die Voraussetzung des kirchlichen Gehorsams (der einzelnen

12 ¢ 2,14, gegen Ende des ersten Absatzes.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 365

Verkiinder). Eins kann nur im anderen bestehen, und wo eins verletzt ist,
kommt das Ganze in Gefahr.

Die zweite Bemerkung, auf die ich hinweisen mochte, lautet: Man darf
»Gottes Wort nicht nur allgemein und abstrakt darlegen, sondern muf die
ewige Wahrheit des Evangeliums auf die konkreten Lebensverhiltnisse
anwenden“?®. Dieser Satz stellt der Sache nach nichts anderes als eine Um-
schreibung des Wortes ,Aggiornamento® dar, das Papst Johannes dem
Konzil mit auf den Weg gegeben hatte. Dahinter aber taucht, wie mir
scheint, das kierkegaardsche Problem der Gleichzeitigkeit auf, die Frage,
wie wir Menschen von heute , gleichzeitig“ werden konnen mit Jesus Chri-
stus und der Botschaft, die er damals, in seiner Zeit, verkiindigte. Noch-
mal auf eine andere Weise wird man mit dem Problem konfrontiert,
wenn man sich an die Aussage moderner Psychologen erinnert, daf} es in
jedem Jahrhundert Menschen auf allen Bewufitseinsstufen gibt, dafl nur
ganz wenige auf der Ebene des 20. Jahrhunderts, andere - nicht wenige ~
etwa auf der des 13. Jahrhunderts und viele auch noch auf der Stufe der
Primitiven leben. Fiir den Nichtchristen von heute ist es dabei ziemlich
klar, dafl er die kirchlichen Christen nicht auf der Bewufitseinsstufe des
20., sondern auf der des 13. Jahrhunderts sucht. In einer solchen Auffas-
sung, so fragwiirdig und kurzsichtig sie auch ist, steckt immerhin die Frage,
ob es uns gelungen ist, dem Wort gleichzeitig zu werden und so das Wort
unserer Zeit gleichzeitig werden zu lassen. Wiederum wird so der un-
geheure Anspruch sichtbar, der sich hinter dem Wortchen , Aggiornamen-
to® verbirgt. Die Aufgabe, das Wort Gottes unserer Zeit gleichzeitig zu
machen, es zu ,aggiornieren®, kann nur gelingen, wenn wir, die Verkiin-
diger, vorher unsererseits diesem Wort gleichzeitig geworden sind'%. Denn
der Transformationspunkt der Vergleichzeitigung, in dem die Transfor-
mierung des Damals ins Heute geschieht, kann nur die Existenz des Ver-
kiindigers sein. Er 6ffnet dem Wort von damals sein Heute und entdeckt
es in seiner Heutigkeit, insofern es in ihm selbst zu einem heutigen wird.
So geht von unserem Text die Forderung aus, dafi der Mensch, der das
Wort sagen will, vorher sich dem Wort assimiliert haben muf}: Nur so
kann es assimilierbar werden fiir die anderen. Verlangt ist also ein dop-
pelter Ubersetzungsvorgang: Wir miissen uns dorthin, zum Wort, iiber-

13 Ebd. Schluf des ersten Absatzes.

14 Daf man diesen mithsamen Vorgang heute nicht selten Gberspringen will und dann nur
noch sich selbst und die eigene Zeit zum Mafistab erhebt, ist das eigentliche Dilemma der
nachkonziliaren Situation der Kirche: Hier wird der sonst so schwer faflbare genaue
Unterschied zwischen ,Aggiornamento® und ,Modernismus“ sichtbar. Uber den wesent-
lich spirituellen Charakter des Aggiornamento-Begriffs beim Konzilspapst sieche F. M.
Willam, Vom jungen Angelo Roncalli 1903-1907 zum Papst Johannes X XI11I. 1958-1963,
Innsbruck 1967; dazu meine Bemerkungen in ThQu 148 (1968), 236-241.



Josef Ratzinger 366

setzen lassen, um das Dortige zu uns tiber-setzen zu konnen. Nur im Men-
schen kann das Wort heutig und damit auch zur Krise des Heute werden.

c¢) Eucharistiefeier als Verkindigung

Kehren wir nach diesen Zwischenerwigungen zum eigentlichen Leit-
gedanken unseres Textes zuriick! Er beschreibt zunichst die verschiedenen
Formen der Wortverkiindigung und dann die Sakramentenspendung als
Weisen, in denen sich der Evangelisierungsauftrag vollzieht, um schliefi-
lich in der Eucharistiefeier zu miinden: Sie ist ja die bevollmachtigte Ver-
kiindigung des osterlichen Geheimnisses von Tod und Auferstehung,
durch welche die Kirche in die Gegenwart jenes Geheimnisses gefihrt,
ihm wahrhaft iiber all unser Vermégen hinaus gleichzeitig gemacht wird.
Nach dem Dekret, das hier ganz auf der Linie des Neuen Testamentes
denkt, ist die Eucharistiefeier deshalb das Zentrum des priesterlichen
Dienstes, weil sie das Zentrum der Evangelisierung, Realvollzug des
Evangeliums ist. Die osterliche Verwandlung der Dinge und des Men-
schen durch das gekreuzigte und auferstandene Wort hat hier ihre Mitte;
von der Realprdsenz des Herrn in den eucharistischen Gaben her soll
seine Realprdsenz in den Menschen aufgebaut werden, sollen sie selbst
»Leib Christi“, Gestus der Verherrlichung, Opfer sein. So wird die Eucha-
ristie in Anlehnung an die Liturgiekonstitution als ,Quell und Gipfel des
ganzen Evangeliumsdienstes® bezeichnet!. Von jener zentralen Verkiin-
digung her, wie sie im eucharistischen Hochgebet vorliegt, empfingt alles
ibrige Verkiindigen sein Maf}. Bedeutsam ist auch die Definition der
Eucharistie, die von diesem Ansatz her moglich wird: Die eucharistische
Versammlung (,synaxis®), der der Priester vorsteht, ist der Mittelpunkt
der Gemeinschaft (,,Congregatio“ = Versammlung = Kirche!) der Gliu-
bigen®®.

15 ¢ 9,15, zweiter Absatz. In der Liturgiekonstitution ¢ 1, I 10 heif}t es: Attamen Litur-
gia est culmen ad quod actio Ecclesiae tendit et simul fons unde omnis eius virtus emanat.
Dieser Satz war in den Konzilsverhandlungen und -abstimmungen auf erheblichen Wider-
stand gestofien: Man sah darin nicht ganz ohne Grund eine allzu liturgizistische Konzep-
tion der Kirche und ihres Auftrags ausgedriickt, in der der dienende Charakter der Litur-
gie, die nicht selber das Ziel sein kann, nicht geniigend ausgedriickt werde; vgl. den
Kommentar zur Liturgiekonstitution von J. A. Jungmann, in: LThK-Erginzungsband I
(= Das Zweite Vatikanische Konzil I, Freiburg 1966), 24 ff. Im Text unseres Dekretes ist
diese Unzulinglichkeit der Liturgiekonstitution richtiggestellt, insofern nun nicht mehr
die Liturgie als Gipfel der ganzen actio Ecclesiae und als Quell ihrer ganzen Kraft hin-
gestellt wird, sondern die Eucharistie als Gipfel und Quell der Evangeliumsverkiindigung.
Das ist eine sehr viel prizisere Feststellung, gegen die es kaum ernsthafte Einwinde geben
diirfte.

16 ¢ 2,15, Absatz 3.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 367
d) Das Amt und die Einheit der Kirche

Wir haben bisher noch ein Element unseres Textes iibergangen, das in
der Optik des Konzils — bei der Kirchenkonstitution deutlicher als in unse-
rem Dekret — fiir die Beschreibung des Presbyteramtes eine zentrale Rolle
spielt. Es handelt sich dabei um einen Punkt, dem im 6kumenischen Ge-
sprach wie im Selbstverstdndnis der Presbyter eine erhebliche und meist
kritische Bedeutung zukommt: die Frage nach der episkopalen Ausrichtung
des Presbyterates. In Artikel 5 wird dariiber folgendermafen gehandelt:
»In jedem Vollzug der Sakramente ... sind sie (die Presbyter) auf ver-
schiedene Weise mit dem Bischof hierarchisch verbunden und machen ihn
(den Bischof) so in den einzelnen Gemeinschaften der Gliubigen gewisser-
maflen gegenwirtig.“ Zum Presbyteramt gehort demnach sein Verweis
auf das Bischofsamt, so dafl bei jedem Sakramentenvollzug eine hierarchi-
sche, d. h. eine gestufte Verbindung mit dem Bischof besteht. Der Presby-
ter verweist derart iber sich selbst hinaus, dafl er durch sein Handeln den
Bischof prasent macht. Gegeniiber dem neuen Element, das damit im Bild
des Priesters auftaucht, erheben sich — zunichst jedenfalls — schwerwie-
gende Bedenken. Auch wenn man eine ,hierarchische Verbindung* mit
dem Bischof durchaus zugibt, erscheint schon die erste Satzhilfte reichlich
problematisch. Der Durchschnittspriester wird sich dabei doch wohl fragen,
wieso er es eigentlich mit dem Bischof zu tun habe, wenn er tauft, Kran-
kensalbung spendet oder die Eucharistie feiert. Noch unvollziehbarer aber
wird es ihm sein, wenn gesagt wird, in solchem Tun mache er den Bischof
»irgendwie“ (quodammodo) gegenwirtig. Was soll das eigentlich, wird
er sich fragen. Soll der Priester denn eigentlich den Bischof prisent
machen oder nicht viel eher Christus, dessen Rolle der Priester in der
Sakramentenspendung so gut wie der Bischof iibernehmen darf? Ist man
hier nicht einer reichlich seltsamen Romantik verfallen? Es ist nicht die
Aufgabe dieses Versuchs, das ganze Biindel von Problemen aufzoschnii-
ren, auf das wir damit gestofien sind. Ich mdchte nur eine Bemerkung ver-
suchen, von der ich glaube, daf sie unmittelbar zum Kern unserer Frage-
stellung gehort.

Zunichst scheint mir unbestreitbar, dafl die Sprache, in der hier vom
Bischof geredet wird, problematisch ist und daf der Gedankengang, wie
er sich hier anbietet, nicht der Einseitigkeit entrit. Wenn man aber das
entschieden gesagt hat, darf man auch nicht iibergehen, daf der Text in
einem zentralen Punkt recht hat. Er driickt einen Tatbestand aus, der so
notwendig zur Definition des Presbyteramtes gehort, dal man es nicht
zuldnglich beschrieben hitte, wenn man dieses Element ausliefe. Der Sinn
des vorhin zitierten Satzes liegt darin, dafl er die Autarkie der vom Pres-
byter geleiteten Ortskirche, der sogenannten Pfarrei, aufsprengt; er soll



Josef Ratzinger 368

deutlich machen, dafl die ,Gemeinde“ Kirche nur dadurch bleiben kann,
daf} sie nicht autark ist, sondern sich einfiigt ins Ganze und jene Selbst-
losigkeit auf sich nimmt, die ein solches Sich-Einfiigen verlangt. Das be-
deutet, dafl dem Presbyteramt mit dem Dienst der Leitung (,vorstehen®
= praeesse, sagt der Text), der ihm zunichst eignet, gleichzeitig die Un-
selbstandigkeit, die Zuordnung zur groferen Einheit der Episkopalkirche
wesentlich ist. Beides gehort zur Definition des Presbyters, es folgt aus
der Struktur der Kirche und ihrer Form der Einheit-in-Vielfalt. Damit
wird hier — was in der nachkonziliaren Diskussion fast immer iibersehen
wird — der fordernde Aspekt der Kollegialitit deutlich. Sie ist, wie dieser
Text zeigt, keineswegs einfach das Gegenprinzip zum Gehorsam, sondern
im Gegenteil zugleich dessen Begriindung. Weil es keine fir sich stehende
Einzelkirche gibt, sondern jede Einzelkirche Kirche nur ist, indem sie im
Ganzen, im Kollegium steht, darum kann keiner sein eigener Herr sein,
sondern mufl sich dem Ganzen 6ffnen und sich ihm ein- und unterordnen.
Allerdings ergibt sich auch eine Aussage in entgegengesetzter Richtung.
Wir hatten bis jetzt im Hinblick auf den Presbyter gesagt, dafl kirchliches
praeesse (Vorstehen) nicht ohne subesse (Ein- und Unterordnung) sein
kann. Damit wird nicht nur der theologische Grund des kirchlichen Ge-
horsams sichtbar, sondern auch seine innere Voraussetzung, die in der Bri-
derlichkeit des Befehlenden liegt: Sein Befehlen mufl ein Vereinigen sein,
denn die Einheit in der Vielheit zu schaffen, ist der Grund, um dessent-
willen es besteht!?.

Von diesen Zusammenhingen her wird man den in unserem Text be-
haupteten bischoflichen Charakter der Eucharistie, der sich analog auf die
ibrigen Sakramente ausdehnen ldfit, durchaus als sinnvoll begreifen kon-
nen. Daf im Kanon der Messe der Name des Ortsbischofs, der Name des
Papstes, dem die Vereinigung der Bischofskirchen aufgetragen ist, und
schliefflich der Hinweis auf alle rechtglaubigen Angehérigen der Kult-
gemeinschaft stehen, ist weit mehr als eine Floskel oder als ein Eindringen
hierarchischer Machtanmaflung, von der das Gebet tberfremdet wire. Der
Name der grofleren kirchlichen Einheit gehort in den Kanon hinein; er
ist Ausdruck fiir die wesentliche Einheit der Eucharistie als der Grund-
form kirchlicher Einheit Giberhaupt. Die Eucharistie ist entweder eine oder
sie ist nicht. In diesem Sinn ist ihr Stehen in der ,communio cum ordine
episcoporum®, wie es hier heifit, fiir sie in der Tat konstitutiv. So wird
man sagen konnen, dafl die Zuordnung von Presbyterat und Episkopat im
Grunde einfach der sakramentale Ausdruck ist fir die notwendige Einheit
der kirchlichen Dienste in der Vielheit der einen Kirche.

17 Vgl. die Ausfithrungen vonc 1, IT 7.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 369

2. Das Hirtenamt

Nach dieser Analyse der Artikel 4 und 5 (Lehramt und sacerdotales Amt),
in die auch schon die wichtigsten Inhalte von Artikel 7 (Verhéltnis Presby-
terat — Episkopat) einbezogen wurden, missen wir uns nun Artikel 6 zu-
wenden, der vom Hirtenamt handelt. Auch hier bleibt die Zuordnung
zum Dienst des Evangeliums bestimmend. Ein alter Streit innerhalb der
katholischen Theologie erscheint so in einem neuen Licht. In Kirchenrecht
und Dogmatik gibt es eine Diskussion dariiber, ob der Wortdienst priméar
dem Hirtenamt oder dem Priesteramt zuzuordnen sei. Er erscheint irgend-
wie tiberzihlig, da und dort nicht so recht zu passen. Vom Konzilstext her
wird man als die Lsung bezeichnen miissen, dafl das in seiner ganzen
Tiefe verstandene Wort das Umfassende und Griindende ist, das die bei-
den anderen als die zwei Artikulierungsweisen seines Vollzuges aus sich
entlaft und sie zugleich stindig in sich umgreift. Das hat weitreichende
Folgen, mehr als man auf den ersten Blick denken mag. Denn der Idee
des Hirtenamtes ist in der kirchlichen Uberlieferung der Begriff der pote-
stas, der ,Vollmacht“, der ,Amtsgewalt zugeordnet. Von dem neuen
Zusammenhang her ergibt sich von selbst, daf} dieser Begriff sich auf fra-
ternitas-caritas-humanitas hin 6ffnet und damit wieder in seinem wahren
christlichen Kontext erscheint’®. Damit ist man endlich wieder beim Hir-
tenbild der Viter angelangt; der wahre Hirt der Menschen ist der Logos,
der das verlorene Schaf, die Menschheit, in der Menschwerdung auf die
Schultern nimmt und darin ihm wahrhaft Hirte wird . . 7%,

Auf zwei Einzelformulierungen mochte ich noch eigens hinweisen. Die
eine lautet: ,Noch so schéne Zeremonien . . . nlitzen wenig, wenn sie nicht
auf die Erziehung der Menschen . .. hingeordnet sind.” Jede kultische
Selbstgeniigsamkeit, jeder liturgische Formalismus wird abgewiesen; das
Ziel ist der Mensch. Wichtiger ist der zweite Satz: ,,Obwohl die Priester
allen verpflichtet sind, so sollen sie sich doch vor allem der Armen und
Geringen annehmen. Denn der Herr selbst war ihnen verbunden, und ihre
Evangelisation ist zum Zeichen messianischen Wirkens gesetzt.“ Der Ur-
begriff von Evangelium ist auf die Armen bezogen: Wenn man an die
nazarethanische Predigt Jesu im Lukasevangelium und an ihre prophe-
tische Vorgeschichte denkt, wird deutlich, dafl Evangelium zunachst frohe
Botschaft an die Verlassenen und Armen ist®. Das verbindet sich hier mit

18 ¢ 2, 1 6, Absatz 1: ... Presbyteri, nomine Episcopi, familiam Dei, ut fraternitatem in
unum animatam, colligunt ... Etwas spiter: Presbyteri com omnibus eximia humanitate
ad exemplar Domini conversari debent. Im zweiten Absatz ist dann von der nova lex
caritatis als der Grundverfassung des christlichen Zueinander die Rede.

12 Vgl. F. Malmberg, Ein Leib — ein Geist, Freiburg 1960, 236 ff.; Th. K. Kempf, Christus
der Hirt. Ursprung und Deutung einer altchristlichen Symbolgestalt, Rom 1942,

20 Vgl. dazu Th. Maertens, a. a. O. (siche Anm. 9), 150-159.



Josef Ratzinger 370
g

dem Motiv des Hirten, der den Verlorenen nachgeht und die frohe Bot-
schaft den Vergessenen bringt. Der Priester liefRe sich von hier aus gerade-
zu definieren als der Mensch, der firr jene da ist, fur die sonst niemand da
ist. Bonhoeffers Idee von Christus als ,dem Menschen fiir die anderen*
wird hier fast unheimlich konkret und nah. Dabei muf} freilich auch be-
dacht werden, dafl es vielerlei Formen der Armut gibt — auch die Armut
an Wort, die Armut an Evangelium ist Armut, die nach dem Evangelisten
ruft; der missionarische Gedanke im engeren Sinne wird denn auch kon-
sequent von unserem Text angeschlossen.

Wenn wir ehrlich sind, miissen wir sagen, dafl die Routine des inner-
kirchlichen Betriebs diese urspriingliche Evangelisierungsaufgabe nicht
selten vollkommen erdriickt; immer wieder sind wir mit diesem Betrieb
so sehr beschiftigt, daf keine Moglichkeit mehr erscheint, iiber ihn hinaus-
zugreifen. Das wird vielleicht auch gar nicht ganz zu dndern sein. Aber
vom Wesenssinn des priesterlichen Amtes her miiite immer wieder mit
allen Mitteln versucht werden, diese Routine zu dem Sekundiren zu
machen, das sie gegeniiber dem Priméren ist: das Wort fiir alle bereitzu-
halten.

3. Priester und Laie

Damit ist das Kernstiick des Textes, seine Definition des Priesteramtes,
in groflen Ziigen wiedergegeben. Aus dem Folgenden méchte ich nur noch
zwel Fragen herausgreifen, die das Bild in wichtigen Ziigen erganzen. Die
erste betrifft das Verhéltnis Presbyter-Laie; es wird im Artikel 9 weit-
gehend in Parallele zu dem Verhiltnis Bischof — Presbyter beschrieben.
Der Text ist leicht verstindlich und braucht hier nicht eigens analysiert zu
werden. Statt dessen mochte ich eine kleine Uberlegung versuchen zu dem
schénen Augustinuswort, das die Kirchenkonstitution in ihrem Kapitel
iber die Laien anfithrt: ,Wo mich erschreckt, was ich fir euch bin, da
trostet mich, was ich mit euch bin. Fiir euch bin ich Bischof, mit euch bin ich
Christ. Jenes bezeichnet das Amt, dieses die Gnade, jenes die Gefahr,
dieses das Heil“?!. Es geht Augustinus in diesem Text um weit mehr als
um eine unverbindliche Bekundung der Bescheidenheit, aus der dogma-
tisch nichts folgen wiirde; hier ist wirkliche Theologie des Amtes und der
Einheit des Christseins in der Verschiedenheit der Auftrage im Spiel. Mir
scheint — auch wenn man das nicht strikt wird beweisen konnen —, daf
Augustinus hier zur Kldarung des Problems einen Gedanken seiner Trini-
tatstheologie anklingen lafit. Diese sagt bekanntlich, dafl in Gott die drei

21 Kirchenkonstitution ¢ 4, 82 Schlufl. Der Text stammt aus Augustinus Sermo 340, 1 (PL
38, 1483). Uber die textkritischen Probleme dieses Sermo, dem spiter eine Predigt des
Caesarius von Arles eingefiigt wurde, handelt kurz M. Jourjon in: Rondet — Morel —
Jourjon ~ Lebreton, St. Augustin parmi nous, Paris 1954, 181.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 371

Personen nur jeweils als Relation auf den anderen hin sind, wihrend sie
absolut, d. h. blof in sich und fiir sich genommen, nicht Vater, Sohn oder
Geist, sondern einfach Gott sind. Trinitarische ,Person® sind sie je nur in
der Wegwendung von sich auf den anderen hin, so dafl Person- und Rela-
tionsein identisch sind. , Vater wird er nicht in bezug auf sich, sondern in
bezug auf den Sohn genannt; auf sich hin gesehen heifit er einfach Gott**.
Der hier gefundene Kunstgriff des Denkens, der Einheit und Unterschie-
denheit in der Idee der Relation ineinanderschauen 1a88t, wird nun von
Augustinus auf das Verstindnis des geistlichen Amtes angewandt: , Fir
euch bin ich Bischof, mit euch bin ich Christ.“ Das ist — auf ganz ande-
rer Ebene selbstverstindlich — die gleiche Struktur des Denkens. Amt
ist ein Relationsbegriff. Fir sich gesehen und auf sich allein hin gesehen
ist jeder Christ nur Christ und kann gar nichts Héheres sein. Es gibt die
Einheit und Unteilbarkeit des einzigen christlichen Rufes. ,Ad se” ist
jeder nur Christ, und das ist seine Wirde. ,Pro vobis®, d. h. in der Rela-
tion auf die anderen hin, allerdings in einer unumst68lichen und den Be-
troffenen in seinem ganzen Sein tangierenden Relation, wird man Triger
des Amtes. Amt und Relation sind identisch, Amtsein und Relationsein
fallen ineinander. Das Amt ist die Relation des ,Fir euch“. Bischof (und
entsprechend Presbyter) ist man immer ,fiir euch oder man ist es nicht.
So wird mit Hilfe dieser an die Trinitatstheologie angelehnten Formel
deutlich, wie die Identitiat des fur alle einen Christseins {das ,allgemeine
Priestertum“) und die Realitit des besonderen Amtes zusammen bestehen;
dies immerwihrende Paradox, das auch im Streit der Konfessionen keine
geringe Rolle spielt, fingt an, durchsichtig zu werden. Welchen Anspruch
ein solches Verstindnis des Amtes an seinen Tréger stellt, braucht man
gewil} nicht eigens zu betonen®.

4. Aszese und Dienst

Die zweite Bemerkung, die noch versucht werden soll, bezieht sich auf das
dritte Kapitel des Dekretes. Das Problem des Lebens als Priester, um das
es hier geht, wird vor allem als Spannung zwischen Innerlichkeit und

22 In ps 68 s 1, 5 PL 67, 845.

23 In diesem Zusammenhang darf auf eine Bemerkung in Artikel 11 verwiesen werden,
der iiber den Priesternachwuchs handelt und es als Ziel der Erziehung ansieht, die jungen
Menschen zu befdhigen, ,grofmiitig“ (generose) dem Ruf des Herrn zu antworten, wenn
er an sie ergeht. Auf dem Wort von der Grofmut, Grofherzigkeit diirfte cin besonderer
Nachdruck liegen. Eine Werbung fiir den Priesterberuf, die an die Bequemlichkeit, an den
Ehrgeiz oder an das Gewinnstreben appelliert, verkennt ihre Aufgabe. Was herausgefor-
dert werden muf}, sind Idealismus, Selbstlosigkeit, Groflherzigkeit ~ nicht die kleinliche
VerschlieBung in das Sicherheitsstreben der biirgerlichen Ordnung. Nicht die Vorsicht, die
sich ans Einfachste hilt, sondern der Wagemut, der das Mihsame sucht, ist die rechte
Voraussetzung fir das Ja zu diesem Be-ruf.



Josef Ratzinger 372

Dienst gesehen, eine Frage, der wir bereits mehrfach begegnet waren. Die
Antwort des Textes konnte man auf die Formel bringen: Heiligkeit durch
den Dienst, Dienst nicht neben der Heiligkeit, sondern als die Form prie-
sterlicher Heiligkeit. Beides, das Wirken fiir den Menschen und die Inti-
mitat mit Gott, stehen nicht in einem konkurrierenden Nebeneinander,
sondern das Dienen fiir die anderen ist die Weise des Sich-verbrauchen-
Lassens fiir Gott und so des Ergriffenwerdens von ihm, des Seins bei ithm.
Daf} es sich in diesem Programm, das ausdriicklich das Pragma des prie-
sterlichen Dienstes und die Innerlichkeit des Lebens von Gott her inein-
andersetzt, nicht um die Freigabe in einen entinnerlichten und seelenlosen
Pragmatismus handelt, ergibt sich eindeutig aus der Vorstellung, die der
Text vom Dienst hat und die er zuvor im zweiten Kapitel bot. Dienst, so
hatten wir dort gehort, ist wesentlich ,Evangelisierung®, Weitergabe des
Wortes und des Sinnes, den es gibt — freilich auch der Liebe, die es meint.
So kann dieses Diensttun gar keine Konkurrenz zum Vertrautwerden mit
Gott sein. Ich kann ja nur evangelisieren, wenn ich selbst im Evangelium
lebe. Umgekehrt: Wenn ich evangelisiere, spreche ich nicht nur zu den
anderen, sondern immer auch zu mir selbst, lasse ich mich selbst vom
Evangelium betreffen. Daran dndert auch selbstverstindlich die Tatsache
nichts, daf} die hochste Form von Evangelisierung die sakramentale Pro-
klamation von Tod und Auferstehung des Herrn ist. Denn der Vollzug
der Sakramente ist nicht Abwickeln kultischer Aktionen, sondern fordert
das ,imitari quod tractant“, das wirkliche Umgehen mit Gott; er bezieht
unsere Innerlichkeit ein und steht nicht neben der Gottesbeziehung, son-
dern formt sie konkret. Das gleiche gilt schlieflich auch fiir das weite Feld
der ,Hirtengewalt®. Der Text sagt dazu: ,Als Leiter der Gemeinschaft
pflegen sie (= sollen sie pflegen) eine Aszese, wie sie einem Seelenhirten
entspricht . . .“?%, Man darf sich durch die altmodische Tonart dieses Satzes
nicht verwirren lassen. In Wirklichkeit driickt er die durchaus moderne
Einsicht aus, daBl die Aszese eines ,Rektors“ nicht in irgendwelchen Spe-
zialiilbungen besteht, die unverbunden neben seiner Aufgabe verbleiben,
sondern eben in seinem Amt selbst. Indem er andere fithrt, wird er selbst
gefithrt; daR er andere zu formen versuchen muf}, formt ihn.

Wenn die Bestimmung des Priesters als ,Evangelist und ,Missionar®,
auf der unsere Aussagen beruhen, nach unseren fritheren Uberlegungen
auf Sendung und Auftrag Christi selbst verweist, ist es nur konsequent,
daBl der Text auch diese spirituelle Anwendung christologisch zu ver-
ankern sucht. Das einheitsstiftende Grundprinzip eines Lebens fiir das
Evangelium, so sagt er, ist die Nachfolge Christi, ,dessen Speise es war,

24 ¢ 3,118, letzter Absatz.



Zur Frage nach dem Sinn des priesterlichen Dienstes 373

den Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hatte, um sein Werk zu voll-
enden“?®®. Auf wie vielerlei Art der Evangeliumsdienst den Menschen ge-
brauchen kann, wird gerade im Blick auf den irdischen Jesus sichtbar. Die
Zeit seiner Wortverkiindigung wéihrte nicht lange. Dann kam das Ver-
stummen des Kreuzes. Aber auch das Kreuz ist Dienst. Im Leiden gibt der
Mensch mehr als im Tun, nicht nur seine Kraft, sondern auch seine Sub-
stanz — sich selbst. Und so wuchs erst hier die eigentliche und endgiiltige
Fruchtbarkeit (Joh 12, 24!): Das Kreuz wurde das Evangelium. Gewifl — nur
aus der Perspektive des Schreibtischs stellt sich das alles in schéner Har-
monie dar. In Wirklichkeit ist das Kreuz das Zerrissenwerden des Men-
schen. Und auch der Priester wird das Evangelium immer wieder als Zer-
reiflprobe seines Lebens erfahren. Aber nur indem der Mensch auseinan-
dergerissen wird, kommt er zu seiner vollen Grofie. Das Zerrissenwerden
ist — wir diirfen uns nichts vormachen — furchtbar, aber es ist auch frucht-
bar. Es 6ffnet den Spalt, der den Blick in das Unendliche freigibt.

5. Die Unwiderruflichkeit des priesterlichen Amtes

Zum Schlufl mochte ich noch ein paar Bemerkungen zu einer Frage ver-
suchen, die unser Text nicht berithrt — der man aber zusehends haufiger
begegnet. In ihr steht noch einmal das Ganze des priesterlichen Dienstes
zur Debatte, und so mag diese abschliefende Uberlegung zugleich die Ge-
legenheit bieten, zuletzt doch noch so etwas wie eine dogmatische Gesamt-
aussage zu versuchen. Es handelt sich um das Problem der Endgiiltigkeit
des priesterlichen Berufes; seine Kehrseite ist die Frage: Wird oder soll
es in Zukunft ,Priester auf Zeit“ geben? Vom heutigen Bewufitsein und
von der Situation her, in der wir als Menschen unseres Jahrhunderts ste-
hen, ist die Endgiiltigkeit von Entscheidungen fragwiirdig geworden. Un-
ser ganzes modernes Lebensgefiihl steht dem Gedanken des Endgiiltigen
von Grund auf entgegen. Finige Beispiele mogen geniigen: Die Evolu-
tionstheorie hat die Stabilitit der Dinge, von der wir vorher ausgingen,
aufgeldst in sich iiberholende Entwicklungen und den Menschen selbst
zum tiberholbaren Wesen, zum Wesen auf Widerruf gemacht, zu einer
Etappe in der Geschichte des Werdens, die grundsitzlich revidiert werden
kann und soll. Die Geschichtswissenschaft hat innerhalb des Menschlichen
die Vorstellung des Bleibenden umgestofien, den immerwéhrenden Wan-
del alles Menschlichen aufgezeigt und scheinbar endgiiltige Einsichten,
yveritates perennes” des Menschen als Ausdruck verginglicher und ver-
gangener geschichtlicher Situationen enthiillt. Die Psychologie erklart das
Menschenleben als einen Strom des Werdens und der sich ablésenden

23 ¢ 3,114, Absatz 1 Schlufl. Der ganze Artikel 14 kreist um diese Thematik.



Josef Ratzinger 374

Entscheidungen. Die soziologische Situation fithrt dazu, den Menschen
vom Endgiiltigen abzuhalten: Aus dem Beruf ist der Job geworden, und
nicht mehr die endgultige Wahl erscheint wie einst als das Vorbildliche,
sondern es zdhlt die Flexibilitit, die sich den gewandelten Situationen
anzupassen und sich mit ihnen zu wandeln weifl. So scheint auch die ehe-
liche Treue in der neuen Grundsituation unseres Denkens und unserer
Gesellschaft kaum noch vollziehbar. Man scheint eher vom Wechsel der
Situationen ausgehen zu missen, der es den Menschen verwehrt, sich fiir
immer zu binden. Es ist nur konsequent, dafl man demgemif} auch den
»Priester auf Zeit“ postuliert. Die Parole, die Kirche kénne niemanden
auf immer binden, sie miisse nicht nur die Religionsfreiheit nach auflen
respektieren, sondern auch die Freiheit der Entscheidungen nach innen
und damit die Méglichkeit der Revision gefallener Entscheidungen hin-
nehmen, wird immer deutlicher horbar, sie ergibt sich aus der allgemei-
nen Bewufltseinslage unseres Jahrhunderts.

Man mufl sich dabei klar sein, dafl es sich hier nicht um irgendeine
pragmatische Frage, um ein Experiment neben anderen handelt, sondern
um etwas sehr Grundséitzliches. Hier steht die ganze Weise des Stehens
zur Wirklichkeit iiberhaupt zur Debatte. Der christliche Glaube ist als
Glaube an die Endgltigkeit der Entscheidung Gottes fiir den Menschen
in Christus und als Glaube an die Endgiiltigkeit der menschlichen Da-
seinsentscheidungen fur die Ewigkeit Uberzeugung davon, daf es im
Werden das Endgiltige gibt, dafl der Mensch das Wesen auf Endgiiltiges
kin ist. Der Glaube, dafl durch Christus in der Geschichte das Endgiiltige
von Gott her geschehen ist, schliefit unabdingbar ein Welt- und Menschen-
bild ein, zu dem konstitutiv die Uberzeugung gehért, dafl es inmitten des
Werdenden das Endgtliltige gibt und daff der Mensch das Wesen ist, das
zur endgiiltigen Entscheidung fahig und bestimmt ist und nur in ihr wahr-
haft zu sich selber kommt. Nach der einhelligen Uberzeugung der gesam-
ten kirchlichen Uberlieferung ist der menschliche Anspruch des Presbyter-
amtes von der Art, daf} es den Menschen unwiderruflich fordert und total
betrifft, iiber seine ganze Existenz definitiv verfiigt: Die Entscheidung, um
die es hier geht, ist so, dafl sie nur dann iiberhaupt gefallt ist, wenn defi-
nitiv die ganze Existenz ins Spiel gebracht wird. Wie die Ehe die un-
widerrufliche Entscheidung zu einem Menschen verlangt und ohne sie gar
nicht zustande kommt, kann auch das Priesteramt nur als Verfiigung iiber
das ganze Leben ergriffen werden. Wo weniger gegeben wird, liegt etwas
anderes — aber nicht dieses — vor. ,Priester auf Zeit* gibt es von katho-
lischer Theologie her so wenig wie ,Fhe auf Probe‘. Beides kann man
nur ganz oder gar nicht haben.



Zur Frage nack dem Sinn des priesterlichen Dienstes 375

Der Verankerung dieser Einsicht in der Grundstruktur des Christus-
glaubens miifite bei einer weiteren Reflexion noch die ekklesiologische
Komponente hinzugefiigt werden. Der ,Priester auf Zeit* gehort einem
anderen Kirchenbild als dem des katholischen Glaubens zu. Denn der
Revidierbarkeit des Berufes entspricht die Revidierbarkeit und Uberpriif-
barkeit der Kirche mit ihrer etwaigen Ersetzung durch einen ganz neuen
,Apparat®, der aber auch wieder, wie der vergangene, nur ,Apparat®
wire. Den Priester auf Widerruf akzeptieren heifit, die grundsatzliche
Revidierbarkeit und die blofle organisatorische Auflerlichkeit jedes kirch-
lichen Amtes annehmen, womit jedenfalls der Kirchenbegriff der gesam-
ten Uberlieferung — einschlieflich des Neuen Testamentes®® — negiert ist.
Das Amt, von dem dann noch die Rede ist, ist etwas von Grund auf ande-
res als der Dienst des Presbyters, von dem Schrift und Uberlieferung han-
deln. Dieser Dienst fordert den Menschen ganz und endgiiltig in eine
Entscheidung hinein, hinter die nicht mehr zuriickgegangen werden kann®.
Wenn man demgemaf von der Unrevidierbarkeit dieser Entscheidung im
Gefolge der Unrevidierbarkeit der Christustat und der grundsatzlichen
Unaufhebbarkeit seiner Kirche sprechen mufi, so sagt man im Grunde nur
mit anderen Worten dasselbe wieder, was die Tradition ,character inde-
lebilis“ genannt hat. Sie hat in dieser uns vielleicht etwas zu objektivistisch
erscheinenden Chiffre ihr Wissen um die Unwiderruflichkeit der grofien
Grundentscheidungen zwischen Gott und Mensch ausgedriickt, wie sie
Christwerden in der Taufe und Priestertum besagen.

Mit dem Blick auf die Weise des Anspruchs, die der Priesterberuf er-
hebt, also von einer praktischen Frage her, die uns unsere Stunde stellt,
ist nun ganz von selber seine sakramentale Form hervorgetreten. Die
Frage nach dem Maf} des Anspruches, der uns hier begegnet, hat uns auf
den Begriff des character sacramentalis hingefithrt und hat uns so in der
Denkungsweise unserer Zeit vor die damit gemeinte Realitdt gebracht.
Der Sinn der Rede von der Sakramentalitdt des priesterlichen Dienstes
erschopft sich allerdings nicht im Verweis auf seine Endgiltigkeit. ,Sakra-
mentalitit des Presbyterates meint vielmehr vor allem auch die Tat-
sache, dafl die Vollmacht dieses Amtes nicht auf einer Delegation seitens
der Gemeinde, sondern auf der Gabe des Herrn beruht (vgl. u. a. das
fi%edev adtds von Mk 3, 12 und das adtdg Edwxev von Eph 4,11). Auch wenn

26 Vgl. J. Ratzinger, Freimut und Gehorsam, in: Wort und Wahrheit 17 (1962), 409-421,
bes. 409-414.

27 Diese grundsitzliche Aussage schliefit selbstverstindlich nicht aus, dafl es faktisch ein
Scheitern bzw. die Erkenntnis einer falschen Wahl geben kann und dafl dann dem Betref-
fenden grofiziigig ermdglicht werden muf, einen neuen Weg zu finden, wie es erfreulicher-
weise in der nachkonziliaren Praxis sich einzuspielen beginnt.



Josef Ratzinger 376

dieser Dienst — was mdglich ist — durch Wahl von seiten der Gemeinde
Ubertragen wird, seine Vollmacht kommt nicht von ihr, sondern vom
Herrn - sie steht ihr gegeniiber. In dieser Unabhéngigkeit der geistlichen
Vollmacht von der Gemeinde, die mit dem Begriff ,Sakramentalitit®
wesentlich gemeint ist, driickt sich noch einmal die Struktur des Glaubens
selbst aus, der nicht Produkt der Gemeinde, sondern ihr Gegeniiber ist.
Die Unméglichkeit, die Vollmacht des Amtes auf diejenige der Gemeinde
zuriickzufiihren, sie in diese aufzuldsen, reprisentiert die nicht von unten
her zu entfaltende Sendungsstruktur des Christlichen. Der Positivismus
der Handauflegungsreihe entspricht der Positivitit des Christlichen, sei-
nem Von-auflen-Sein, das ithm bleibend wesentlich ist. Die Handauf-
legung ist deshalb primar nicht Symbol fiir eine Machtiibertragung von
seiten der Gemeinde, sondern dafiir, dafl geistliche Vollmacht im Christ-
lichen nicht von unten und von innen, sondern von oben und von auflen
kommt, d. h. fiir das der Gemeinde entzogene Handeln des Pneuma selbst.
Dieses Handeln bindet freilich den Amtstrager nicht weniger als die Ge-
meinde; auch fiir ihn bleibt das Wort das Gegeniiber, an dem er gemessen
wird. So wie er der Gemeinde gegeniiber die ,Auflerlichkeit* des Wortes
reprasentiert, so muf} sie ihn in der Wachheit ihres Glaubens immer wie-
der unter den Anspruch des Wortes stellen, dem sie beide verpflichtet
sind.

Nur sekunddr kann man sagen, dafl in diesem Handeln auch die
Gemeinde den Betreffenden zu ihrem Beauftragten macht und daf} inso-
fern nun doch auch ein Empfangen von ihr her vorliegt. Die Kollegialitit
von Amt und Gemeinde liegt in diesem Aspekt begriindet und wird von
ihm her zugleich begrenzt, d.h. abgehoben von einer blofi demokrati-
schen Struktur. Dies Ganze der solchermaflen geschilderten Unbeliebigkeit
des Amtes, in dem sich die Unbeliebigkeit des Wortes und die Sendungs-
struktur der Kirche darstellt, ist, wiederholen wir es, nichts anderes als die
inhaltliche Auslegung dessen, was die Sprache der Tradition mit dem
Begriff der ,Sakramentalitit“ des Amtes meint. Zugleich diirfte deutlich
geworden sein, dafl diese letztlich nichts anderes als die wesentliche
Zugehorigkeit des Amtes zum einen ekklesialen und christologischen
Sacramentum, zu dem einen Sacramentum der in Christus zusammen-
gefafiten Bundesgeschichte Gottes mit den Menschen bedeutet. Diese Zu-
ordnung ist der Ausgangspunkt, von dem her das rechte Verstindnis des
priesterlichen Dienstes anheben, und der Endpunkt, zu dem es immer wie-
der zuriickkehren mufi.





