
Vom Sinn des Alters* 
Louis Lochet, Paris 

Die meisten Menschen denken, wenn von den •Alten" die Rede ist, gleich 
an wirtschaftliche Probleme: wie kann man ihre Existenz sichern, ihren 
Ruhestand finanzieren, wie für die nötige Pflege sorgen? Dadurch daß die 
Zahl der Alten zunimmt und die Bevölkerung immer mehr vergreist, ge- 
winnt das Problem an Schärfe. Doch hinter dem wirtschaftlichen Problem 
wird ein menschliches Problem sichtbar: unsere Einstellung gegenüber den 
alten Leuten. Wie sollen wir sie sehen, sie verstehen, sie achten und lie- 
ben? Kann die Welt, in der wir leben und die sich mit der Existenz so 
vieler alter Menschen abfinden muß, die genannten Fragen ohne das Chri- 
stentum lösen? 

Es wäre unmenschlich, wenn die Welt für die Alten keinen Sinn und 
keinen Platz hätte; aber kann das ohne den Hinblick auf Christus gesche- 
hen? So bedeutet gerade in unserer Welt der alte Mensch einen Hinweis, 
wie nötig wir eine christliche Lebensauffassung haben, wenn wir nicht in 
Unmenschlichkeit verfallen wollen. So sind die Alten ein lebendiger Hin- 
weis auf Christus. 

Das Alter stellt den Menschen, und zwar gerade den Menschen von heute 
in Frage 

Früher erreichten wenig Menschen das Greisenalter. Das verlieh den 
Alten eine Art Würde. Wer auf Grund besonders günstiger Bedingungen 
ein Alter von siebzig oder gar achtzig erreichte, war aus den andern her- 
ausgehoben; er hatte auf Bewunderung Anspruch, einfach weil er so alt 
war. Dazu kam, daß in einer sich nur sehr langsam wandelnden Welt die 
Überlieferung auf allen Gebieten äußerst wichtig war, um das überkom- 
mene Menschheitserbe intakt zu erhalten. Kein Wunder, daß der Greis 
für die Weitergabe der Überlieferung auf allen Gebieten einen unver- 
gleichlichen Wert besaß: Ob es sich um Fachwissen, Rechtswesen, Sittlich- 
keit, geschichtliche Überlieferung, aufgespeicherte Lebenserfahrung han- 
delte, in all dem war der Greis ein unersetzbarer Vermittler. So besaßen 
die Alten wegen ihres Alters allgemein ein hohes gesellschaftliches An- 
sehen. Sie waren Zeugen der Vergangenheit und garantierten zugleich den 
Fortgang der Entwicklung, denn sie garantieren deren Kontinuität. 

* Der Beitrag erschien zuerst in den •Cahiers Laennec", Dezember 1963 (Ed. P. Lethielleux, 
Paris). Wir bringen ihn mit freundlicher Erlaubnis des Verfassers und des Schriftleiters 
der •Cahiers Laennec". Die Übersetzung stammt von P. Franz Hillig SJ. 



Vom Sinn des Alters 383 

Heute dagegen in einer sich rapid verändernden Welt ist diese ihre 
Rolle total ausgespielt. Was kann ein Großvater, der im Jahr 1920 zu 
den Pionieren der Luftfahrt zählte, seinem Enkel, der 1968 Flieger ist, 
beibringen? Genauso ist es in der Medizin, in der Architektur, in allem! 

Wenn etwas davon immer zum geschichtlichen Wandel gehört hat, dann 
ist dieser Vorgang doch heute erheblich beschleunigt; einmal durch den 
Schwund christlichen Denkens in der modernen Welt; und dann, weil die 
Werte, die heute im Vordergrund stehen, genau die sind, die den alten 
Leuten fehlen, nämlich Geld und Erfolg. Wir leben in einer Welt, die 
weithin vom Geld beherrscht wird. Ein Mensch ist so viel wert, wie er 
verdient. Es ist klar, daß, so gesehen, die Alten unwillkürlich abgewertet 
sind: sie werden als totes Gewicht in der Gesellschaft oder in der Familie 
empfunden, sind sie doch zunehmend unfähig zu verdienen. Und selbst 
wenn ein Alter auf Grund seines Besitzes oder seiner Rente noch respek- 
tiert wird, so fühlt er sich doch in einer Welt isoliert und verloren, die ihn 
nicht achtet für das, was er ist, sondern nur für das, was er hat. Es ist die 
Tragödie der Reichen, deren Reichtum all ihre menschlichen Beziehungen 
vergiftet. 

Nun verlagert sich zwar in der heutigen Welt der Akzent vom Hoch- 
schätzen des Geldes zum Schätzen der Arbeitsleistung: Wichtiger ist, was 
einer kann, als was einer besitzt. Doch diesem Geist gegenüber fühlt sich 
der alte Mensch noch unrettbarer verkannt. Bei ihm geht ja gerade die 
Arbeitsleistung zurück; eines Tages ist sie gleich Null. Innerhalb der Welt 
der Arbeit wird der Alte zum Mann im Ruhestand, den die Gesellschaft 
mit tragen muß, der aber selbst nichts mehr zu ihrem Wohlstand beiträgt. 
Der Welt der Produktion gegenüber fühlt sich der Alternde als minder- 
wertig. Im Maß seine Kräfte nachlassen, nimmt sein sozialer Wert ab, 
schließlich wird er beruflich und menschlich völlig •untauglich". 

Diese Tragödie der Alten betrifft nicht nur die große Menge der Alten; 
sie betrifft uns alle, unsere gesamte Zivilisation. Wir gehen alle dem Alter 
entgegen. Sämtliche Arbeiter können eines Tages zu •alten Arbeitern" 
werden. Was dann? Ist das Leben sinnlos und der Mensch ein blödes 
Lebewesen, das um so schneller vorankommt, je weniger es weiß, wohin? 
Dieser Infragestellung des Menschen durch sein Altern gehen die Philo- 
sophen und die Wirtschaftler aus dem Wege; denn sie haben keine gültige 
Antwort darauf. Es ist nun einmal so, daß es darauf nur eine Antwort gibt, 
wenn wir den Menschen im Licht der göttlichen Offenbarung sehen. 

Das Alter als Stufe des Übergangs 

Das Studium der Lebensphasen des Menschen kann uns zu einem ersten 
Verstehen des Alters verhelfen. Seit langem hat man die Reifezeit als 



Louis Lochet 384 

eine solche entscheidende Lebensphase begriffen. Sie bedeutet den Bruch 
mit dem vorläufigen Gleichgewichtszustand der Kindheit und führt etwa 
zwischen 12 und 20 über verschiedene Stufen zur vollen Selbstverantwor- 
tung als Erwachsener. Inmitten eines allgemeinen Tastens und einer Un- 
sicherheit auf der Suche nach der eigenständigen Persönlichkeit vollzieht 
sich vor allem die allmähliche Entdeckung der Liebe, des geschlechtlichen 
Lebens bis hin zu seiner vollen Entfaltung in der Gründung einer Familie, 
im Entdecken der Arbeit und der mitmenschlichen Beziehungen, wodurch 
der Mensch seinen Platz im Leben einnimmt. 

Die Lebensphase des erwachsenen Menschen stellt dann wieder im Fa- 
milienleben, in der Arbeit, in den mitmenschlichen Beziehungen eine Art 
Gleichgewicht dar; bis dann um die 50 herum von neuem ein kritisches 
Stadium beginnt. Man spricht vom •Mittagsteufel", der Krise der Lebens- 
mitte. Alles findet sich von neuem in Frage gestellt: das geschlechtliche 
Leben, der Beruf, die Beziehung zum Mitmenschen: das Alter kündet sich 
an. Doch ähnlich wie die Krise der Reifezeit mündet auch die des alt wer- 
denden Menschen in eine neue Lebensstufe. 

Zunächst fallen negative Züge ins Auge und werfen auf die ganze Ent- 
wicklung ein ungünstiges Licht: die Zeugungskraft läßt nach, die Familie 
beginnt zu schrumpfen, die berufliche Leistung geht zurück. Dennoch kann 
das Ergebnis zu einem neuen Gleichgewicht, einer inneren Ausgeglichen- 
heit führen, die durchaus positive Züge trägt. 

Da ist zunächst einmal das Abstandgewinnen und Loslassen (le detache- 
ment). Das klarblickende Annehmen dieser neuen Lebensphase führt zur 
Gelassenheit, zur Bereitschaft für das, was sich ankündigt: die rückhaltlose 
Annahme seiner selbst, der andern, der ganzen Welt mit ihren Begrenzt- 
heiten. So kommt es dann zu einer Weltsicht, die eine größere Weite be- 
sitzt, zu einer Zusammenschau (einer Synthese) und einer leidenschafts- 
loseren Beurteilung. Man ist persönlich in Beruf und Politik nicht mehr so 
engagiert und kann gelassener und gerechter urteilen. 

Der alte Mensch weiß Rat; man schätzt ihn als Großvater in der Familie 
und bei den Kollegen wegen seiner Erfahrung. Die Alten haben in ihrer 
Zuneigung etwas Selbstloses, ihr Umgang ist schlicht, ihre Liebe lauter. Sie 
richten einen neuen Blick auf die Welt, der die Gelassenheit des Alters 
dem annähert, was das Beste der noch unbeschwerten Kindheit ist; nur 
daß beim alten Menschen die ganze Lebenserfahrung, das aus Erleben 
und Nachdenken gereifte Wissen hinzukommt. 

Diese Lebensphase, die sich nicht so genau wie die Reifezeit und das Er- 
wachsensein nach Lebensjahren bestimmen läßt, tendiert überhaupt aus 
der Zeit heraus. Das Sich-lösen vom Betrieb des Lebens, während man 
doch noch an geliebten Menschen hängt, gilt noch dem Leben . . . aber was 



Vom Sinn des Alters 385 

für einem Leben? Am Abend des Lebens brennt seine Flamme reiner. Sie 
verzehrt, was noch bleibt. Der Leib löst sich von der Welt, während ganz 
in der Tiefe eine noch viel radikalere Loslösung vor sich geht, die Sicht 
sich unendlich weitet und ein tiefer Friede Platz greift..., wobei in man- 
chen Fällen der Einfluß und die Ausstrahlung eines solchen Lebens sich 
noch steigern können. Der Greis scheint im Grenzgebiet einer anderen 
Welt zu leben, wo ihm, von der Erdenschwere gelöst, ein neuer Blick auf 
die Dinge geschenkt wird, eine neue Liebe zu allen Wesen, ein Hinaus- 
schreiten über die Grenzen der Zeitlichkeit. So sieht das letzte Bild aus, 
welches das Leben uns vom Menschen schenkt. Dieses Bild ist tief in das 
Bewußtsein der Menschheit eingegraben: es ist das Bild des •alten Wei- 
sen" ; es stellt den Menschen dar, der den Lauf seiner Jahre vollendet hat 
und reif geworden ist für eine andere Welt: Das Alter als Phase des 
Übergangs. 

Das Geheimnis des Menschseins 

Des Übergangs wohin? In welche Welt? In welche Bindungen, in welches 
Leben, in was für eine neue Lebensphase? Weder unser Verstand noch 
unser Grübeln, weder die Erfahrung noch die Wissenschaft wissen Ant- 
wort auf diese für uns doch unendlich wichtigen Fragen. Hier stehen wir 
vor dem Geheimnis des Menschseins. Es ist ein Geheimnis, keine Sinn- 
losigkeit. Scheint doch alles in diesem Leben ein Weg zu sein, der irgend- 
wo hinführt, ein Baum, an dem Früchte zur Reife gelangen. 

Und dennoch stehen wir hier vor einem lastenden Dunkel, das sich noch 
verstärkt durch vielerlei Elend und endlich den Tod. Denn das wunder- 
bare, friedliche Alter, das wir da beschrieben haben, ist nicht die Regel. 
Das Altern ist ja meist, wenn nicht immer, noch ganz anders. Unausweich- 
lich hat es sein Teil Armseligkeit zu tragen: körperliche Gebrechen, Leiden 
aller Art, Trennung, Einsamkeit, Tod. Und was ist der Sinn von diesem 
allen? Der Erwachsene sieht sich außerstande, die Misere des Alters zu 
erleichtern; er versteht auch nicht, was für ein Sinn darin stecken soll. 
Darum macht er gern einen Bogen darum. Er weiß doch nichts zu sagen 
und fürchtet sich vor diesem Spiegel, der ihm unerbittlich das Bild dessen 
zeigt, was ihm selbst bevorsteht. Und doch, man mag tun, was man will, 
ist dies die Wirklichkeit des Lebens. 

Das Alter ist eine Form beginnenden Sterbens: Ein alter Mensch hat 
gesagt: •Jetzt trete ich in mein Sterben ein". Allmählich lassen die Kräfte 
nach: die körperlichen und auch die des Geistes, das Gedächtnis, das Emp- 
finden. In vielen Fällen versagen die Sinne ihren Dienst: •Meine Augen 
lassen nach". •Ich höre nicht mehr". Es wird immer schwerer, sich den 
Neuerungen und  der Mentalität  der  Jungen anzupassen.  Die  alten 



Louis Lochet 386 

Freunde entschwinden. In der Familie und im Leben draußen tauchen lau- 
ter neue Gesichter auf. •Man kennt niemanden mehr!" Für alles ist der 
Greis auf fremde Hilfe angewiesen, auf Schritt und Tritt ist er von andern 
abhängig, und das ist hart. Er kommt in einen Zustand der Hilfsbedürftig- 
keit, der an die der Kindheit erinnert, nur daß ihm deren Anmut fehlt. 

Wohin führt all diese Gebrechlichkeit, dieses Leid und diese Einsam- 
keit? Was ist der Sinn eines Lebens und all seiner Tätigkeit, wenn es doch 
nur dem Tod geweiht ist? Auf all diese Fragen gibt es einzig die Antwort 
Gottes, die er uns in Christus gegeben hat: •Ich bin der Weg, die Aufer- 
stehung und das Leben". Das ist die Weisheit Gottes, die nicht im Wider- 
spruch steht zur Weisheit des Menschen, sondern sie vielmehr überbietet 
und vollendet. Diese Weisheit kommt nicht aus einer Reflexion, die im 
Lauf der Zeit gereift wäre, sondern aus der Ewigkeit. Alle Lebensweis- 
heit der Menschen, die im Greis zur Reife kommt, führt zu einer Frage, 
auf die nur Gott die Antwort weiß oder besser: die Antwort ist. Im Greis 
erscheint das Menschsein als Leere, die nur Gott selbst erfüllen kann. Das 
alles hat nur einen Sinn: er liegt im Geheimnis Christi, das sich in seinen 
Gliedern vollendet. 

Es ist das Paschamysterium: Tod und Leben; Leben aus dem Tod; das 
ganze Menschenleben ist von daher bestimmt. Der alternde Mensch ist 
wesentlich auf Christus ausgerichtet. Sein Leben hat menschlich und christ- 
lich einen höheren Glanz: sein Sinn heißt: der Welt sterben, um in Chri- 
stus ein neues Leben zu gewinnen. Das Alter ist ein Durchqueren der Wü- 
ste, um ins Gelobte Land zu gelangen. Es heißt leiden mit Christus, um 
mit ihm in seine Herrlichkeit einzugehen. Wird das Alter, werden Auf- 
lösung und Tod in letzter Selbsthingabe angenommen, dann macht es den 
so Entleerten offen für Gottes endgültige Gabe, die da ist Seine Liebe. 
Im Alter fallen alle irdischen Grenzen dahin; was sich auf tut, ist die gren- 
zenlose Liebe, die Gott ist. 

Teilnahme am Geheimnis Christi 

So begreifen wir im Licht des Glaubens den Sinn dieser Phase der Le- 
bensminderung: sie ist wachsende Teilnahme am Leiden Christi. Sie heißt 
Geburt in Christus, Geburt zum ewigen Leben, sie ist wie eine neue Taufe, 
ein Eintauchen in seine Auferstehung. Worin das christliche Geheimnis 
des alternden Menschen besteht, hat Christus dem Petrus erklärt: •Als 
du jünger warst, hast du dich selbst gegürtet und bist hingegangen, wohin 
du wolltest. Bist du aber alt geworden, so wirst du deine Hände aus- 
strecken, und ein anderer wird dich gürten und dich führen, wohin du nicht 
willst" (Joh 21,18). Es ist die Umstellung von der Aktivität auf Verzicht 
und Passivität. 



Vom Sinn des Alters 387 

Der junge Mensch und der Mensch in der Kraft seiner Jahre bestimmen, 
was sie tun wollen. Sie gehen, wann und wohin sie wollen. Der alte Mensch 
muß über sich verfügen lassen • und sich fügen. Der junge Mensch wird 
von Gott eingeladen, sich Ihm zu schenken. Und der junge trifft dann 
selbst die Wahl, was er Gott schenken will. Den alten Menschen bittet 
Gott, sich loszulassen; und dann nimmt Gott ihm, was Er ihm nehmen 
will. Dem Anschein nach ist das eine Minderung, in Wirklichkeit ist es 
ein wachsendes Eingehen in das Geheimnis Christi, das ein Geheimnis 
des Hinschenkens und der Hingabe ist. 

•Gehorsam bis in den Tod" ... so steht es im Herzen der Passion und 
der Erlösung. Dadurch, daß er die letzte Phase menschlicher Existenz 
durchlebt, hat der alternde Mensch Zugang zu diesem Geheimnis. Der 
alternde Petrus hat das offenbar begriffen, als er schrieb: •Die Ältesten 
unter euch ermahne ich, der Mitälteste und Zeuge der Leiden Christi". Er 
spricht aber auch von der •Herrlichkeit", die an ihnen offenbar werden 
soll (lPetr 5,1). 

Das ist der letzte Sinn des Alterns: eine dem Lebensrhythmus des mensch- 
lichen Lebens entsprechende geheimnisvolle Teilnahme am Geheimnis 
Christi. Es trägt in sich die Dimension des Leidens Christi; sein Sinn 
enthüllt sich im Licht des Kreuzes. Die Passion ist etwas, was man an sich 
geschehen läßt, man wählt nicht, was man Gott darbringen will; er holt es 
sich selbst. Nach und nach nimmt Er uns alles: die Kräfte, das Augenlicht, 
das Gehör, das Gehenkönnen, das Gedächtnis, den Verstand ... Des Men- 
schen Antwort heißt, daß er Ihn gewähren läßt. In diesem letzten Ge- 
währenlassen erfüllt sich die Haltung des Geschöpfes und des Gottes- 
Kindes. 

Wie hat doch der einst so lebhafte, geistsprühende Kardinal Saliege am 
Ende seines Lebens gesagt: 

•Ich bin so gern gelaufen, Gott hat mir die Beine genommen. Er sei geprie- 
sen! Ich hab' so gern gesprochen. Gott hat mir die Sprache genommen. Er 
sei gepriesen!" 

Das ist letzte Vollendung der Selbst-hingabe: Einwilligen, daß Gott alles 
nimmt. Das ist letzte Vorbereitung für ein christliches Sterben. Denn ster- 
ben heißt: Gott sein Leben zurückgeben. 

Darin liegt mehr als in der Weisheit des Job. Job beugt sich vor der 
Unbegreiflichkeit (der Transzendenz) Gottes, die er in seinem Schicksal er- 
fährt; aber er begreift nicht ihren Sinn. Der Christ dagegen spricht Ja zu 
Gottes Willen, und er versteht bereits, was Gott in ihm wirkt: nämlich, 
daß Gott ihm teil gibt an der Passion seines Sohnes, um ihm dann teilzu- 
geben an seiner Herrlichkeit. Deshalb dankt er Gott. Wie das Leiden 
Christi ist das Alter demütigend und dem Anschein nach ein Scheitern. Es 



Louis Lochet 388 

gibt ein glorreiches Leiden, das man mit Stolz trägt; die Gebrechen des 
Alters dagegen haben immer etwas Demütigendes an sich. So löst uns der 
Herr von dem Streben nach Achtung und Erfolg. Er will, daß wir, von 
allem gelöst, uns in seine Hand geben. 

Schließlich ist das Leiden Christi Übergang zu einem neuen Leben. Es 
ist •Pascha". Es ist nicht die letzte Lebensphase, sondern die vorletzte oder 
vielmehr: es ist bereits das Eingehen in die Herrlichkeit. •Vater, verherr- 
liche deinen Sohn." So ist, christlich gesehen, das Alter mehr als Ende des 
Lebens, es ist Beginn neuen Lebens. Es ist eine Übergangsphase zwischen 
dem vergänglichen Leben zum unvergänglichen. Indem der Greis Schritt 
für Schritt die Bande löst, die ihn mit dieser Welt verbanden, knüpft er 
neue Bande mit der Welt, der er entgegengeht... So erschließt er auch 
uns den Zugang zur unsichtbaren Wirklichkeit. Er lebt mit Gott, der ihn 
erwartet und herüberzieht. Er ist schon genauso mit denen drüben ver- 
traut, zu denen er bald geht, wie mit denen, von denen er bald scheiden 
muß. 

Der alternde Mensch und die Kirche 

Wenn wir mit dieser Sicht des Glaubens Ernst machen, dann halten die 
Alten auf einmal ihren Einzug in die Kirche, und zwar nicht durch einen 
Nebeneingang, sondern durch das Hauptportal, das vom Kreuz gekrönt 
wird. Ihr Platz ist auch nicht etwa in den Seitenschiffen, sondern mitten 
in der Kirche, nahe dem Altar, wo das heilige Opfer gefeiert wird. Wenn 
man den Alten in der Welt mit Mitleid begegnet, dann ist das in der 
Kirche anders: Hier sollten wir ihnen religiöse Ehrfurcht entgegenbringen. 
Der alte Mensch trägt in Wahrheit die Züge Christi, der sich für seine 
Kirche opfert. 

Die Kirche kennt auch keine •unproduktiven" Mitglieder. Im Gegenteil. 
Während überall sonst die Leistungskurve eines Tages abfällt und zum 
Nullpunkt strebt, ist es im Mysterium der Kirche so, daß der Greis noch 
in seinem Leiden und Hinschwinden äußerst aktiv ist: geht er doch mit 
seinem ganzen Sein in das Werk der Welterlösung ein. Neben dem Kran- 
ken, dem Kontemplativen und Einsamen, nimmt er in der Kirche einen 
bevorzugten Platz ein. In ihm kommt zur Anschauung, daß es für den in 
Christus umgewandelten Menschen noch ganz andere geheimnisvolle 
Möglichkeiten des Wirkens gibt. 

Zeuge der Erlösung 

Rein natürlich steht der Greis der Weisheit nahe. Das Alter gibt ihm Ab- 
stand zum Zeitgeschehen und ermöglicht ihm so ein ausgewogeneres Ur- 



Vom Sinn des Alters 389 

teil. Die Weisheit verleiht ihm einen tieferen Einblick in den Lauf der 
Welt und den Ablauf ihrer Geschichte. Aber der Greis muß diese Gelas- 
senheit bezahlen mit einem immer deutlicheren Sichlösen von allen irdi- 
schen Plänen. Er wirft einen letzten, in Licht getauchten Blick auf das, was 
er für immer verlassen wird. 

Ganz anders in der übernatürlichen Ordnung. Gewiß, auch in den Din- 
gen des kirchlichen Lebens gewinnt der Greis am Ende seines Lebens den 
Blick der Weisheit und erkennt vieles in seinem relativen Wert. Doch 
wenn er sich über den Wellenschlag des Tages erhebt, so tut er es keines- 
wegs, um sich von der christlichen Wirklichkeit zu lösen. Reif werden in 
der Gnade heißt immer tiefer hineinschreiten in das, was ewig bleibt. 

Hier stehen wir vor dem Wesentlichen: Der Alternde weiß: das Tätig- 
sein nimmt ein Ende; aber wenn es von der Gnade getragen war, dann 
reift mitten darin und gewissermaßen darunter eine liebende Hingabe 
heran, die Frucht bringt für das ewige Leben. Er weiß: menschliches Tun 
überschreitet sich selbst, wenn es unter der Hand Gottes zu Leiden wird; 
und daß dann nur noch bleibt, sein ganzes Sein mit der Hingabe des Soh- 
nes vereint für das Heil der Welt darzubringen. 

Der Greis ist präsent in der Kirche nicht nur mit seinem Wort, sondern 
mit seinem schweigenden Dasein. Dadurch, daß er nichts tut und alles 
opfert, hält er in der Kirche das Wissen um das Geheimnis wach, daß das 
ganze Leben dazu da ist, mit Christus geopfert zu werden. Der Greis 
schaut gefaßt dem Tod entgegen und bereitet sich auf ihn vor. Er schreitet 
der letzten Grenze entgegen, die uns noch von der ewigen Wirklichkeit 
trennt. In all dem ist er im Glauben Zeuge jener andern Welt, an der uns 
der Erstandene Anteil gibt. So ist er Zeuge für die Erlösung. 

Zeuge des Ostergeheimnisses 

Was uns bei manchen betagten Menschen, die im Glauben zum Frieden 
gekommen sind, auffällt, ist schon ein Anheben des Osterlichtes. Nicht nur 
empfängt ihr Hinwelken aus ihrer Hingabe einen höheren Sinn, sondern 
bei ihnen wird sichtlich aus Verlust Gewinn: das Sterben, in das sie ein- 
gehen, erweist sich selbst als Quelle eines neuen Lebens. 

Wenigstens bei den Alten, in denen die Gnade in einem langen Leben 
der Treue am Werk war, begegnen wir einer Form des Friedens, einer 
Güte, einem Wohlwollen, einer Heiterkeit, die schon kaum mehr von die- 
ser Erde sind. Es ist anders als sonst bei irdischem Glück, das sich auf 
Wohlstand, Gesundheit, Erfolg gründet; es ist eine neue Art von Freude, 
die mitten im Hinschwinden der Körperkräfte aus dem Wissen um das 
Kommen des Herrn ihre Kraft bezieht. Der Tod erscheint hier als das, was 
er in Wahrheit ist, als der endliche Eingang in das Leben. Ebenso erscheint 



Louis Louchet 390 

der zum Sterben bestimmte Mensch als das, was er sein soll: ein Christ, der 
sein Leben und seinen Tod in der Begegnung mit dem lebendigen Christus 
und in der Teilnahme an seinem Erlösungswerk lebt. 

Zeuge des mystischen Leibes 

Wenn der Priester gegen Ende des Meßopfers die Kommunion austeilt, 
gibt er den Leib Christi dem kleinen Kind, das eben erst das Leben kennen 
zu lernen beginnt und seinen Mund öffnet, um den Leib des Herrn zum 
ersten Mal zu empfangen, und gibt gleicherweise den Leib Christi dem 
Greis, der alle Stufen des Lebens durchschritten hat und nur noch Ge- 
schmack findet an diesem göttlichen Brot, das in ihm jenes Leben nährt, 
das kein Ende kennt. Ihnen beiden gibt der Priester voll Freude den gan- 
zen Christus. Beide Male lebt Er in ihnen, im Kind und im Greis. Aber da 
sie Ihn beide an Seinem Tisch empfangen, ist dieses Brot zugleich ein 
Band, das sie beide verbindet. 

Anders gesagt: Der alte Mensch lebt sein Altern nicht isoliert für sich 
allein wie ein Abenteuer, das ihn aus dieser Welt weg zu fernen Ufern 
entführte. Er lebt und opfert sein alterndes Leben innerhalb der Kirche. 
Dem Opfer Christi geeint, wirkt sich sein Alter samt seinen Gebrechen 
hilfreich aus für das Kind; sie stützen seine ersten Schritte, stehen ihm bei 
beim Erwachen des Glaubens, während der Kämpfe der Reifezeit, beim 
Lebenseinsatz des Erwachsenen. Durch seine sich opfernde Liebe ist der 
Greis mit allem verbunden, was sich an Gutem in der Kirche tut. Durch 
sein Leiden ist er in die Ausbreitung der Kirche bis in die fernsten Missio- 
nen eingeschaltet. Bis zum letzten Augenblick ist er ein Glied im mysti- 
schen Leib des lebendigen Christus. 

Wenn wir so dem alten Menschen seinen Platz zurückgeben und ihn 
ehren für das, was er ist und wofür sein Leben Zeugnis ablegt, dann emp- 
fängt von daher auch jede andere Lebensphase ihren Sinn. Dann begrei- 
fen wir nämlich, daß die Loslösung, die mit dem Altern gegeben ist, ein 
Moment an jedem Lebensvollzug überhaupt darstellt. Jedes menschliche 
Tun, das nur um seiner selbst willen, um des Erfolges willen unternom- 
men würde, könnte den Menschen nur enttäuschen, es würde ihn an den 
Augenblick und das Unmittelbare fesseln. Nur die Gelöstheit mitten in 
der Aktion, der Wille zur wahren Freiheit lassen den Menschen zu sich 
selbst finden und erschließen ihm die wahre Wirklichkeit, die da heißt: 
teilzunehmen am Leben Gottes selbst. 




