
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 
Hermann, Ingo: Das Markusevange- 
lium. 2. Teil (8,27-16,20). Düssel- 
dorf, Patmos 1967. 122 S., brosch. 
DM 6,80. 

Der erste Teil dieses •Kleinkommentars" 
wurde bei seinem Erscheinen in dieser Zeit- 
schrift gewürdigt (39 [1966] 152). Der nun 
vorliegende zweite Teil kommentiert die 
zweite Hälfte des Mk-Evangeliums. Wie- 
derum ist es die Absicht des Vf., die ein- 
zelnen Abschnitte von der zugrundeliegen- 
den kerygmatischen Aussageabsicht her für 
den heutigen Leser verständlich zu machen. 
Er tut das - entsprechend der Zielsetzung 
der Reihe - unter Verzicht auf wissenschaft- 
lichen Apparat und auf Exegese des klei- 
nen Details. Diese Beschränkung auf das 
Wesentliche ist wohltuend, bewirkt aber 
wohl auch, daß man da und dort die tiefer 
schürfende Auskunft über eine Schwierig- 
keit des Textes vermißt. Aber dieses Un- 
genügen mag den Leser dazu bewegen, ein 
größeres Kommentarwerk in die Hand zu 
nehmen; denn der Kleinkommentar kann 
kaum mehr als einen vertieften ersten Kon- 
takt mit der Schrift vermitteln. Diese Auf- 
gabe hat der Vf. in vorbildlicher Weise 
gelöst. N. Mulde SJ 

Kehl, Nikolaus: Der Christushymnus 
im Kolosserbrief. Eine motivgeschicht- 
liche Untersuchung zu Kol 1, 12-20 
(Stuttgarter biblische Monographien, 
1). Stuttgart, Kath. Bibelwerk 1967. 
180 S., brosch. DM 22,-. 

Der erste Band der wissenschaftlichen Mo- 
nographienreihe des katholischen Bibelwer- 
kes (SBM) bietet ein Thema, das sicher 
nicht nur Fachexegeten interessiert: Her- 
kunft und Auslegung des Christushymnus 
(Kol 1,15-20). Das Motto der Untersuchung: 
Torquet interpretes et vicissim ab illis tor- 
quetur. Ständige Gesprächspartner: die heu- 
te geläufigen, freilich auch wieder in sich 
nuancierten religionsgeschichtlichen Ablei- 
tungen eines hellenistischen Urhymnus. 

Die Einleitung hebt die aktuelle Bedeu- 
tung der Hymnusauslegung hervor (Chri- 
stus und die Evolution, Motiv der Inkar- 
nation). Dann führt ein Kapitel über die 
Strukturanalyse von Kol 1, 15 ff. noch zu 
der Möglichkeit, •daß der Verfasser des 
Kolosserbriefes auch den Hymnus verfaßt 
hat" (51), obwohl schon schwerwiegende 
Bedenken bestehen, denn er ist nicht das 
Ergebnis eines einzigen genialen Wurfs. 
Diese Bedenken lösen sich jedoch zum 
Schluß insofern, als es heißt, es sei •ziem- 
lich belanglos, ob die literarische Formu- 
lierung von Paulus selbst oder aus seinem 
Kreise stamme" (163). Die Grundform des 
Hymnus stehe fest in der paulinischen 
Theologie, habe aber schon vor der Abfas- 
sung des Kolosserbriefes existiert. 

Die Analysen im Zentrum der Disserta- 
tion behandeln die Christus-Titel •Bild 
Gottes" und •Erstgeborener". Sie kreisen 
um das Mysterium der Schöpfungsmittler- 
schaft Christi. Das Ergebnis des Vf. läßt 
sich etwa folgendermaßen zusammenfassen: 
Die eigentliche Schöpfungsmittlerschaft liegt 
nicht in den Prädikationen, sondern in ihren 
Begründungen (98). Es handelt sich nicht 
•um ontische Konstitution, sondern um ge- 
schichtliche Intention" (108). Der Hymnus 
sagt nicht, Christus war an der Schöpfung 
beteiligt, weil er die Eikon des unsicht- 
baren Gottes ist, sondern umgekehrt: weil 
er als Präexistenter an der Schöpfung be- 
teiligt war, darum ist er Eikon (77). So liegt 
es nahe, auch die Prädikation Christi als 
Erstgeborenen von der messianischen Tra- 
dition abzuleiten (im Gegensatz zur reli- 
gionsgeschichtlichen Bestimmung, die im 
ganzen Urhymnus nur rein hellenistisches 
Gedankengut sieht) (87). Die gängige Bibel- 
übersetzung •Erstgeborener vor aller Schöp- 
fung" ist fragwürdig (85). Mit einem Wort: 
der Hymnus preist die theologische Voran- 
gelegtheit des Universums auf Christus 
hin. 

Auf diese Weise vermeidet der Vf. die 
Schwierigkeit, die in anderen Auslegungen 
aufzutauchen pflegt, nämlich, wie das All, 
das von Natur aus schon den Schöpfungs- 



Buchbesprechungen 395 

mittler zum Haupt habe, überhaupt noch 
einer Erlösung bedürfe (93). Von der kos- 
mischen Interpretation des Haupt-Leib- 
Motivs im Hymnus kann er getrost Ab- 
schied nehmen (97), und das Motiv der 
Allversöhnung in Kol 1, 20, dessen Aus- 
legungsgeschichte eine Geschichte der Ver- 
gewaltigung des Textes sei (126), rückt er 
in die Nähe paulinischer Terminologien 
(131). Auch der Versuch einer motiv- 
geschichtlichen Einordnung des Ganzen, 
der anhand des Ausdrucks •Weltelemente" 
unternommen wird, verbindet zum Erstau- 
nen einer Exegese, die ein Jahrhundert lang 
diese •Stoicheia" weitgehend als Geist- 
wesen bestimmt hat, den Hymnus mit dem 
Römerbrief (160), denn es kann als ge- 
sichert gelten, daß der Ausdruck •Welt- 
elemente" für •geschaffene Dinge" steht 
(157). 

Es ist verständlich, daß der Vf. gegen 
eine Exegese kämpft, die die Unvereinbar- 
keit des Urhymnus mit dem genuinen Pau- 
lus behauptet, weil er den Menschen in Ge- 
fahr bringe, sich in einer falschen Heils- 
sicherheit zu wiegen. Seine Lösung besteht 
allem Anschein nach weitgehend darin, die 
Nicht-Existenz des Problems nachzuweisen. 
Ob ihm der Nachweis gelungen ist? - Die 
Spannung zwischen den eschatologisch-sote- 
riologischen und archetypisch-kosmologi- 
schen Elementen in den Aussagen über 
Christus als Schöpfungsmittler kann wohl 
nicht einfach bestritten werden. Vielmehr 
ist über die Vereinbarkeit griechischer und 
hebräischer Vorstellungs-Schemata zu spre- 
chen: die Polemik gegen das Griechentum, 
die sich in der Theologie der letzten Jahr- 
zehnte bemerkbar gemacht hat, war keine 
gute Sache. Gewiß ist Christus als escha- 
tologische Zusammenfassung des Weltpro- 
zesses der Schöpfungsmittler. Aber ist er 
gerade so nicht das eigentliche Proton? Be- 
geht der Vf. vielleicht letztlich den gleichen 
Fehler wie seine Gegner (nur freilich aus 
konträrer Position): Eschatologie und Pro- 
tologie gegeneinander auszuspielen?-Wenn 
es eine Einseitigkeit war, zu sehr an der 
Vorzeitlichkeit oder Überzeitlichkeit Gottes 
interessiert zu sein (Frage der Gnadenwahl 
und der Ewigkeit im Augenblick), so liegt 
eine solche nicht weniger in einer Überbe- 
tonung der Nachzeitlichkeit Gottes in einem 
paneschatologischen Traum. Christus ist 
nicht nur Omega, er ist ebenso Alpha. 

Es bleibt abzuwarten, wie weit die Unter- 
suchung Kehls dazu beiträgt, die starren 
Fronten in der Auslegung des Christus- 
hymnus aufzulockern. Seinem diesbezüg- 
lichen Wunsch (9) wird man sich nicht ohne 
Hoffnung, aber auch nicht ohne jeden Zwei- 
fel anschließen können. 

F. J. Steinmetz SJ 

Hierzenberger, Gottfried: Weltbewer- 
tung bei Paulus nach 1 Kor 7, 29-31. 
Eine exegetisch-kerygmatische Studie 
(Kommentare und Beiträge zum Alten 
und Neuen Testament). Düsseldorf, 
Patmos 1967. 188 S., kart. DM 24,-. 

Das Interesse des Lesers wird sich wahr- 
scheinlich zunächst auf den 2. Teil der ge- 
dankenreichen Arbeit, nämlich auf die aus- 
drücklich kerygmatischen Studien, konzen- 
trieren. Der Vf. bemüht sich nicht nur um 
die Auslegung von 1 Kor 7, 29-31 (•Möch- 
ten also hinfort jene, die Frauen haben, so 
leben, als hätten sie keine; die Weinenden 
so, als weinten sie nicht" ... usw.), er will 
nicht nur Überlieferer des Wortes sein, er 
will verständlich verkündigen, obwohl er 
im Religionsunterricht, bei der Predigt und 
im Gespräch die Schwierigkeit der Aufgabe 
kennengelernt hat. 

In den grundsätzlichen Erwägungen zum 
heutigen Verständnis des Kerygmas fällt 
auf, daß der Vf. nicht zu jenen gehört, die 
mit dem Schlagwort •existentiale Interpre- 
tation" gegen Formulierungen zu Felde zie- 
hen, welche den Ursachen der Wirkungs- 
losigkeit der heutigen neutestamentlichen 
Verkündigung nachspüren (136 ff.). Er be- 
dauert das weitgehende Fehlen einer Phi- 
losophie des Verstehens in der katholischen 
Theologie, was auf dem Hintergrund der 
verarbeiteten protestantischen Literatur 
durchaus verständlich ist. Einer Enttäu- 
schung des Lesers über sein eigenes Ange- 
bot kommt der Vf. zuvor, indem er sich 
•des Dilettantischen seines Versuches be- 
wußt" ist (142). Was aber tatsächlich an 
Faktoren zusammengetragen wird, die als 
hermeneutische Kriterien für die heutige 
Auslegung von 1 Kor 7, 29-31 wichtig sein 
könnten, ist vielseitig und sicher beach- 
tenswert. Mit innerer Spannung wartet man 
so auf die konkrete Anwendung der Ge- 
sichtspunkte. Nicht alle Akzente, die Pau- 
lus in seiner eschatologischen und ethischen 



Buchbesprechungen 396 

Verkündigung gesetzt hat und setzen muß- 
te, sind heute von gleicher Wichtigkeit 
(161 ff.). Wenn auch Paulus in seinem Welt- 
verständnis •doch noch stark von der Welt- 
angst des Hellenismus beeinflußt" (163) war, 
implizieren die Vorbehalte von 1 Kor 7 
nicht etwa Weltabwertung oder Weltver- 
neinung. Das Anliegen der Untersuchung 
liegt insgesamt in der Richtung des •welt- 
offenen Christen", was jedoch im Sinne 
des dialektischen Verständnisses des Vf. 
durchaus paulinisch genannt werden kann. 

Falls der Leser das Ergebnis der keryg- 
matischen Studien etwas mager oder noch 
nicht radikal genug finden sollte, so emp- 
fiehlt sich der 1. Teil der Untersuchung 
durch ausgewogene Einzelexegesen und 
bibeltheologische Durchblicke zur paulini- 
sch Eschatologie und Ethik, die durchweg 
auf der Höhe der Diskussion stehen. Was 
hier zur Situation in Korinth, zur Nah- 
erwartung der Parusie, zur Meinung des 
Paulus über die Ehe oder zum paulinischen 
Weltverständnis gesagt wird, zeigt solide 
Kenntnis der Literatur und lebendigen Um- 
gang mit der Sache. F. J. Steinmetz SJ 

Bauer, Joh. B.: Die Neutestamentlichen 
Apokryphen (Die Welt der Bibel 21). 
Düsseldorf, Patmos 1968. Ill S., kart. 
DM 6,80. 

•Was die Kirche in ihrem Schriftkanon 
nicht haben wollte, das lernen wir in den 
apokryphen Schriften kennen" (12). Es soll 
in etwa anschaulich werden, daß die Kir- 

che bei der Kanonabgrenzung eine glück- 
liche Hand gehabt hat. Das ist dem Vf., der 
sich den einschlägigen Werken von Michae- 
lis und Hennecke-Schneemelcher weit- 
gehend verpflichtet weiß (7), trotz des ge- 
ringen zur Verfügung stehenden Raumes 
gelungen. Die zusammengestellten Bei- 
spiele apokrypher Evangelien, Apostel- 
geschichten, Briefe und Apokalypsen bieten 
einen solchen Oberfluß an Vordergründig- 
keiten, frommer Neugier und monströsen 
Wundergeschichten, daß man mit neuer 
Genugtuung die nüchterne Darstellung der 
kanonischen Schriften konstatieren wird. 

Freilich will das Büchlein nur einen ersten 
Einblick in die Welt der Apokryphen ver- 
schaffen. Die Problematik des Begriffes 
•apokryph" ist kaum sichtbar. Wer sich für 
den Unterschied heidnisch-gnostischer und 
christlich-gnostischer Werke interessiert, 
wird auf weiterführende Literatur verwie- 
sen. Tiefere Gesichtspunkte für die Erfas- 
sung des differenzierten Phänomens der 
Gnosis sind bei dem gesteckten Rahmen 
nicht zu erwarten. Es muß nicht unbedingt 
die Einfalt des katholischen Lesers sein, 
die den häretischen Charakter einer Schrift 
verkennt, wie B. zuweilen anzunehmen 
scheint (vgl. 78). 

Die Hinweise des Vf. zur Reinigung des 
liturgischen Festkalenders (Darstellung Ma- 
riens im Tempel, Joachim, Anna) finden 
hoffentlich Beachtung. Wohl nicht zu Un- 
recht sieht er hier unglückliche Zusammen- 
hänge (108). 

F. J. Steinmetz SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Johnston, William: The Mysticism of 
the Cloud of Unknowing. A modern 
interpretation. With a foreword by 
Thomas Merton. New York-Rome- 
Tournai-Paris, Desclee 1967. XVI, 
285 S., Ln. FB 225,-. 

•Die Wolke des Nichtwissens" (nach 1350) 
steht unter den klassischen Werken der 
Englischen Mystik Meister Eckhart oder 
Tauler am nächsten (vgl. GuL 37 [1964] 
129-131). Johnston interpretiert die Lehre 
dieses Hauptwerks eines unbekannten Eng- 
länders im Blick auf Versuche, die dieser 

Art von Mystik den christlichen Charakter 
absprechen wollen. Allzuoft und, wie mir 
scheint, die spezifische Nuance verfehlend, 
ruft er dabei den hl. Thomas zur Hilfe. 
Ähnliches tat vor vierzig (!) Jahren 0. Kar- 
rer bei Meister Eckhart. An der Orthodoxie 
der •Cloud of Unknowing" kann man nicht 
zweifeln. Aber ihre Eigenaussage ist mit 
dieser Feststellung noch nicht ergriffen. 
Welcher andere Weg eher zum Ziel führen 
könnte, mag eine Lesenotiz andeuten. John- 
ston merkt mit Recht immer wieder den 
Einfluß des Ps. Dionysius an, dessen 
•Mystica theologia" von unserem unbe- 
kannten Autor übersetzt wurde; wenn er 



Buchbesprechungen 397 

aber mit seinen wissenschaftlichen Gewährs- 
leuten nicht bemerkt hat, daß das •Bartho- 
lomäus "-Zitat (63) ein vielzitierter Spruch 
aus eben dieser •Mystica theologia" ist 
(Chevallier, Dionysiaca 1937, 572; auch in 
der Legenda aurea), läßt sich ermessen, wie 
weit ab vom Ziel der thomistische Inter- 
pretationsversuch führt. 

Seine Bedeutung wird das anschaulich 
und verständlich geschriebene Buch dort 
haben, wo es anscheinend konzipiert wurde; 
in Ostasien, in der Auseinandersetzung mit 
Zen-Buddhismus und fernöstlicher Reli- 
gionsphilosophie. Für unsere Breitengrade 
darf es als nüchterne (der Autor setzt sich 
gelegentlich von der Lehre seiner Vorlage 
ab), didaktisch kluge Einführung (mit hilf- 
reichem Register) in die Lehre des •Wolke 
des Nichtwissens" gelten, kaum aber als 
philosophisch-theologische Auseinanderset- 
zung mit dieser Art von geistlicher Theo- 
logie. 

/. Sudbrack SJ 

Hilton, Walter: Glaube und Erfahrung 
(The scale of perfection). Eingeleitet 
v. Hans Urs v. Balthasar (Lectio spiri- 
tualis, 10). Einsiedeln, Johannes-Ver- 
lag 1966. 318 S., kart. DM 28,-. 

Einer der klassischen Texte angelsächsischer 
Spiritualität ist in dieser Übersetzung von 
Elisabeth Strakosch erstmalig in deutscher 
Sprache greifbar. Der Fachmann wird in 
dem breit ausgeführten Lehrbuch bald die 
überlieferte Mönchstheologie, Augustinus 
und seinen popularisierenden Schüler, Gre- 
gor den Großen, Bonaventura, die Vikto- 
riner und die englische Tradition entdek- 
ken. Aus diesen Strömen fließen dem Ver- 
fasser auch Mäßigung, pädagogische Klug- 
heit und unbedingte Ausrichtung auf die 
Contemplatio zu. 

Die Übersetzung scheint uns gelungen zu 
sein. Natürlich spricht der Text des aus- 
gehenden 14. Jhs. eine andere Sprache als 
die unsrige. Hier wäre eine •Interpreta- 
tion" wünschenswert. Wenn z. B. die akten- 
kundige (vgl. Knowles) Ehefeindlichkeit da- 
durch abgemildert werden soll, daß man 
einen Text auf •sinnliche Beziehungen zwi- 
schen Ordenspersonen" abbiegt, wird der 
Tatbestand umgebogen: •Denn zweifel- 
los ist so eine blinde Liebe, wie sie zuwei- 
len zwischen Mann und Frau besteht und 

gut und ehrbar erscheint, auch wenn die 
beiden nicht durch Taten sündigen, in Got- 
tes Augen doch völlig unlauter und arge 
Sünde" (222). 

Der Text sollte jeden interessieren, der 
sich theoretisch mit •Spiritualität" beschäf- 
tigt; für den Menschen von heute aber, 
der auf ein Wort über die Begegnung mit 
Gott wartet, müßte dieses alte Instrument 
durch eine neue Hand, eine neue Auslegung 
zum Klingen gebracht werden. 

/. Sudbradc SJ 

Knowles, David: Englische Mystik. 
Düsseldorf, Patmos 1967. 190 S., Ln. 
DM 28,-. 

Was soll man an diesem Werk des engli- 
schen Altmeisters mehr loben: die souve- 
räne Stoffbeherrschung, die sich in der in- 
teressanten, klug ausgewählten Darstellung 
niederschlägt, oder die theologische Klar- 
heit, die das besonnene Urteil des Verfas- 
sers leitet? Der Aufbau des Buches ist vor- 
bildlich zu nennen: eine Begriffsbestim- 
mung der christlichen Mystik, die auch dem- 
jenigen, der andere Wege sucht, hilfreich 
ist; eine historische Einordnung der •Eng- 
lischen Mystik", worin sich die Vorliebe des 
Verfassers für den hl. Thomas zeigt; eine 
kurze Skizzierung des •Englands der My- 
stiker"; und dann die Großen des mysti- 
schen Zeitalters: Richard Rolle, •der erste 
Meister der mittelenglischen Prosa" (f 1349), 
der sich allerdings nach Knowles in der Be- 
urteilung der eigenen mystischen Erlebnisse 
getäuscht hat, aber dessen Einfluß in Eng- 
land heute noch spürbar ist; der Verfasser 
der Wolke des Nichtwissens, unbestrittener 
Höhepunkt der Darstellung des mystischen 
Weges; Walter Hilton (t 1396) mit seiner 
•Stufenleiter zur Vollkommenheit", die 
lange Zeit in England als klassisches Lehr- 
buch des christlichen Lebens galt; die Visio- 
närin Juliana von Norwich, (f 1416), bei 
der als einziger Knowles den Gipfel der 
Mystik findet; Margery Kempe (t nach 
1439), deren schriftlicher Nachlaß ent- 
täuscht, die aber •bei all ihrer Hysterie" 
eine große Christin und eine wichtige Re- 
präsentantin ihrer Zeit war; und der Bene- 
diktiner Father Augustine Baker (f 1641), 
ein kauziger Eigenbrödler, der die engli- 
sche mystische Tradition noch einmal zum 
Leben erweckte und großen Einfluß erlang- 



Buchbesprechungen 398 

te; bei aller Hochachtung übt Knowles an 
ihm die härteste Kritik: •Baker wird kei- 
nem wahren Kontemplativen den Weg zur 
Höhe zeigen. Er kann ihn sogar verleiten, 
einen Vorhügel für den Berg Karmel zu 
halten." 

Vielleicht sind manche Urteile Knowles' 
von seiner Vorliebe für die thomistische 
Deutung der spanischen Mystik beeinflußt. 
Andere Schulen werden z. B. dem •geist- 
lichen Fühlen" eine zentralere Rolle zu- 
schreiben und dem folgenden Zitat nicht 
zustimmen: •Ebenso wie wir am schnellsten 
zum Wissen über geistliche Dinge kommen, 
wenn unsere leiblichen Sinne versagen, 
kommen wir auch durch Versagen unserer 
geistlichen Sinne am schnellsten zum Wis- 
sen über Gott" (94, vgl. 112). Die Vergött- 
lichung des Menschlichen durch Christus 
kommt hier zu kurz (vgl. 75). Doch die sou- 
veräne Genauigkeit der Darstellung Know- 
les' erhebt dieses Buch über die private 
theologische Meinung des Autors hinaus. 

/. Sudbrack SJ 

Thomas von Kempen: De Imitatione 
Christi. Nachfolge Christi und vier an- 
dere Schriften. Lateinisch und deutsch. 
Hrsg., eingeleitet und übersetzt von 
Friedrich Eichler. München, Kösel 1966. 

589 S., Ln. DM 28,-. 

Dankbar muß registriert werden, daß die 
Texte zweisprachig gebracht werden und 
das Latein sich auch in der Interpunktion - 
die natürlich modern interpretiert wird - 
an den Autographen des Thomas von Kem- 
pen hält. Nur so kann der heutige Leser in 
die eigentümliche sprachliche Gestalt der 
•Imitatio Christi" eindringen, die unauf- 
löslich mit der inhaltlichen Aussage ver- 
bunden ist. Die mitherausgegebenen vier 
kleineren Traktate (495-575) aus derselben 
Brüsseler Handschrift bringen die Verfas- 
serfrage erneut zum Bewußtsein: mensch- 
lich und religiös fallen sie offensichtlich ge- 
genüber dem ersten oder dritten Buch der 
Nachfolge weit ab. Eine kurze, sympathi- 
sche Einleitung (11-29) macht mit diesen 
Problemen und auch mit dem •Verfasser" 
bekannt. Die Übersetzung ist gut lesbar; 
sie könnte aber meiner Meinung nach sich 
noch enger an die Sprachform des lateini- 
schen Textes anlehnen. Z.B. 111,49: das 
•desiderium",   Sehnsucht,   der  Überschrift 

wird im Text gelegentlich (1.5.9.10.) zu 
Wunsch oder (32) Verlangen; •libertas glo- 
riae" (11) ist mehr als nur herrliche Frei- 
heit; auch für den Stamm •dign ..." (2.3) 
sollte man einen deutschen Begriff verwen- 
den. Doch dies sind gegenüber dem gelun- 
genen, einheitlichen deutschen Stil meist 
Ermessensfragen. Wichtiger wäre der Ver- 
such gewesen, die unmittelbare Kraft der 
•Nachfolge Christi" - der Titel ist bekannt- 
lich nicht genau! - auch einem modernen 
Leser nahezubringen; doch diese Aufgabe 
hat sich der Herausgeber nicht gestellt. 

/. Sudbrack SJ 

Schöndorf, Kurt Erich: Die Tradition 
der deutschen Psalmenübersetzung. Un- 
tersuchungen zur Verwandtschaft und 
Übersetzungstradition der Psalmen- 
verdeutschung zwischen Notker und 
Luther. Köln-Graz, Böhlau 1967. XI, 
278 S., 1 Karte, Ln. DM 38,-. 

Ziel dieser Marburger Dissertation ist die 
Erfassung und Neugliederung der deut- 
schen Psalmenüberlieferung von •Notkers 
glossierte(r) Psalmenübersetzung" um 1000, 
eines der großen deutschsprachigen Doku- 
mente, bis auf Luther (39-153). Ein erstes 
Kapitel geht grundsätzlichen Fragen dieser 
Übersetzung nach (13-38), und das dritte 
zeigt an Beispielen aus dem Wortschatz, 
der Syntax und der formelhaften Wendun- 
gen Entwicklungslinien auf (154-246). 

Abgesehen von den germanistischen Er- 
gebnissen, die hier nicht zu beurteilen sind, 
bedeutet schon die bloße Erfassung und 
Gliederung der verdeutschten Psalmtexte 
(von Interlinearglossen bis zu Neudichtun- 
gen) einen wertvollen Beitrag zur Fröm- 
migkeitsgeschichte. Auch einige Wortgrup- 
pen (benedicere, gloria, misericordia usw.) 
verdienen von dieser Seite Aufmerksamkeit. 
Irreführend allerdings ist es, wenn zwar er- 
wähnt wird, daß Luthers spätere Überset- 
zungen nach dem Hebräischen angefertigt 
sind, aber nur vom Hebräischen zu ver- 
stehende Übersetzungen ohne Kommentar 
dem Vulgatatext (z. B. 160; Ps 71,17 Bene- 
dicere = ewiglich bleiben!) konfrontiert 
werden. Der einleitende Teil scheint uns 
das Versprechen, •die Bedeutung der Psal- 
men im religiösen Leben des Mittelalters" 
zu skizzieren, nicht zu halten. Kleinigkeiten 
- Walafried Strabo als Autor der Glossa 



Buchbesprechungen 399 

Ordinaria; Übernahme der Ausbildungs- 
ordnung nach den •septem artes liberales" 
erst mit dem scholastischen Denken (das in 
Wirklichkeit deren Ende einleitete); •Ca- 
tenae" auf Thomas von Aquin zurückge- 
hend; Außerachtlassen der langen Tradi- 
tion von Tituli Psalmorum - zeigen, daß 
die moderne geschichtliche und theologische 
Literatur nicht immer verwertet wurde. 
Man kann heute auch nicht mehr einfachhin 
die offizielle Kirche als Gegnerin der volks- 
sprachigen Psalmenübersetzungen deklarie- 
ren   (19. 21. 103).   Einige  Hinweise   dazu 

mögen genügen: das, was von den Steinen 
oder Langosch mit •Latein als Vaterspra- 
che" sagen wollen; oder die innere Ver- 
knüpfung von Latein, Lesenkönnen und 
Bildung; Haimerls nicht erwähntes Buch 
über die mittelalterliche Gebetbuchliteratur 
(1952) oder Oedigers anscheinend nur im 
Literaturverzeichnis aufgeführte Arbeit 
hätten weiterhelfen können. Der Zentral- 
teil der Arbeit, die Erfassung und Gliede- 
rung der Psalmenübersetzungen scheint uns 
allerdings sehr sorgfältig gearbeitet zu sein. 

/. Sudbrack SJ 

Anthropologie 

Mensch und Automation. Selbstent- 
fremdung - Selbstverwirklichung. Ein 
Tagungsbericht. Hrsg. v. W. Bitter. 
Stuttgart, Klett 1966. 202 S., Ln. DM 
16,-. 

In diesem Tagungsbericht stellen sich 
Psychologen, Ärzte, Nationalökonomen und 
Ingenieure einem Problem, dessen Bedeu- 
tung noch schwer zu umreißen ist. •Auto- 
mation" steht eher schlagwortartig als zu- 
treffend für einen Wandlungsprozeß in der 
heutigen Arbeitswelt, der von den einen 
als Fortschritt oft geradezu enthusiastisch 
begrüßt, von den anderen als Bedrohung 
des Menschen leise oder offen gefürchtet 
wird. Auf dem Hintergrund der Beschrei- 
bung und Bewertung der Arbeit als Selbst- 
entfremdung des Menschen, wie sie K. Marx 
für das technische Zeitalter formuliert hat, 
wurde unter verschiedenen Aspekten nach 
der Notwendigkeit sowie nach den Mög- 
lichkeiten einer Selbstverwirklichung des 
Menschen durch seine Arbeit gefragt. Die 
der modernen Situation und Entwicklung 
innewohnenden Gefährdungen wurden 
durchaus nicht übersehen. Aber der Nach- 
druck lag auf der positiven Bewältigung 
der Fragen. Die Forderung nach persön- 
licher Verwirklichung des Menschen in und 
durch die Arbeit darf nicht überzogen wer- 
den. Automation ist nicht nur Gefährdung, 
sondern auch Chance, gerade für die Ent- 
faltung des Humanum. 

Das neue Verhältnis zur Welt, das die 
technologische Entwicklung herbeiführt, be- 
dingt auch eine neue Einstellung des Men- 
schen zur Gottesfrage und zum Religiösen. 

Dieses Problem klang nur selten an, und 
auch dann nur indirekt, etwa, wenn be- 
fürchtet wurde, die Auffassung der Arbeit 
als Konstruktion der Welt und die Anwen- 
dung des Begriffes des Schöpferischen auf 
den Menschen versetze diesen in eine Halb- 
gott-Situation. Schärfer artikulierte sich die 
Frage gegen Schluß des Tagungsberichtes, 
wenn gesagt wurde, die Umstände der tech- 
nischen Arbeitswelt zwingen uns dazu, 
•unsere Kinder für den glaubensfreien 
Umgang mit einer Welt vorzubereiten, zu 
erziehen und auszubilden, die wir mit un- 
serem Verstand zu verwalten und in Be- 
wegung zu halten haben" (193), und die 
existentielle Angst angesichts der sich auf- 
tuenden Nichtigkeit der Welt sei vermut- 
lich •letzten Endes die Voraussetzung des 
gläubigen Verstehens der Welt und damit 
der heute möglichen Form der Gläubigkeit, 
auch der christlichen" (193). Damit sind 
denen, die dem heutigen Menschen den 
Weg zum Glauben weisen wollen, ernste 
Probleme aufgegeben, von deren Lösung 
die Gläubigkeit der Zukunft abhängt. 

N. Mulde SJ 

Choron, Jacques: Der Tod im abend- 
ländischen Denken. Stuttgart, Klett 
1967. 335 S., kart. DM 28,-. 

Die Frage, ob der Tod mehr ist als die 
letzte Offenbarung der Sinnlosigkeit der 
menschlichen Existenz, hat die Menschen 
seit jeher bedrängt. Die vorliegende Stu- 
die verfolgt im Raum der abendländischen 
Philosophie die immer neu abgewandelten 
Versuche, den Menschen mit der Tatsache 
seines eigenen Todes auszusöhnen. Dabei 



Buchbesprechungen 

geht es dem Vf. aber auch um •philosophi- 
sche Motivforschung", die zeigen will, daß 
der Tod •der eigentliche inspirierende Ge- 
nius oder der Musaget der Philosophie" ist 
(Schopenhauer). •Die christliche Antwort", 
welcher der Vf. einen der fünf Abschnitte 
widmet, wird einerseits in ihrer außer- 
ordentlichen Geschichtsmächtigkeit heraus- 
gestellt - ein ganzes Jahrtausend bestimmte 
sie die philosophische Reflexion. Ander- 
seits wird aber auch die heutige Krise ge- 
zeigt und schließlich festgestellt, daß sich 
angesichts der Todesnot •der Glaube an ein 
Fortleben, insbesondere jenes im christli- 
chen Himmel... als kein sehr wirksames 
Heilmittel dagegen erwies" (275). Mit der 
nihilistischen Folgerung einer absoluten 
Sinnlosigkeit kann sich der Mensch jedoch 
nie abfinden, und die Verdrängung des 
Todesproblems aus dem Raum der Philoso- 
phie gibt •eines ihrer tiefsten Probleme 
preis, das seit unvordenklichen Zeiten die 
Menschen bedrückt, verwirrt und immer 
wieder heimgesucht hat" (279). 

Choron weist darauf hin, daß der religi- 
öse Glaube immer weiter an Boden verliert 
(280) und daß den meisten Menschen, wenn 
sie vor die letzten Fragen ihrer Existenz 
gestellt sind, •die Tröstungen der Kirchen 
nichts mehr sagen" (8). Dies bedeutet für 
den christlichen Leser eine ernste Auffor- 
derung: Der Christ darf nicht vor dem 
wirklichen Durchleiden der Fragen nach 
dem Tod in ihrer ganzen Bitterkeit sich die- 
sen Trost selbst zusagen, sondern muß auch 
in seinem Denken bis ans Ende dieser Fra- 
ge gehen, denn nur so kann er auf den 
Grund jener Glaubenstiefe gelangen, die 
den Vf. und wohl auch viele moderne Men- 
schen überzeugen kann, •das absolute Ver- 
trauen auf den Willen Gottes", die •ab- 
solute Auslieferung an ihn" (89), neu zu 
realisieren. Der Christ weiß: Nur in jener 
Tat, in der Christus sich selbst in bitterem 
Schweigen an den Vater auslieferte, und 
nur darin, daß Gott diese letzte Selbstaus- 
lieferung seines Sohnes an ihn angenom- 
men hat, wurzelt die Auferstehung Christi. 
Nur, indem der Mensch sich in diese Be- 
wegung des ,Hinübergangs' (Pascha), der 
Auslieferung, hineingibt, eröffnet sich ihm 
der Glaube an die eigene Auferstehung als 
der Grundakt der menschlichen Existenz, 
der mehr ist als eine Flucht aus der Ausweg- 
losigkeit des Denkens. K. H. Crumbadi 

400 

Schermann, Rudolf: Reportage über 
den Tod. Wien-München, Herold 1967. 
204 S., Pappband DM 15,80. 

Einerseits steht der Tod mitten in unserm 
Leben, und eine Zeit, die allem Tabu den 
Krieg erklärt, spricht über ihn, unmittelbar, 
ungezwungen; anderseits aber wollen wir 
immer weniger vom Tod wissen, verban- 
nen ihn aus unserem Bewußtsein und er- 
kaufen uns teure Illusionen, um seine Rea- 
lität zu verschleiern. Das ist die Fragestel- 
lung dieses für einen breiten Leserkreis ge- 
dachten Buches, das die Prosa des Alltags 
in ihrer schlichten und verhaltenen Eleganz 
anklingen läßt und in keiner Weise durch 
strenge wissenschaftliche Gedankengänge 
glänzen will. Wer mehr sucht als Illusionen, 
den verweist es auf die Gestalten großer 
Sterbender: •Buddha oder das gedrosselte 
Leben", •Albert Camus oder das Leben in 
vollen Zügen", •Sokrates oder das intelli- 
gente Leben", all dies aber nur als Vor- 
bereitung auf die im Mittelpunkt stehende 
Gestalt Christi. Die völlig unpathetische 
Sprache, die in großer Selbstverständlich- 
keit die Fülle der alltäglichen Wirklichkeit 
des Menschen lebendig werden läßt, führt 
uns ebenso selbstverständlich zur ganz in 
dieses Leben hineingehörenden Gestalt 
Christi. Dieser Christus, der das Leben 
leidenschaftlich liebte und den Tod ab- 
grundtief haßte, provoziert uns mit seinem 
Anspruch: Ich bin die Auferstehung und 
das Leben. Er steigt hinab in die tiefsten 
Höllen unserer Existenz, und •dieser ans 
Kreuz genagelte, blutende, erniedrigte junge 
Gottmensch ist die absurde Wirklichkeit, 
ist das stets gültige Vorbild für den unter 
der Last der unmöglichen Situation leiden- 
den und sich gleichzeitig gegen sie empö- 
renden Menschen. Gott nahm durch ihn die 
leidenserfüllte Geschichte der Menschen in 
sich auf, indem er sie verstehen wollte, um 
helfen zu können" (93). Durch die Auf- 
erstehung hat er den Bann gebrochen und 
den eigentlichen •Virus des Absurden", die 
Sünde, überwunden und mit ihr alles, was 
das Leben mindert. 

Der vorliegende Versuch ist eminent 
geistlich und ermöglicht es gerade dem jun- 
gen Menschen, dem das Nachdenken über 
sein Leben nicht zu unbequem ist, einen 
Weg echter Meditation zu finden. 

K. H. Crumbadi 




