
•Concham te exhibebis, non canalem" 

Über die Identität, die Contemplatio und die Weihnachtskrippe 

Josef Sudbrack SJ, München 

Eine seltsame Kombination! Zuerst das Zitat des heiligen Bernhard, des- 
sen Übersetzung übrigens einiges von der ursprünglichen Kraft fortnimmt 
und in plätschernde Jugendromantik umdeutet: •Sei wie die Brunnen- 
schale, sei keine Rinne!" Und dann die befremdliche Trias: Identität, ein 
psychologischer Begriff, Contemplatio, im Sinne der christlichen Tradition, 
und das Weihnachtsgeschehen. Doch wohl eine recht willkürliche Zu- 
sammenstellung ! 

Einige Erinnerungen an Gedichte können vielleicht das Verständnis 
vorbereiten. Hans Carossa, Der alte Brunnen; Rainer Maria Rilkes Sonett 
an Orpheus •O Brunnen-Mund"; die •Brunneninschrift" aus der Hand Wil- 
helm Scholz'. Am nächsten aber kommt Conrad Ferdinand Meyer in seinem 
•Römischen Brunnen" der Stimmung unserer mittelalterlichen Allegorie. 
Von einer kleinen Fontäne - •Aufsteigt der Strahl" - fließt das Wasser 
über drei sich erweiternde, einander untergreifende Muschelschalen: 
•... Und jede nimmt und gibt zugleich / Und strömt und ruht". Es ist das 
Bild menschlichen Lebens, das sich einsammelt in die eigene Fülle und aus 
dieser Fülle weitergibt, Reichtum und Güte über die Ränder des Ich ver- 
strömend. •Sei wie die Brunnenschale, die erst einsammelt in die Ruhe 
der eigenen Identität und in der Fülle des Selbstbesitzes überfließt zu den 
andern, in klarem Wasser, in lauterer Reife, - sei keine Rinne, in der 
nichts ruhen darf, nichts zur Erfüllung kommen kann, wo ungeklärte Was- 
ser hastend weiterfließen, hin zum Abfluß, zum Ausguß". 

Der heilige Bernhard deutet mit seinem Zitat den dritten Vers des Ho- 
henliedes Salomos: •Wie ausgegossenes Salböl ist dein Name". Er wendet 
sich an einen Christen, der sich •von der Aufgabe christlicher Tätigkeit" 
durchdrungen fühlt, •der an andere weitergeben, zu anderen hin .über- 
fließen'" möchte. Für ihn schreibt Bernhard: •Sei wie eine Brunnenschale, 
sei keine Rinne ... diese nimmt an und leitet zugleich weiter, jene wartet 
bis zur Fülle und kann aus dem Überströmen ohne eigenen Verlust schen- 
ken ... Fürwahr", fährt der Heilige fort, •Rinnen haben wir heute viele 
in der Kirche, Brunnenschalen nur wenige. Was sind das doch für Lie- 
bende, die uns zwar göttliche Schätze überliefern, aber schon vor dem 
eigenen Ergreifen sie weitergeben möchten, mehr bereit zu reden als zu 



Josef Sudbrack 402 

hören; sie steigen auf den Katheder des Lehrers und haben nichts gelernt; 
sie erheben den Anspruch, andere zu führen, und sind nicht einmal in der 
Lage, sich selbst zu leiten". 

Bernhard spricht deutlich und hart aus, was die alte Lehre von •Actio" 
und •Contemplatio", von •tätigem Leben" und von •Betrachtung und 
Gebet", fordert. Zweifelsohne aber ist das Bild des Brunnenwassers in- 
haltsvoller und lebensnaher als Begriffe wie •Actio-Contemplatio" es sein 
können. Im Blick auf die Muschelschalen, im Lauschen auf den Ton auf- 
und absteigenden Wassers, kommt das innere Durchdringen und Sich-Be- 
dingen der beiden Grundhaltungen des Menschen sprechender zum Aus- 
druck, als es Worte und Sätze vermögen; die abstrakten Kombinationen 
von •Nächstenliebe und Gottesliebe", von •Arbeit und Meditation" wir- 
ken demgegenüber verkrampft und gewollt. Sie gehen von zwei distinkten 
Größen aus, schätzen sie gegeneinander ab und versuchen dann die Waag- 
schalen auszupendeln. Im Bild dagegen ist das eine fließende Wasser 
Voraussetzung aller Unterscheidung. Zudem läßt die Allegorie keinen 
Zweifel darüber, daß, wie es Hans Urs von Balthasar formuliert, die 
Weitergabe der eigenen Innerlichkeit, •die Sendung ... Schnittpunkt von 
Theorie und Praxis" ist. 

Aber Bernhards Allegorisieren hat auch seine schwachen Seiten. Der Le- 
ser seines Hohenliedkommentars wird betroffen vor den Spuren des Heils- 
egoismus innehalten, wenn er gesagt bekommt, daß man •einsammeln" müs- 
se, um •Verlust" an der Gnadenfülle zu vermeiden, daß zuerst der eigene 
Gnadenbesitz zu besorgen sei, ehe andere Anliegen bedacht werden dür- 
fen. Also doch ein egozentrisches Streben nach dem persönlichen Himmel, 
wobei für den Mitmenschen nur Brosamen vom überreich beladenen Tisch 
fallen, nur überflüssige Tropfen von fremdem Glück zu haschen sind. Aber 
Bernhard wollte anderes sagen. Selbst das •Bild" der Brunnenschale, 
selbst die Sprachkunst des Zisterzienserabtes können das Geheim- 
nis der christlichen Liebe nicht ausloten. Bernhard fühlt es und schreibt: 
•Der Liebe mangelt niemals an dem, was ihr gehört, d. h. was zum eige- 
nen Heil notwendig ist; dies ist nicht nur ihr Eigenbesitz, sie fließt davon 
über". Noch enger zusammen müssen also •Tätigkeit" und •Beschauung" 
rücken, noch dichter aufeinander zu, als das Bild der Brunnenschale nahe- 
legt; so eng, daß sie im tiefsten eins werden, wie die Liebe auch nur eine 
ist. Die Liebe nämlich nimmt zu eigen und läßt zugleich los, hat ihr Ge- 
genüber ganz und gar als Besitz und stellt es deswegen in den personalen 
Eigenstand zurück. 

Von Heilsegoismus bleibt - besonders wenn man den bernhardischen 
Satz auf dem Hintergrund gelebter Contemplatio liest-nichts mehr übrig. 
Dorothee Solle, die vor kurzem ähnliche Gedankengänge in der Sprache 



Über die Identität, die Contemplatio und die Weihnachtskrippe 403 

moderner Psychologie geäußert hat, könnte in den gleichen Verdacht 
kommen, da sie die Identität, den Selbstbesitz, zur Voraussetzung der 
menschlichen Begegnung, des Einander-Schenkens macht. Aber •die Fä- 
higkeit des Verschenkens wächst mit dem Reichtum des Selbst", die Mög- 
lichkeit der Actio wächst mit der Fülle der Contemplatio. •Je stärker ... 
die Identität eines Menschen mit sich selber... ist, um so leichter sind 
Teilverzichte möglich. In Grenzsituationen kann dabei mit dem Ausdruck 
,Teilverzicht' auch das eigene Leben gemeint sein ... Es ist dem Menschen 
aber nicht möglich, auf die Identität mit sich selber um anderer willen zu 
verzichten ... Je glücklicher einer ist, um so leichter kann er loslassen ... 
Die Fähigkeit des Verschenkens wächst mit dem Reichtum des Selbst". Ein 
Weitergeben aber, das nicht aus innerem Reichtum hervorgeht, wäre 
Preisgabe des eigenen Selbst; die Schrift würde sagen, •der eigenen Seele1'. 
Eine Actio, die nicht aus dem in sich ruhenden Ich strömt, ein christliches 
Tun, das auf die Identität der Contemplatio verzichten möchte, würde den 
Menschen zur Rinne, zum •Durchflußrohr", zum •Instrumentarium" kirch- 
licher, religiöser oder humanitärer Manipulationen erniedrigen. 

Es ist schon überraschend zu sehen, wie genau die Identität, •ein 
Schlüsselbegriff der heutigen Psychologie und Sozialpsychologie" (Anselm 
L. Strauss), Wesenszüge der christlichen •Contemplatio" trifft. Identität 
möchte den Menschen aus der Verfremdung heimholen, aus dem Ausge- 
liefertsein an inhumane, unpersönliche, außerhalb des Individuums wir- 
kende Mächte. Die Alten sprachen von der •Regio dissimilitudinis", der 
•Region der Unähnlichkeit", wohinein die Sünde den Menschen weg vom 
wirklichen Ich geführt habe. Diese Abkehr trägt den Namen •Abalie- 
natio", wörtlich •Ent- oder Ver-Fremdung". Die Sprachforscher glauben 
auch, daß Hegel und Karl Marx ihren Begriff der •Entfremdung" aus 
christlichen Quellen geschöpft haben. Und das Zurückfinden zur Identität, 
zur •Regio similitudinis", zur •Region der Ähnlichkeit", gipfelt bei Psy- 
chologen und Soziologen ebenso wie bei Kirchenvätern und Mönchen in 
Friede, Glück und Freude, in Selbstbesitz. 

Aber es ist noch eine Korrektur an dem psychologischen Begriff der 
•Identität" anzubringen. Solle beschreibt die Dynamik des Sich-gefunden- 
Habens nur nach einer Richtung: •Je glücklicher einer ist, um so leichter 
kann er loslassen". Klingt das nicht doch nach •Heilsegoismus"? •Erst 
muß der Mensch etwas besitzen, dann kann er aus dem Überfluß geben!" 
Macht man mit solchen Überlegungen nicht wiederum ein Rechenexempel 
aus Liebe und personaler Begegnung und zerstört sie damit? Gilt nicht 
eigentlich ebenso umgekehrt: •Je mehr der Mensch losläßt - wirklich los- 
läßt, und nicht widerwillig sich berauben läßt! -, desto glücklicher ist er ... 
Erst muß der Mensch geben, dann kann er auch besitzen - in der Tiefe, 



Josef Sudbrack 404 

wo das Ich zu Hause ist"? Die Realität der Liebe sprengt alle begrifflichen 
Mauern, die von •Actio" und •Contemplatio" wie auch die von Selbstfin- 
dung und Identität. Uns aber können all diese Denkversuche Hilfen sein, 
um den gelebten christlichen Glauben besser zu verstehen. 

Für den Christen wird z. B. Identität bedeuten, Identität mit seinein 
Glauben, mit den lebendigen Wahrheiten, die den Namen Jesus Christus 
tragen; mit ihrer geschichtlichen Mächtigkeit für unsere Zeit; mit ihren 
Fragen und Antworten an den modernen Menschen; mit ihrer freudigen 
Erwartung des vollen Friedens, des •Reiches der Ähnlichkeit", wo nach 
dem heiligen Augustinus ein ewiger Sabbat, eine ewige Himmelsruhe, 
eine ewige Identität gefeiert wird - Ernst Bloch liebt dieses Zitat. Und 
all das ist Aufgabe der Contemplatio. Sie ist es, die die Tatsachen des 
Glaubens aufzuschließen versucht; aus der doktrinären Verklammerung 
herauslöst und in die lebendige Existenz einbettet; sie möchte die Brücke 
schlagen zwischen Glaubendem und Geglaubtem, die Brücke der christ- 
lichen Identität; sie konfrontiert sich mutig den oft fremdartigen Lehren 
und will Gewißheit haben, daß diese nicht ferner, sondern naher, gegen- 
wärtiger Sinn des Lebens sind; sie legt dem in Betriebsamkeit versunke- 
nen Menschen die Hand auf die Schulter und fragt, ob er sich sinnlos und 
besinnungslos vergeuden oder aus der christlichen Identität, die das eigene 
Denken und mehr noch die eigene Arbeit überschreitet, die Kraft der 
Actio schöpfen will. Und sie allein schenkt die •Hoffnung wider alle Hoff- 
nung" (Paulus), weiterzuwirken, weiterzuarbeiten, weiter aufzugehen im 
Dienst. Aber wehe, wenn die Contemplatio in Selbstgenuß ausruhen 
möchte. Dort stagniert ihr fließendes Wasser und wird zur stinkenden 
Pfütze. 

Man könnte von immer neuen Seiten her das Geheimnis des Lebens aus 
dem Glauben umschreiben. Immer neu würde man auf die Polarität von 
Empfangen und Weitergeben, von Erfülltsein und Überfließen, von Ge- 
schenkterhalten und Schenken, von Gnade als heiligmachendem Besitz 
und von Gnade als Aufgabe zum Dienst stoßen; und immer neu stände 
man vor der angstvollen Frage, wo ereignet sich denn in meinem Leben 
dieses Empfangen, dieses Erfülltwerden von der Identität des Glaubens? 
Wo gibt es im Leben des Durchschnittschristen, die wir alle sind, die Zei- 
ten, in denen nun tatsächlich •Contemplatio" geschieht? Wo findet der 
Christ seine eigene Identität? 

Antworten darauf legen sich genügend nahe. Systematische: Dann 
droht die Gefahr der begrifflichen Verhärtung, die wir schon bei der Ge- 
genüberstellung des Bildes vom Brunnen mit dem Begriffspaar Actio - 
Contemplatio entdeckten; man legt sich fest auf bestimmte Praktiken und 
läßt den Strom des Lebens daran vorüberfließen. Aszetisch-moralische: 



Über die Identität, die Contemplatio und die Weihnachtskrippe 405 

Aber wer will heute den erhobenen Zeigefinger der Mahnung sehen? Und 
überdies sind wir uns der Notwendigkeit einer echten Contemplatio längst 
bewußt geworden; nur mißtrauen wir so manchen herkömmlichen Formen 
der christlichen Identitätsfindung und argwöhnen, ob sie uns nicht vom 
evangelischen Ideal wegführen. Und so möge hier ein Hinweis genügen; 
auf ein Bild, das aber mehr ist als Bild, tiefer reicht als Allegorien, wirk- 
licher ist als Märchen und Legenden; ein Hinweis auf Weihnachten. 

Mancherorts gefällt man sich darin, das Weihnachtsfest umzufunktio- 
nieren: Nicht mehr Stille Nacht, Heilige Nacht, sondern Bettelarmut und 
Aufschrei des gequälten Proletariats. Nicht mehr Ruhe und Besinnung, 
sondern Protest und Revolution gegen ein ungerechtes Schicksal, das den 
Martertod schon in die Krippe des unschuldigen Kindes und der Unschul- 
digen Kinder legte. Der Stall von Bethlehem soll nicht mehr das Idyll 
oberbayerischer Krippenkunst sein, sondern soll stinken nach Armut, Leid 
und Hunger. Und die christliche Familie, die sich um Baum und Krippe 
versammelt hat, soll entlarvt werden auf der heuchlerischen Flucht vor den 
wirklichen Aufgaben unserer Zeit. 

Nun, in solchen Äußerungen mag manches Gute verborgen sein; gut, 
weil ehrlich und klar. Aber zum wirklichen Kern des Weihnachtsfestes stößt 
diese Umfunktionierung nicht vor. Weihnachten ist und bleibt ein Fest der 
Contemplatio; zwar der lebensnahen, mit Actio gefüllten, vollen christ- 
lichen Contemplatio und nicht der Flucht in die weit- und menschen-ferne 
Einsamkeit, aber der Contemplatio. Vertiefen wir uns doch in die bibli- 
schen Texte bei Lukas, die an der Wiege dieses Festes stehen. Im Unter- 
schied zu Matthäus schildert die lukanische Kindheitsgeschichte mehr die 
beglückende Seite der Ankunft des Messias. Lukas liebt den kleinen •ge- 
rechten und gottesfürchtigen" Kreis von frommen Juden, die •den Gesalb- 
ten des Herrn" erwarteten, die •Gott mit Fasten und Beten Tag und Nacht" 
dienten und die nun beglückt beten dürfen: •Nun entlassest Du Herr, Dei- 
nen Knecht in Frieden nach Deinem Wort; denn meine Augen haben Dein 
Heil geschaut, das Du bereitest vor aller Völker Angesicht...". Bei Lukas, 
Kapitel eins und zwei, fällt tatsächlich der Stern von Erfüllung und 
•Identität" in den Schoß der Menschheit. Gewiß, die Geburtsgeschichte 
trägt auch die Farben des Karfreitags an sich, aber hier sind die Farben so 
harmonisch komponiert wie im Engelgesang: •Herrlichkeit Gott in der 
Höhe und auf Erden Friede in Menschen seiner Huld". Es kann gar kein 
Zweifel sein, Lukas möchte zu Beginn des Evangeliums, das sich öffnet zur 
welterobernden Apostelgeschichte, eine Fermate setzen, eine himmlische 
Fermate, die - ähnlich wie die Paradiesesgeschichte zu Beginn des Alten 
Testamentes - Ruhe und Frieden und Glück der Vollendung antizipiert; 
er möchte mit dem Kind der Krippe uns jetzt schon dies alles in die Arme 



Josef Sudbrack 406 

legen. Der ewige Himmelssabbat, von dem die Offenbarung des heiligen 
Johannes schreibt, daß es •dort keine Nacht mehr geben wird", und daß 
in ihm •weder Tod noch Leid, noch Jammer, noch Mühsal" sein werden, - 
er wird vom Engel den Hirten als Gegenwart verkündet: •Fürchtet euch 
nicht 

Das ist Weihnachten nach Lukas. Die Personen, die er um dieses Ge- 
heimnis wie Krippenfiguren gruppiert, haben es verstanden. Elisabeth 
jubelt mit lauter Stimme: •Woher wird mir die Gunst, daß die Mutter 
meines Herrn zu mir kommt?", und die Hirten •kehren zurück und jubeln 
und loben Gott für alles, was sie gehört und gesehen haben". Von Maria 
wird sogar mehrmals berichtet, daß •sie diese Worte und Geschehnisse 
behielt und im Herzen erwog". Das ist Contemplatio. Wie wenig sie mit 
geistlichem Feinschmeckertum, mit •Heilsegoismus", mit Flucht vor der 
Verantwortung und vor der Aufgabe zu tun hat, lehrt die Verkündigungs- 
geschichte; ihr Angelpunkt ist der Gehorsam, sprich die Selbstlosigkeit 
Marias. Aber das zeigen auch die noch verhaltenen Klänge von der Ver- 
antwortung des Messias für das Volk, von Leid und von Schmerz, die die 
Kindheitsgeschichte durchtönen; bald werden sie lauter, schriller und wer- 
den auffordern zu wagendem und risikoreichem Tun, zur Actio, bis zum 
Kreuz und zum Untergang. Hier aber, im ersten und zweiten Kapitel bei 
Lukas, ist alles noch umfangen von der Ruhe und dem Frieden, die wir 
heute im Weihnachtsfest suchen. 

Die Weihnachtsgeschichte ist keine sentimentale Filmstory und die Be- 
trachtung der Krippe kein naives Tun. Gewiß ist vieles zu säubern am Kli- 
schee des Tannenbaums, manches ist Kitsch, Gefühlsduselei, behagliche 
Pflege des eigenen Selbst. Aber das wirkliche Weihnachten - das der 
Krippe von Bethlehem und das bei uns zu Hause - ist anders. In ihm 
strahlt etwas von der •Identität" Jesu Christi in die Geschichte hinein. 
Vielleicht stört uns das Wort •Identität", auf den Herrn angewandt. Doch 
wenn er bei Johannes spricht: •Eins, wie Du, Vater, in mir und ich in Dir", 
dann umschreibt er seine Identität. An Weihnachten aber strahlt dieser 
innere Selbstbesitz Christi aus in die •Sichtbarkeit" des Engelchors. Lukas 
berichtet, daß •plötzlich eine große himmlische Heerschar den Engel um- 
gab; die lobte Gott: Ehre, Herrlichkeit, Sö^a, kabod!" Mit diesem Wort 
meint die Heilige Schrift den inneren Frieden Gottes, der nach außen in 
die Sichtbarkeit für die Menschen ausbricht. Und dieses Wort gilt dem 
Kind in der Krippe. Und es gilt auch dem Christen, der betrachtend vor 
dem Weihnachtsgeheimnis verweilt. Wir sollten nicht zu sehr auf Ab- 
stand bedacht sein; wir sollten nicht zu sehr Kitsch und Sentimentalität 
fürchten; wir sollten nicht päpstlicher sein wollen als der Papst, nicht bi- 
blischer als die Bibel. Ich wage es zu sagen, daß die harmlosen Weihnachts- 



Vom Verlust und der Neuentdediung des Gebetes 407 

bilder Ludwig Richters in dieser Hinsicht biblischer sind als die Verfrem- 
dung einer •Geburt Jesu mit Bagger", wie sie ein moderner Künstler ge- 

malt hat. 
Und wie wird dann unser Weihnachtsfest aussehen? So wie immer, und 

vielleicht noch eine Stufe innerlicher. Aber keine Innerlichkeit der Welt- 
flucht, sondern eine Innerlichkeit des Friedens, der Identität. In der recht 
laut werdenden Weihnachtsfreude einer Familie mit drei, vier Kindern 
kann mehr christliche Stille und Sammlung zu Hause sein als in zeitabge- 
schiedener Einsamkeit; und im Geschwisterstreit oder gar in den Kinder- 
tränen, die auch zum Fest gehören, liegt vielleicht mehr Contemplatio als 
in der Anstrengung einer Betrachtungsstunde. Gewiß, die tiefschürfenden 
Gedanken über Actio und Contemplatio und das unausschöpfliche bern- 
hardische Bild von der Brunnenschale scheinen bei einem solchen Weih- 
nachtserlebnis in den fernen Hintergrund gerückt zu sein. Nahe geworden 
aber ist uns die Mitte all dieser Überlegungen, der Herr; oder sagen wir 
noch schlichter, noch weihnachtlicher, das Kind in der Krippe. In seiner 
Gegenwart erwartet uns die Identität des Glaubens, der ewige Gottes- 
friede. Diesen Frieden erkannte Simeon im Kinde, das Maria in den Tem- 
pel trug, und er pries Gott dafür, daß er ihn, seinen Knecht, im •Frieden" 
entließ: •Denn meine Augen haben Dein Heil geschaut". 

Vom Verlust und der Neuentdeckung 

des Gebetes in unserer Zeit 

Friedrich Wulf SJ, München 

Wir Heutigen haben unsere Mühe mit dem Beten. Vor allem das regel- 
mäßige Gebet fällt uns schwer. Das gilt nicht nur für den vielbeschäftig- 
ten und von tausend Dingen geplagten Christen in der Welt. Priestern 
und Ordensleuten geht es nicht besser. Viele von ihnen machen z. B. schon 
lange keine Betrachtung mehr. Als selbstverständliche Übung jeden- 
falls haben sie sie aufgegeben. Man hat es immer wieder mit ihr versucht. 
Schließlich ist sie eingeschlafen. Ähnlich ist es mit den anderen Gebets- 
übungen. Aufs Ganze gesehen kann man sicher sagen: Im traditionellen 
Sinn wird weniger gebetet als früher. 




