
Vom Verlust und der Neuentdediung des Gebetes 407 

bilder Ludwig Richters in dieser Hinsicht biblischer sind als die Verfrem- 
dung einer •Geburt Jesu mit Bagger", wie sie ein moderner Künstler ge- 

malt hat. 
Und wie wird dann unser Weihnachtsfest aussehen? So wie immer, und 

vielleicht noch eine Stufe innerlicher. Aber keine Innerlichkeit der Welt- 
flucht, sondern eine Innerlichkeit des Friedens, der Identität. In der recht 
laut werdenden Weihnachtsfreude einer Familie mit drei, vier Kindern 
kann mehr christliche Stille und Sammlung zu Hause sein als in zeitabge- 
schiedener Einsamkeit; und im Geschwisterstreit oder gar in den Kinder- 
tränen, die auch zum Fest gehören, liegt vielleicht mehr Contemplatio als 
in der Anstrengung einer Betrachtungsstunde. Gewiß, die tiefschürfenden 
Gedanken über Actio und Contemplatio und das unausschöpfliche bern- 
hardische Bild von der Brunnenschale scheinen bei einem solchen Weih- 
nachtserlebnis in den fernen Hintergrund gerückt zu sein. Nahe geworden 
aber ist uns die Mitte all dieser Überlegungen, der Herr; oder sagen wir 
noch schlichter, noch weihnachtlicher, das Kind in der Krippe. In seiner 
Gegenwart erwartet uns die Identität des Glaubens, der ewige Gottes- 
friede. Diesen Frieden erkannte Simeon im Kinde, das Maria in den Tem- 
pel trug, und er pries Gott dafür, daß er ihn, seinen Knecht, im •Frieden" 
entließ: •Denn meine Augen haben Dein Heil geschaut". 

Vom Verlust und der Neuentdeckung 

des Gebetes in unserer Zeit 

Friedrich Wulf SJ, München 

Wir Heutigen haben unsere Mühe mit dem Beten. Vor allem das regel- 
mäßige Gebet fällt uns schwer. Das gilt nicht nur für den vielbeschäftig- 
ten und von tausend Dingen geplagten Christen in der Welt. Priestern 
und Ordensleuten geht es nicht besser. Viele von ihnen machen z. B. schon 
lange keine Betrachtung mehr. Als selbstverständliche Übung jeden- 
falls haben sie sie aufgegeben. Man hat es immer wieder mit ihr versucht. 
Schließlich ist sie eingeschlafen. Ähnlich ist es mit den anderen Gebets- 
übungen. Aufs Ganze gesehen kann man sicher sagen: Im traditionellen 
Sinn wird weniger gebetet als früher. 



Friedrich Wulf 408 

Woran liegt das? Am schwindenden Glaubensgeist, an mangelnder 
Ordnung, an der zunehmenden Bequemlichkeit des Bürgers der Wohl- 
standsgesellschaft? Das alles träfe kaum den Kern der Sache. Auf die 
Verspanntheit und Abgespanntheit des heutigen Menschen in einer hek- 
tischen, motorisierten Umwelt, auf das Überflutetwerden von Eindrücken, 
das Hin- und Hergezogenwerden von den verschiedensten Erfahrungen, 
Gefühlen und Verpflichtungen, auf die Undurchschaubarkeit des unter 
vielerlei, oft sich widersprechenden Antrieben stehenden Bewußtseins 
hinzuweisen, käme der Wahrheit schon näher. Das alles macht es schwer, 
innerlich zur Ruhe zu kommen, sich zu sammeln, bei einem Gedanken zu 
verweilen, bei sich zu sein, sich zu haben; ohne das aber ist Gebet nicht 
möglich. Wichtiger jedoch ist der Hinweis, daß dort, wo die personale 
Mitte und Tiefe nicht mehr in hinreichendem Maße erfahren wird, das 
unreflexe Selbstvertrauen, die Selbstsicherheit verlorengeht, die Angst 
vor der unbekannten, undurchschauten und unbewältigten Zukunft auf- 
steigt. Wo das zutrifft, riegelt der Mensch sich ab, um sich gegen Einbrüche 
in sein Selbstbewußtsein zu schützen, oder läßt sich von den ihn bedrän- 
genden Mächten treiben, meist beides zusammen - eines ruft das andere. 
In jedem Fall überschreitet er sich nicht mehr genügend zur gegenständ- 
lichen Welt, zum Nicht-Ich, vor allem zum Du hin; er setzt sich ihnen nicht 
mehr real genug aus, bleibt in sich befangen. Da er aus solcher Haltung 
heraus Dinge und Geschehnisse zu subjektiv einschätzt und vieles in an- 
dere hineinprojiziert, was der Wirklichkeit nicht entspricht, reagiert er 
oft falsch, wird er immer wieder enttäuscht, des Irrtums überführt. So 
mißtraut er allmählich seiner inneren Welt, seinen Urteilen und Gefüh- 
len. Wenn nun schon die Begegnung mit der sichtbaren und kontrollier- 
baren Wirklichkeit für den heutigen Menschen so viel Unsicherheit mit 
sich bringt, um wieviel mehr die Begegnung mit Gott, den man nicht sieht 
und dessen Handeln man nicht kontrollieren kann. Zahllose Christen in 
unserer Zeit haben eine unheimliche, tiefsitzende Skepsis gegenüber der 
Welt ihrer religiösen Vorstellungen und Gefühle. Sie wollen keine Un- 
gläubigen sein, aber sie zweifeln daran, daß sie die Wirklichkeit Gottes 
und seiner Geheimnisse erkennen, ihr nahe kommen, mit ihr in dieser 
Welt als Tatsache neben anderen zählen können und es darum sinnvoll 
ist, sie in das weltliche Urteilen und Handeln miteinzubeziehen. Beruht 
die religiöse Erfahrungs- und Vorstellungswelt nicht auf Konventionen, 
ist sie nicht die Projektion von Wünschen und Sehnsüchten, die immer 
wieder, eindringlich und unabweisbar, aus der Tiefe des Herzens aufstei- 
gen, in der Sichtbarkeit dieses Lebens aber keine Erfüllung finden, ist sie 
nicht der Reflex eines instinktiven Sicherungsbedürfnisses gegenüber den 
lebensbedrohenden Mächten, die das menschliche Dasein kennzeichnen? 



Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 409 

Hier liegt die eigentliche Not des Beters in einer von Naturwissenschaft 
und Technik, vom Nutzwert und von der Kontrollierbarkeit, aber auch von 
Psychologie und Soziologie, von der Erkenntnis der Untergründe der 
menschlichen Seele, der Hintergründe des Verhaltens und der Strukturen 
der menschlichen Gesellschaft bestimmten Welt. Angesichts seiner realen 
Erfahrungen im nüchternen, illusionslosen Alltag kommen ihm die über- 
lieferten religiösen Vokabeln wie leere Hülsen vor, und auch die dogma- 
tischen Glaubensaussagen der kirchlichen Tradition werden nur noch 
wenig in die tatsächlich vorgefundene und erlebte Welt integriert. Ist 
darum das Gebet, wie es im gängigen Verständnis überkommen ist und 
von den meisten praktiziert wurde, noch sinnvoll? Kann man überhaupt 
zu Gott Du sagen, ihn ansprechen, so wie man den Vertrauten, den Freund 
oder auch einen Fremden anspricht? Und was kann man Gott schon sagen, 
wenn sich seine geheimnisvolle Wirklichkeit uns doch entzieht? Können 
wir mit unserem Gebet den Lauf der Dinge ändern, irgend etwas verhin- 
dern oder herbeiführen? Ja, ist das Gebet nicht geradezu eine Gefahr, 
sich der wirklichen Welt und ihren Aufgaben, der Arbeit an ihr, der Sorge 
für die Mitmenschen, zu entziehen und in eine imaginäre Welt zu flüch- 
ten? Ist nicht eben die Welt des Berufes und der Nächstenliebe der eigent- 
liche und einzige Ort der Gottbegegnung und darum auch des Gebetes? 
So jedenfalls hört man heute allenthalben sagen. Vielleicht ist das nur die 
Theorie, die der Mensch, der nicht mehr beten kann, sich nachträglich 
gemacht hat, um sich vor sich selbst zu rechtfertigen. Anderseits ist kaum 
zu leugnen, daß der Glaube erst dort glaubhaft (auch für den Glaubenden 
selbst) realisiert wird, wo der Mensch seine ganze Existenz einsetzt: in der 
harten Arbeit, in der Verantwortung für andere, in der Liebe, im selbst- 
losen Dienst. Hier, wo es um den Sinn des irdischen Lebens geht, muß 
Gott gefunden werden oder er wird überhaupt nicht gefunden. Ob er 
allerdings gefunden wird, wenn nicht das ausdrückliche Gebet hinzu- 
kommt, das die Erfahrungen des Lebens einsammelt und erhellt, das ist 
die Frage. Verfällt nicht der Mensch, der dem Gebet nicht mehr seinen 
eigenen Platz einräumte, der gleichen Täuschung, wie derjenige, der Gott 
vordringlich oder sogar ausschließlich im Gebet zu finden glaubte? Machte 
nicht auch er sich seinen Gott zurecht, den Gott der Arbeit, des sozialen 
Engagements und der Mitmenschlichkeit? 

Das ist das Dilemma, in dem wir heute stehen. Das überlieferte Gebet, 
das sich an einen Gott richtete, der als Herr der Welt über dieser Welt 
wohnte, und das aus einer Welt aufstieg, die deutlich die Zeichen und 
Spuren göttlicher Wirksamkeit an sich trug, ist uns immer mehr verloren- 
gegangen; es läßt sich nicht mehr vollziehen; es entspricht nicht mehr 
unserer Erkenntnis und unserer Erfahrung. Das Gebet aber, das dieser 



Friedrich Wulf 410 

Erkenntnis und Erfahrung entspräche, hat noch nicht seine Form und sei- 
nen Ort gefunden; wir beginnen es eben erst neu zu entdecken. Man klagt 
viel darüber, daß der Christ unserer Tage über seiner fast ausschließlich 
horizontalen Ausrichtung die vertikale Ausrichtung, über seiner Hinwen- 
dung zur Welt und zum Mitmenschen die ausdrückliche Hinwendung zu 
Gott vergesse. Aber man hört wenig darüber, daß eben diese Situation 
einer neuen und intensiveren Hinwendung zur Welt, wie sie, sicher nicht 
ohne Führung des Geistes, von der ganzen Kirche vollzogen wird, der 
Kairos für die Entdeckung eines neuen und tieferen und uns gemäßeren 
Gebetes ist. 

Es ist schon oft bemerkt worden, daß die entdivinisierte, säkularisierte, 
technisierte und hominisierte Welt unserer Tage kaum noch Ansatzpunkte 
aufweist, um gleichsam unmittelbar den Überschritt zu einem überwelt- 
lichen Gott zu machen. Das Göttliche hat in dieser Welt für die mensch- 
liche Erfahrung keinen sichtbaren Ort mehr. Selbst der Tod hat sein Nu- 
minosum verloren. Er ist ein Vorkommnis wie jedes andere geworden, 
das ein weiteres Fragen als unnütz oder sogar als unstatthaft erscheinen 
läßt; die Frage etwa eines Lebens nach dem Tod stellt sich einem welthaf- 
ten Denken nicht mehr. Was dem Menschen begegnet, falls er sich nur in 
der heutigen Welt mit seiner ganzen Existenz angesiedelt hat, ist nichts 
als Welt, Welt der Güter, die sich ihm zum Gebrauch, zur Nutznießung 
anbietet, Welt ungeahnter evolutiver Kräfte und Möglichkeiten, die sein 
Ingenium, seine Entdeckerfreude und seine Neugier herausfordert, Welt 
aber auch des ständig wiederkehrenden Rhythmus von Entstehen und 
Vergehen, von Geborenwerden und Sterben, und endlich Welt der Men- 
schen, die an seine Solidarität, seinen Gerechtigkeitssinn und seine Liebes- 
kraft appelliert. Diese Entwicklung ist in gewissem Sinn durchaus rechtens 
so. Denn Gott selbst hat dem Menschen die Welt zur Entfaltung und Ord- 
nung übergeben und will sie ihn in ihrem Eigensein erfahren lassen, so 
sehr, daß er, der Schöpfer und Herr der Welt, sich in die Welt hinein ver- 
schwiegen hat, indem er selbst Welt wurde, ununter scheidbar von der 
Welt, •den Menschen gleich und in seinem Äußeren wie ein Mensch er- 
funden' (Phil 2, 7). Es wäre darum töricht, weil eine unheilvolle Täu- 
schung, wollte man sich in einer ausgesparten Sakralwelt absondern, in 
der Hoffnung, Gott dort sicherer zu finden. Man würde an der Wirklich- 
keit vorbeileben und begegnete nicht dem Gott der Lebendigen, sondern 
der Toten. Aber es kommt doch noch etwas hinzu, was die Entwicklung 
der modernen Welt nicht in allem so legitim, d. h. in christlichen Anstößen 
begründet, erscheinen läßt, wie es heutzutage oft hingestellt wird. Die heu- 
tige Weltsituation ist in besonderer Dichte auch von der Sünde gekenn- 
zeichnet. Welt, wie sie heute erfahren wird, zeigt sich dem Menschen nicht 



Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 411 

nur als geschlossene, als total säkularisierte, sondern als verschlossene, als 
säkularistische. Sie scheint den Blick auf Gott geradezu zu verstellen. 

Hier, in der Erfahrung reiner Weltimmanenz, kann nun ganz neu und 
elementar der Hunger nach Gott aufbrechen und ein Verlangen nach er- 
fahrbarer Gemeinschaft mit Ihm erwachen. Denn der Mensch droht in 
einer nur mehr verwalteten Welt radikaler Diesseitigkeit zu ersticken. Sie 
bietet seinem humanen und religiösen Grund keinen Lebensraum mehr. 
Als Christ ist er immer wieder versucht, sich aus dieser Welt, soweit nur 
möglich, zurückzuziehen und hinter die schützenden Mauern überlieferter 
religiöser Institutionen, in religiöse Räume zu flüchten, um so eine Gebor- 
genheit zu finden. Aber er weiß heute klarer und eindringlicher als früher 
um seine Verantwortung für das Ganze der Welt. Er weiß, daß er in der 
Nachfolge des Herrn die Welt und ihre geschichtliche Situation auf sich 
zu nehmen hat, in sie eingehen, sie erobern und erleiden muß, an dem 
Ort, an den ihn seine Berufung gestellt hat. Er weiß, daß er Gott nur 
begegnet im (Heils-) Dienst an der Welt, in der Sorge für den Nächsten 
und in der Hingabe seines Lebens für sie. Wenn er nach Gott ruft, dann 
steht ihm jener Gott vor Augen, der in der Welt abwesend anwesend ist, 
der als Verborgener - durch die Welt selbst, durch die Menschen - wirkt 
und nur so die Welt zu ihrer Vollendung bringen will. Man sagt darum, 
der heutige Beter empfinde Gott als den Fernen, Unbegreiflichen, Unvor- 
stellbaren und Geheimnisvollen. Das trifft zweifelsohne für alle zu, die in 
der modernen Welt in echter Weise engagiert sind. Aber man vergißt 
meist, daß dieses Charakteristikum unserer Zeit nichts Außergewöhnliches 
ist, sondern damit nur die Gebets er fahrung aller großen Beter wieder 
zurückgeholt wird, eine Gebetserfahrung, die dem allgemeinen christ- 
lichen Bewußtsein - im konventionellen Gebetsgut - zu sehr verloren- 
gegangen war. Was uns heute im Gebet, angesichts der realen Erfahrun- 
gen, die wir täglich machen, bewegt, haben schon die alttestamentlichen 
Beter immer wieder zum Ausdruck gebracht. •Warum gibst du keine Ant- 
wort, Herr?", heißt es in einem Psalm (88,10ff.). •Ich rufe dich, Jahve, 
an jedem Tag; meine Hände strecke ich nach dir aus. Tust an den Toten 
du Wunder oder stehen die Schatten wieder auf, dich zu preisen? Erzählt 
man im Grab von deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich? ... War- 
um, Jahve, verwirfst du mich, verbirgst du vor mir dein Antlitz?" Das ist 
der Tenor vieler Gebete: •Gott, hülle dich nicht in Schweigen, sei nicht 
taub und bleibe nicht still!" (Ps 83,2). •O wüßte ich, wie ich ihn finden 
könnte, gelangen könnte zu seiner Wohnstatt... Doch geh ich gen Osten, 
ist er nicht da, nach Westen, so merke ich nichts von ihm" (Job 23,3. 8). 
Man wende nicht ein, das sei eine typisch alttestamentliche Gebetshaltung, 
die vom Harren auf den Messias, von der Sehnsucht, vom Nichtwissen um 



Friedrich Wulf 412 

das ewige Leben, um die •frohe Zuversicht für den Eintritt ins Heiligtum 
durch das Blut Jesu" (Hebr 10,19), um den Vatergott gekennzeichnet sei. 
Denn kein anderer als Christus selbst hat die gleiche Erfahrung gemacht, 
als er, am Kreuz hängend, fragend hinausrief: •Mein Gott, mein Gott, 
warum hast du mich verlassen" (Mk 15,34 = Ps 22,2). Der Psalmbeter 
fährt an dieser Stelle fort: •Warum bist du fern von meinem Schreien, 
wenn ich stöhnend dich anflehe? ,Mein Gott', ich rufe es bei Tag, du gibst 
keine Antwort, bei Nacht, ich finde keine Ruhe." Man wird das •Abba, 
mein Vater" (Rom 8,15; Gal 4, 6) nur dann in rechter Weise, d. h. im mit- 
geteilten Geist, beten, wenn es aus der Erfahrung des unverfügbaren Ge- 
heimnisses, das Gott ist, hervorgeht. 

Und eben diese Erfahrung machen wir heute. Notgedrungen! Denn 
alles Ausweichen in eine fromme, vorgetäuschte Sicherheit ist uns - wenig- 
stens dem, der sich dem Alltag wirklich aussetzt - genommen. Wir sind 
wieder auf das Urgestein echten Betens gestoßen. In der erfahrenen Got- 
tesferne muß der Mensch seine Ohnmacht gegenüber Gott bekennen und 
zu der Einsicht kommen, daß er keinen Anspruch auf Gott hat, daß alles 
Gnade ist. Theoretisch mag er das wissen, aber er realisiert es zu wenig. 
Sein Gebet enthält vielmehr immer wieder einen heimlichen Anspruch, den 
Anspruch auf Gottes Da-sein •für mich". Er wendet sich damit im Grunde 
nicht Gott zu, sondern erwartet, daß Gott sich ihm zuwende, seinen Ge- 
danken und Vorstellungen, seinen Wünschen und Plänen. Der heutige 
Beter macht nun die Erfahrung, daß sein Beten, mag es noch so intensiv 
sein, keinen feststellbaren Einfluß auf Gott hat: die Dinge gehen wie sie 
gehen; gelingt mir etwas, dann aus eigener Anstrengung und mit dem 
Einsatz meiner Kraft, mißlingt es, dann war es nicht zu schaffen; noch 
mehr gilt das für alles, was außerhalb meiner Reichweite liegt, Krieg und 
Frieden der Völker, soziale Ungerechtigkeit oder Gerechtigkeit in der 
menschlichen Gesellschaft. Darin lernt er allmählich, wer Gott ist und wer 
er selbst ist, lernt er, daß ihm Gott gegenüber nur eines zukommt, sich 
verfügen zu lassen, nicht aber selbst zu verfügen. Das ist sozusagen der 
Stellenwert dieser Erfahrung im christlichen Leben unserer Zeit. Der 
Mensch hat einen Auftrag von Gott: die Welt, die eine Welt der Men- 
schen ist; Gottes liebende Herrschaft soll in ihr aufstrahlen. Was dieser 
Auftrag im einzelnen besagt, zeigt erst das Leben, die Lebensgeschichte 
eines Menschen, Schritt für Schritt. Immer neu muß danach gefragt wer- 
den, im Glauben an den, der hier und jetzt ruft. Die Antwort kommt aber 
dem Zeitgenossen einer vom Menschen gestalteten Welt nicht von oben, 
aus einer übernatürlichen Erleuchtung, sondern aus der Einsicht in die 
Sache, in die Situation. Gott wird als gegenwärtig geglaubt, aber er zeigt 
sich nicht. Das ist die Prüfung des Glaubenden. Er sieht sich auf sich allein 



Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 413 

gestellt. Sein Gebet ist darum von der Hoffnung gekennzeichnet, vom 
Warten auf den, •der da kommen soll", von der Geduld, vom Vertrauen, 
daß er sich eines Tages doch kund tue, als inmitten der Welt gegenwärtig 
erweise. So hart diese Prüfung sein kann, sie hat auch ihre Verheißung: 
•Selig, wer an meiner Türe wacht" (Spr 8,34). 

Und wie alle göttliche Verheißung, so kennt auch diese schon eine Erfül- 
lung in der Zeit, als •Angeld" und Zeichen des •Schauens von Angesicht 
zu Angesicht". Sie liegt nicht darin, daß wir sehen, wie unser Werk auf- 
geht, daß wir Zeugen sind einer Evolution der Welt auf ihre Vollendung 
hin, überhaupt nicht im Sichtbaren und Greifbaren. Sie liegt vielmehr in 
uns selbst, in der Wandlung unseres Herzens, die eine Frucht des Geistes 
ist: in •Liebe, Freude, Friede, Langmut, Milde, Güte, Treue, Sanftmut, 
Enthaltsamkeit" (Gal 5,22). Denn gerade in dem Gebet, wie es oben ge- 
schildert wurde und wie es von uns heute verlangt wird, ist der Geist am 
Werk. Wer in der Hektik unserer Tage oft vor dem Geheimnis Gottes 
kniet und schweigend verweilt, wer vor der Tür dieses Geheimnisses war- 
tet, in der Hoffnung auf das Erscheinen der Güte und Menschenfreund- 
lichkeit Gottes in Jesus Christus (Tit 3,4), wer sich so Gott gänzlich an- 
heim gibt und von ihm verfügen läßt, der wirkt damit nicht nur dem 
Ungeist der modernen Welt entgegen, der Anmaßung eines Menschen, 
der alles manipulieren will, sondern auch der Glaubensentmutigung, die 
als tödliche Gefahr über dem Christen einer säkularisierten und auf- 
geklärten Welt schwebt. An dieser Wandlung seines Herzens: an seiner 
Gelassenheit, seiner Geduld, seiner Zuversicht, seiner Kraft, seiner Gebor- 
genheit, seinem Frieden und seiner liebenden Hinwendung zum Mitmen- 
schen erkennt er, daß Gott da ist, mitten in seinem Werk, der Schöpfung, 
die die Welt Jesu Christi ist, auch wenn er sich verbirgt und den Menschen 
allein zu lassen scheint. So ist auch er es, der Gottes Gegenwart und Wir- 
ken in dieser Welt gegen allen Schein glaubhaft zu bezeugen vermag, viel- 
leicht die einzige Art eines wirksamen Zeugnisses heute, des Zeugnisses 
durch das Leben. Beides, die Wandlung seines Herzens wie auch die er- 
fahrene Gemeinschaft mit Gott, wird ihn wiederum zum Gebet drängen, 
das allein ihn befähigt, dem Auftrag Gottes •mitten in dieser Welt" 
gerecht zu werden. Das wäre kein geringer Gewinn in dieser Zeit, die dem 
Gebet so wenig geneigt ist. Es wird ein Gebet sein müssen, das aus der 
Weltbegegnung hervorgeht und wieder zu ihr hinführt, das Gebet des 
Menschen, der sich anschickt, die Welt zu erobern. 




