Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 407

bilder Ludwig Richters in dieser Hinsicht biblischer sind als die Verfrem-
dung einer ,Geburt Jesu mit Bagger®, wie sie ein moderner Kinstler ge-
malt hat.

Und wie wird dann unser Weihnachtsfest aussehen? So wie immer, und
vielleicht noch eine Stufe innerlicher. Aber keine Innerlichkeit der Welt-
flucht, sondern eine Innerlichkeit des Friedens, der Identitit. In der recht
laut werdenden Weihnachtsfreude einer Familie mit drei, vier Kindern
kann mehr christliche Stille und Sammlung zu Hause sein als in zeitabge-
schiedener Einsamkeit; und im Geschwisterstreit oder gar in den Kinder-
trinen, die auch zum Fest gehoren, liegt vielleicht mehr Contemplatio als
in der Anstrengung einer Betrachtungsstunde. Gewif}, die tiefschiirfenden
Gedanken iiber Actio und Contemplatio und das unausschopfliche bern-
hardische Bild von der Brunnenschale scheinen bei einem solchen Weih-
nachtserlebnis in den fernen Hintergrund geriickt zu sein. Nahe geworden
aber ist uns die Mitte all dieser Uberlegungen, der Herr; oder sagen wir
noch schlichter, noch weihnachtlicher, das Kind in der Krippe. In seiner
Gegenwart erwartet uns die Identitit des Glaubens, der ewige Gottes-
friede. Diesen Frieden erkannte Simeon im Kinde, das Maria in den Tem-
pel trug, und er pries Gott dafir, daff er ihn, seinen Knecht, im ,Frieden*
entliefl: ,Denn meine Augen haben Dein Heil geschaut®.

Vom Verlust und der Neuentdeckung
des Gebetes in unserer Zeit
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Wir Heutigen haben unsere Miihe mit dem Beten. Vor allem das regel-
miRige Gebet fallt uns schwer. Das gilt nicht nur fiir den vielbeschiftig-
ten und von tausend Dingen geplagten Christen in der Welt. Priestern
und Ordensleuten geht es nicht besser. Viele von ihnen machen z. B. schon
lange keine Betrachtung mehr. Als selbstverstindliche Ubung jeden-
falls haben sie sie aufgegeben. Man hat es immer wieder mit ihr versucht.
Schlieflich ist sie eingeschlafen. Ahnlich ist es mit den anderen Gebets-
iibungen. Aufs Ganze gesehen kann man sicher sagen: Im traditionellen
Sinn wird weniger gebetet als friher.



Friedrich Wulf 408

Woran liegt das? Am schwindenden Glaubensgeist, an mangelnder
Ordnung, an der zunehmenden Bequemlichkeit des Biirgers der Wohl-
standsgesellschaft? Das alles trafe kaum den Kern der Sache. Auf die
Verspanntheit und Abgespanntheit des heutigen Menschen in einer hek-
tischen, motorisierten Umwelt, auf das Uberflutetwerden von Eindriicken,
das Hin- und Hergezogenwerden von den verschiedensten Erfahrungen,
Gefithlen und Verpflichtungen, auf die Undurchschaubarkeit des unter
vielerlei, oft sich widersprechenden Antrieben stehenden Bewuftseins
hinzuweisen, kime der Wahrheit schon niher. Das alles macht es schwer,
innerlich zur Ruhe zu kommen, sich zu sammeln, bei einem Gedanken zu
verweilen, bei sich zu sein, sich zu haben; ohne das aber ist Gebet nicht
moglich. Wichtiger jedoch ist der Hinweis, dafl dort, wo die personale
Mitte und Tiefe nicht mehr in hinreichendem Mafle erfahren wird, das
unreflexe Selbstvertrauen, die Selbstsicherheit verlorengeht, die Angst
vor der unbekannten, undurchschauten und unbewiltigten Zukunft auf-
steigt. Wo das zutrifft, riegelt der Mensch sich ab, um sich gegen Einbriiche
in sein Selbstbewufitsein zu schiitzen, oder 14}t sich von den ihn bedrin-
genden Machten treiben, meist beides zusammen — eines ruft das andere.
In jedem Fall tiberschreitet er sich nicht mehr geniigend zur gegenstind-
lichen Welt, zum Nicht-Ich, vor allem zum Du hin; er setzt sich thnen nicht
mehr real genug aus, bleibt in sich befangen. Da er aus solcher Haltung
heraus Dinge und Geschehnisse zu subjektiv einschitzt und vieles in an-
dere hineinprojiziert, was der Wirklichkeit nicht entspricht, reagiert er
oft falsch, wird er immer wieder enttiuscht, des Irrtums iiberfithrt. So
mifitraut er allmihlich seiner inneren Welt, seinen Urteilen und Gefiih-
len. Wenn nun schon die Begegnung mit der sichtbaren und kontrollier-
baren Wirklichkeit fiir den heutigen Menschen so viel Unsicherheit mit
sich bringt, um wieviel mehr die Begegnung mit Gott, den man nicht sieht
und dessen Handeln man nicht kontrollieren kann. Zahllose Christen in
unserer Zeit haben eine unheimliche, tiefsitzende Skepsis gegentiber der
Welt ihrer religiosen Vorstellungen und Gefiihle. Sie wollen keine Un-
gldubigen sein, aber sie zweifeln daran, dafl sie die Wirklichkeit Gottes
und seiner Geheimnisse erkennen, ihr nahe kommen, mit ihr in dieser
Welt als Tatsache neben anderen zdhlen kénnen und es darum sinnvoll
ist, sie in das weltliche Urteilen und Handeln miteinzubeziehen. Beruht
die religiose Erfahrungs- und Vorstellungswelt nicht auf Konventionen,
ist sie nicht die Projektion von Wiinschen und Sehnsiichten, die immer
wieder, eindringlich und unabweisbar, aus der Tiefe des Herzens aufstei-
gen, in der Sichtbarkeit dieses Lebens aber keine Erfiillung finden, ist sie
nicht der Reflex eines instinktiven Sicherungsbediirfnisses gegeniiber den
lebensbedrohenden Michten, die das menschliche Dasein kennzeichnen?



Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 409

Hier liegt die eigentliche Not des Beters in einer von Naturwissenschaft
und Technik, vom Nutzwert und von der Kontrollierbarkeit, aber auch von
Psychologie und Soziologie, von der Erkenntnis der Untergriinde der
menschlichen Seele, der Hintergriinde des Verhaltens und der Strukturen
der menschlichen Gesellschaft bestimmten Welt. Angesichts seiner realen
Erfahrungen im niichternen, illusionslosen Alltag kommen ihm die iber-
lieferten religiésen Vokabeln wie leere Hiilsen vor, und auch die dogma-
tischen Glaubensaussagen der kirchlichen Tradition werden nur noch
wenig in die tatsdchlich vorgefundene und erlebte Welt integriert. Ist
darum das Gebet, wie es im gidngigen Verstdndnis iiberkommen ist und
von den meisten praktiziert wurde, noch sinnvoll? Kann man iiberhaupt
zu Gott Du sagen, ihn ansprechen, so wie man den Vertrauten, den Freund
oder auch einen Fremden anspricht? Und was kann man Gott schon sagen,
wenn sich seine geheimnisvolle Wirklichkeit uns doch entzieht? Kénnen
wir mit unserem Gebet den Lauf der Dinge dndern, irgend etwas verhin-
dern oder herbeifithren? Ja, ist das Gebet nicht geradezu eine Gefahr,
sich der wirklichen Welt und ihren Aufgaben, der Arbeit an ihr, der Sorge
fiir die Mitmenschen, zu entziehen und in eine imaginire Welt zu fliich-
ten? Ist nicht eben die Welt des Berufes und der Nichstenliebe der eigent-
liche und einzige Ort der Gottbegegnung und darum auch des Gebetes?
So jedenfalls hort man heute allenthalben sagen. Vielleicht ist das nur die
Theorie, die der Mensch, der nicht mehr beten kann, sich nachtriglich
gemacht hat, um sich vor sich selbst zu rechtfertigen. Anderseits ist kaum
zu leugnen, dafl der Glaube erst dort glaubhaft (auch fiir den Glaubenden
selbst) realisiert wird, wo der Mensch seine ganze Existenz einsetzt: in der
harten Arbeit, in der Verantwortung fir andere, in der Liebe, im selbst-
losen Dienst. Hier, wo es um den Sinn des irdischen Lebens geht, muf}
Gott gefunden werden oder er wird iiberhaupt nicht gefunden. Ob er
allerdings gefunden wird, wenn nicht das ausdriickliche Gebet hinzu-
kommt, das die Erfahrungen des Lebens einsammelt und erhellt, das ist
die Frage. Verfillt nicht der Mensch, der dem Gebet nicht mehr seinen
eigenen Platz einrdumte, der gleichen Tauschung, wie derjenige, der Gott
vordringlich oder sogar ausschlieflich im Gebet zu finden glaubte? Machte
nicht auch er sich seinen Gott zurecht, den Gott der Arbeit, des sozialen
Engagements und der Mitmenschlichkeit?

Das ist das Dilemma, in dem wir heute stehen. Das tiberlieferte Gebet,
das sich an einen Gott richtete, der als Herr der Welt iiber dieser Welt
wohnte, und das aus einer Welt aufstieg, die deutlich die Zeichen und
Spuren gottlicher Wirksamkeit an sich trug, ist uns immer mehr verloren-
gegangen; es 1dft sich nicht mehr vollziehen; es entspricht nicht mehr
unserer Erkenntnis und unserer Erfahrung. Das Gebet aber, das dieser



Friedrich Wulf 410

Erkenntnis und Erfahrung entspriche, hat noch nicht seine Form und sei-
nen Ort gefunden; wir beginnen es eben erst neu zu entdecken. Man klagt
viel dariiber, dafl der Christ unserer Tage {iber seiner fast ausschliefilich
horizontalen Ausrichtung die vertikale Ausrichtung, iber seiner Hinwen-
dung zur Welt und zum Mitmenschen die ausdriickliche Hinwendung zu
Gott vergesse. Aber man hort wenig dariiber, dafl eben diese Situation
einer neuen und intensiveren Hinwendung zur Welt, wie sie, sicher nicht
ohne Fihrung des Geistes, von der ganzen Kirche vollzogen wird, der
Kairés fiir die Entdeckung eines neuen und tieferen und uns gemafieren
Gebetes ist.

Es ist schon oft bemerkt worden, dafl die entdivinisierte, sikularisierte,
technisierte und hominisierte Welt unserer Tage kaum noch Ansatzpunkte
aufweist, um gleichsam unmittelbar den Uberschritt zu einem tiberwelt-
lichen Gott zu machen. Das Géttliche hat in dieser Welt fir die mensch-
liche Erfahrung keinen sichtbaren Ort mehr. Selbst der Tod hat sein Nu-
minosum verloren. Er ist ein Vorkommnis wie jedes andere geworden,
das ein weiteres Fragen als unniitz oder sogar als unstatthaft erscheinen
1afdt; die Frage etwa eines Lebens nach dem Tod stellt sich einem welthaf-
ten Denken nicht mehr. Was dem Menschen begegnet, falls er sich nur in
der heutigen Welt mit seiner ganzen Existenz angesiedelt hat, ist nichts
als Welt, Welt der Giiter, die sich ihm zum Gebrauch, zur NutznieBung
anbietet, Welt ungeahnter evolutiver Kréfte und Maglichkeiten, die sein
Ingenium, seine Entdeckerfreude und seine Neugier herausfordert, Welt
aber auch des stindig wiederkehrenden Rhythmus von Entstehen und
Vergehen, von Geborenwerden und Sterben, und endlich Welt der Men-
schen, die an seine Solidaritit, seinen Gerechtigkeitssinn und seine Liebes-
kraft appelliert. Diese Entwicklung ist in gewissem Sinn durchaus rechtens
so. Denn Gott selbst hat dem Menschen die Welt zur Entfaltung und Ord-
nung iibergeben und will sie ihn in ihrem Eigensein erfahren lassen, so
sehr, daf} er, der Schopfer und Herr der Welt, sich in die Welt hinein ver-
schwiegen hat, indem er selbst Welt wurde, ununterscheidbar von der
Welt, ,den Menschen gleich und in seinem Aufleren wie ein Mensch er-
funden® (Phil 2, 7). Es wire darum toricht, weil eine unheilvolle Tau-
schung, wollte man sich in einer ausgesparten Sakralwelt absondern, in
der Hoffnung, Gott dort sicherer zu finden. Man wiirde an der Wirklich-
keit vorbeileben und begegnete nicht dem Gott der Lebendigen, sondern
der Toten. Aber es kommt doch noch etwas hinzu, was die Entwicklung
der modernen Welt nicht in allem so legitim, d. h. in christlichen Anstoflen
begriindet, erscheinen 143, wie es heutzutage oft hingestellt wird. Die heu-
tige Weltsituation ist in besonderer Dichte auch von der Siinde gekenn-
zeichnet. Welt, wie sie heute erfahren wird, zeigt sich dem Menschen nicht



Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 411

nur als geschlossene, als total sakularisierte, sondern als verschlossene, als
sakularistische. Sie scheint den Blick auf Gott geradezu zu verstellen.
Hier, in der Erfahrung reiner Weltimmanenz, kann nun ganz neu und
elementar der Hunger nach Gott aufbrechen und ein Verlangen nach er-
fahrbarer Gemeinschaft mit Thm erwachen. Denn der Mensch droht in
einer nur mehr verwalteten Welt radikaler Diesseitigkeit zu ersticken. Sie
bietet seinem humanen und religidsen Grund keinen Lebensraum mehr.
Als Christ ist er immer wieder versucht, sich aus dieser Welt, soweit nur
méglich, zuriickzuziehen und hinter die schiitzenden Mauern iiberlieferter
religidser Institutionen, in religidse Rdume zu fliichten, um so eine Gebor-
genheit zu finden. Aber er weif} heute klarer und eindringlicher als frither
um seine Verantwortung fiir das Ganze der Welt. Er weif}, daf er in der
Nachfolge des Herrn die Welt und ihre geschichtliche Situation auf sich
zu nehmen hat, in sie eingehen, sie erobern und erleiden muf}, an dem
Ort, an den ihn seine Berufung gestellt hat. Er weifl, dafl er Gott nur
begegnet im (Heils-) Dienst an der Welt, in der Sorge firr den Nachsten
und in der Hingabe seines Lebens fiir sie. Wenn er nach Gott ruft, dann
steht ihm jener Gott vor Augen, der in der Welt abwesend anwesend ist,
der als Verborgener — durch die Welt selbst, durch die Menschen — wirkt
und nur so die Welt zu ihrer Vollendung bringen will. Man sagt darum,
der heutige Beter empfinde Gott als den Fernen, Unbegreiflichen, Unvor-
stellbaren und Geheimnisvollen. Das trifft zweifelsohne fiir alle zu, die in
der modernen Welt in echter Weise engagiert sind. Aber man vergifit
meist, dafl dieses Charakteristikum unserer Zeit nichts Auflergewéhnliches
ist, sondern damit nur die Gebetserfahrung aller groflen Beter wieder
zuriickgeholt wird, eine Gebetserfahrung, die dem allgemeinen christ-
lichen Bewuftsein — im konventionellen Gebetsgut ~ zu sehr verloren-
gegangen war. Was uns heute im Gebet, angesichts der realen Erfahrun-
gen, die wir tiglich machen, bewegt, haben schon die alttestamentlichen
Beter immer wieder zum Ausdruck gebracht. , Warum gibst du keine Ant-
wort, Herr?“, heifit es in einem Psalm (88, 10ff.). ,Ich rufe dich, Jahve,
an jedem Tag; meine Héande strecke ich nach dir aus. Tust an den Toten
du Wunder oder stehen die Schatten wieder auf, dich zu preisen? Erzahlt
man im Grab von deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich? ... War-
um, Jahve, verwirfst du mich, verbirgst du vor mir dein Antlitz?“ Das ist
der Tenor vieler Gebete: ,Gott, hiille dich nicht in Schweigen, sei nicht
taub und bleibe nicht still!“ (Ps 83,2). ,,O wiifite ich, wie ich ihn finden
konnte, gelangen konnte zu seiner Wohnstatt . . . Doch geh ich gen Osten,
ist er nicht da, nach Westen, so merke ich nichts von ihm® (Job 23, 8. 8).
Man wende nicht ein, das sei eine typisch alttestamentliche Gebetshaltung,
die vom Harren auf den Messias, von der Sehnsucht, vom Nichtwissen um



Friedrich Wulf 412

das ewige Leben, um die ,frohe Zuversicht fiir den Eintritt ins Heiligtum
durch das Blut Jesu“ (Hebr 10, 19), um den Vatergott gekennzeichnet sei.
Denn kein anderer als Christus selbst hat die gleiche Erfahrung gemacht,
als er, am Kreuz hingend, fragend hinausrief: ,Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen® (Mk 15,34 = Ps 22,2). Der Psalmbeter
fahrt an dieser Stelle fort: ,Warum bist du fern von meinem Schreien,
wenn ich stéhnend dich anflehe? ,Mein Gott', ich rufe es bei Tag, du gibst
keine Antwort, bei Nacht, ich finde keine Ruhe.“ Man wird das ,,Abba,
mein Vater“ (Rom 8, 15; Gal 4, 6) nur dann in rechter Weise, d. h. im mit-
geteilten Geist, beten, wenn es aus der Erfahrung des unverfiigharen Ge-
heimnisses, das Gott ist, hervorgeht.

Und eben diese Erfahrung machen wir heute. Notgedrungen! Denn
alles Ausweichen in eine fromme, vorgetduschte Sicherheit ist uns — wenig-
stens dem, der sich dem Alltag wirklich aussetzt — genommen. Wir sind
wieder auf das Urgestein echten Betens gestoflen. In der erfahrenen Got-
tesferne muf} der Mensch seine Ohnmacht gegeniiber Gott bekennen und
zu der Einsicht kommen, daf} er keinen Anspruch auf Gott hat, daf alles
Gnade ist. Theoretisch mag er das wissen, aber er realisiert es zu wenig.
Sein Gebet enthilt vielmehr immer wieder einen heimlichen Anspruch, den
Anspruch auf Gottes Da-sein ,fir mich“. Er wendet sich damit im Grunde
nicht Gott zu, sondern erwartet, dafl Gott sich ihm zuwende, seinen Ge-
danken und Vorstellungen, seinen Wiinschen und Plinen. Der heutige
Beter macht nun die Erfahrung, daf sein Beten, mag es noch so intensiv
sein, keinen feststellbaren Einflufl auf Gott hat: die Dinge gehen wie sie
gehen; gelingt mir etwas, dann aus eigener Anstrengung und mit dem
Einsatz meiner Kraft, mifllingt es, dann war es nicht zu schaffen; noch
mehr gilt das fiir alles, was auflerhalb meiner Reichweite liegt, Krieg und
Frieden der Volker, soziale Ungerechtigkeit oder Gerechtigkeit in der
menschlichen Gesellschaft. Darin lernt er allmihlich, wer Gott ist und wer
er selbst ist, lernt er, dafl ihm Gott gegeniiber nur eines zukommt, sich
verfiigen zu lassen, nicht aber selbst zu verfiigen. Das ist sozusagen der
Stellenwert dieser Erfahrung im christlichen Leben unserer Zeit. Der
Mensch hat einen Auftrag von Gott: die Welt, die eine Welt der Men-
schen ist; Gottes liebende Herrschaft soll in ihr aufstrahlen. Was dieser
Auftrag im einzelnen besagt, zeigt erst das Leben, die Lebensgeschichte
eines Menschen, Schritt fiir Schritt. Immer neu mufl danach gefragt wer-
den, im Glauben an den, der hier und jetzt ruft. Die Antwort kommt aber
dem Zeitgenossen einer vom Menschen gestalteten Welt nicht von oben,
aus einer tibernatirlichen Erleuchtung, sondern aus der Einsicht in die
Sache, in die Situation. Gott wird als gegenwirtig geglaubt, aber er zeigt
sich nicht. Das ist die Priifung des Glaubenden. Er sieht sich auf sich allein



Vom Verlust und der Neuentdeckung des Gebetes 413

gestellt. Sein Gebet ist darum von der Hoffnung gekennzeichnet, vom
Warten auf den, ,der da kommen soll“, von der Geduld, vom Vertrauen,
daf er sich eines Tages doch kund tue, als inmitten der Welt gegenwirtig
erweise. So hart diese Priifung sein kann, sie hat auch ihre Verheiflung:
»Selig, wer an meiner Tiire wacht® (Spr 8, 34).

Und wie alle gottliche Verheiflung, so kennt auch diese schon eine Erfiil-
lung in der Zeit, als ,Angeld“ und Zeichen des ,Schauens von Angesicht
zu Angesicht®. Sie liegt nicht darin, dafl wir sehen, wie unser Werk auf-
geht, dafl wir Zeugen sind einer Evolution der Welt auf ihre Vollendung
hin, iiberhaupt nicht im Sichtbaren und Greifbaren. Sie liegt vielmehr in
uns selbst, in der Wandlung unseres Herzens, die eine Frucht des Geistes
ist: in ,Liebe, Freude, Friede, Langmut, Milde, Giite, Treue, Sanftmut,
Enthaltsamkeit‘ (Gal 5,22). Denn gerade in dem Gebet, wie es oben ge-
schildert wurde und wie es von uns heute verlangt wird, ist der Geist am
Werk. Wer in der Hektik unserer Tage oft vor dem Geheimnis Gottes
kniet und schweigend verweilt, wer vor der Tir dieses Geheimnisses war-
tet, in der Hoffnung auf das Erscheinen der Giite und Menschenfreund-
lichkeit Gottes in Jesus Christus (Tit 3, 4), wer sich so Gott ginzlich an-
heim gibt und von ihm verfiigen 1afit, der wirkt damit nicht nur dem
Ungeist der modernen Welt entgegen, der Anmaflung eines Menschen,
der alles manipulieren will, sondern auch der Glaubensentmutigung, die
als todliche Gefahr iiber dem Christen einer sikularisierten und auf-
geklirten Welt schwebt. An dieser Wandlung seines Herzens: an seiner
Gelassenheit, seiner Geduld, seiner Zuversicht, seiner Kraft, seiner Gebor-
genheit, seinem Frieden und seiner liebenden Hinwendung zum Mitmen-
schen erkennt er, dafl Gott da ist, mitten in seinem Werk, der Schépfung,
die die Welt Jesu Christi ist, auch wenn er sich verbirgt und den Menschen
allein zu lassen scheint. So ist auch er es, der Gottes Gegenwart und Wir-
ken in dieser Welt gegen allen Schein glaubhaft zu bezeugen vermag, viel-
leicht die einzige Art eines wirksamen Zeugnisses heute, des Zeugnisses
durch das Leben. Beides, die Wandlung seines Herzens wie auch die er-
fahrene Gemeinschaft mit Gott, wird ihn wiederum zum Gebet dringen,
das allein ihn befdhigt, dem Auftrag Gottes ,mitten in dieser Welt*
gerecht zu werden. Das wire kein geringer Gewinn in dieser Zeit, die dem
Gebet so wenig geneigt ist. Es wird ein Gebet sein miissen, das aus der
Weltbegegnung hervorgeht und wieder zu ihr hinfithrt, das Gebet des
Menschen, der sich anschickt, die Welt zu erobern.





